
opusdei.org

Agradar a Dios (IV):
sé que te encantó,
Jesús. Las cosas
pequeñas

San Josemaría nos enseñó a
cuidar las cosas pequeñas
porque comprendía la
capacidad del hombre de
agradar a Dios con pequeños y
casi minúsculos detalles
realizados por amor.

19/04/2021

Escucha el artículo «Agradar a
Dios» (4): Sé que te encantó, Jesús.

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


Descarga el libro digital «Agradar
a Dios» (Disponible en PDF, ePub y
Mobi)

El 29 de diciembre de 1933, san
Josemaría ultimaba la instalación de
la Academia DYA. Le ayudaban ese
día cuatro estudiantes: Manolo,
Isidoro, Pepe y Ricardo. Una de las
tareas que ejecutaron fue la
instalación de una pizarra de 1,10
por 2 metros en una clase. Al día
siguiente, anota en sus papeles la
emoción que le embargó: «En cuanto
colocaron el encerado en una clase,
lo primero que escribieron los cuatro
artistas fue: “Deo omnis gloria!” —
toda la gloria para Dios. —Ya sé que
te encantó, Jesús»[1].

En esas pocas palabras se vislumbra
su gozo al contemplar esa simpática

https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/
https://opusdei.org/es/article/agradar-dios-libro-electronico/


ocurrencia. Pero quizá hay algo más
en aquel apunte y es la manera en
que el fundador del Opus Dei
comprendía nuestra capacidad de
agradar a Dios con pequeños y casi
minúsculos detalles. No es fácil
entender cómo una acción tan
insignificante de las criaturas pueda
llegar así a su Creador.

Dios ha dicho que sus «delicias están
con los hijos de los hombres» (Pr
8,31), que le encantamos. Si esa
expresión de san Josemaría parece
atrevida, es todavía más audaz
cuando describe una convicción muy
íntima: «Con la Fe y el Amor, somos
capaces de chiflar a Dios, que se
vuelve otra vez loco –ya fue loco en
la Cruz, y es loco cada día en la
Hostia–, mimándonos como un Padre
a su hijo primogénito»[2]. Esta
conciencia era algo habitual en su
predicación: «Les hablé de Jesús
chiflado, loco por nosotros»[3].
¿Alguna vez habíamos llegado a



imaginar una reacción divina de este
calibre?

La felicidad de Dios

Al final de su primera carta pastoral,
el prelado del Opus Dei pedía a Dios:
«Haz, Señor, que desde la fe en tu
Amor vivamos cada día con un amor
siempre nuevo, en una alegre
esperanza»[4]. ¿Qué puede unir a la
alegría –algo de lo que todos hemos
tenido experiencia– con las virtudes
que nos acercan a Dios y nos son
otorgadas por él? Santo Tomás de
Aquino afirma que la felicidad «le
corresponde a Dios en grado
sumo» (S. Th. I-I, q. 26); nadie es tan
feliz como él y desea disfrutar y
compartir esa alegría con nosotros.
Por eso, vivimos a la espera de la
felicidad eterna y, al mismo tiempo,
estamos ya alegres porque Dios nos
concede participar aquí de su dicha.

Para adentrarnos en el misterio de la
felicidad divina, puede servirnos



contemplar una reacción de Jesús
que nos narra san Marcos: «Sentado
Jesús frente al gazofilacio, miraba
cómo la gente echaba en él monedas
de cobre, y bastantes ricos echaban
mucho. Y al llegar una viuda pobre,
echó dos monedas pequeñas, que
hacen la cuarta parte del as» (Mc
12,41-42). Este insignificante detalle
emocionó a nuestro Señor.

Las monedas de cobre retumbaban
al caer en el gazofilacio, que era una
especie de trompeta con la boca
hacia arriba situada en el atrio del
templo. Allí se entregaban las
ofrendas, limosnas y rentas. El
acostumbrado golpear del metal
recio era bien diferente al suave
tintineo de las dos monedas sin
apenas valor que había ofrecido esta
pobre mujer. Sumaban la cuarta
parte del as que, en aquel momento,
era la moneda más pequeña en
circulación.



Sin embargo, aquella mujer
conquistó el corazón de Cristo. Él en
realidad no necesita nuestras
ofrendas, mendiga algo mucho más
grande: nuestro corazón. «¿No has
visto las lumbres de la mirada de
Jesús cuando la pobre viuda deja en
el templo su pequeña limosna? –Dale
tú lo que puedas dar: no está el
mérito en lo poco ni en lo mucho,
sino en la voluntad con que lo des»[5].
Jesús no interpreta los gestos de la
manera como lo hacemos nosotros.
La ofrenda de la viuda es minúscula,
pero a Jesús le gusta mucho más que
las otras porque es libre, humilde y
gratuita. Significa mucho para él y no
se resiste a explicarlo: «En verdad os
digo que esta viuda pobre ha echado
más que todos los que han echado en
el gazofilacio, pues todos han echado
algo de lo que les sobra; ella, en
cambio, en su necesidad, ha echado
todo lo que tenía, todo su
sustento» (Mc 12,43). Cristo nos
desafía a valorar las cosas –y sobre



todo nuestra vida– de una forma
diferente, alternativa y paradójica.

Amar con la misma moneda

Es inútil intentar medir el amor del
Señor por nosotros. «Dios llega
gratis. Su amor no es negociable: no
hemos hecho nada para merecerlo y
nunca podremos recompensarlo»[6].
Jesucristo quiere ser nuestro amigo.
Así se lo confió a sus apóstoles en el
Cenáculo (cfr. Jn 15,15) «y en ellos
nos lo ha dicho a todos. Dios nos
quiere no solo como criaturas, sino
como hijos a los que, en Cristo, ofrece
verdadera amistad»[7]. Sin embargo,
cuando palpamos nuestra fragilidad
tendemos a pensar que Dios
reacciona como nosotros lo
haríamos. Cuando no nos salen las
cosas o cuando nos parece que no
estamos a la altura de su amor, lo
imaginamos defraudado,
decepcionado o entristecido. No nos
cabe en la cabeza que nuestra vida,



surcada de miserias y tropiezos,
pueda agradar o encantar y, menos
todavía, chiflar, a Dios.

Los Padres de la Iglesia han tratado
de prevenirnos ante este error tan
común: «Hombre, ¿por qué te
consideras tan vil, tú que tanto vales
a los ojos de Dios?»[8]. San
Buenaventura nos enseña el camino
para no equivocarnos: «Si quieres
saber cómo se realizan estas cosas
pregunta a la gracia, no al saber
humano; pregunta al deseo, no al
entendimiento; pregunta al gemido
expresado en la oración»[9].

¿Cómo puede ser que Dios se
entusiasme de ese modo con
nuestros minúsculos detalles de
cariño o incluso con nuestras
limitaciones? ¿Cómo es posible que
la distancia infinita entre el amor de
Dios y nuestra pobre
correspondencia sea cancelada? Está
claro que no tenemos dinero



suficiente para comprar su amor. Nos
ama porque le da la gana, que es la
razón más divina. Por eso, no nos
obliga a corresponderle de una
manera precisa. Al mismo tiempo, se
entusiasma si le pagamos con su
moneda, con un amor gratuito de
quien se deja amar, de quien permite
al otro estar chiflado. Esto sucede
cuando comprendemos que el cariño
divino no está a la venta y, por eso,
esperamos únicamente en la lotería
de su bondad incondicional.
Entonces el alma responde con lo
poco que atesora, pero con una gran
diferencia: lo hace porque le da la
gana, igual que Dios. Y lo disfruta
igual que él.

Los «detalles caseros del héroe»

Asomarse a la inmensidad del amor
de Dios, que nos quiere con locura,
puede ayudarnos a comprender el
valor que tiene para Dios lo pequeño,
precisamente porque es nuestro.



Somos conscientes de que nunca
saldaremos la deuda, pero nos
entusiasma soñar con contribuir a
sostener las cargas familiares. Es su
amor el que transforma nuestras
baratijas en joyas preciosas. Todo
sirve para hacer feliz a Dios: bastan,
como nos dice el Evangelio, dos
monedas que forman la cuarta parte
del as, pero que considera aptas para
su infinita capacidad de amar y ser
amado. Estas cosas pequeñas liberan
al alma porque le ayudan a dejarse
amar a cambio de nada. Vividas así,
no encorsetan. Por el contrario, no se
pueden cuidar con perseverancia si
son fruto del afán de controlar, de
cancelar la deuda. Se trata, en
realidad, de detalles espontáneos y
sencillos de quien se sabe mirado con
cariño por un Dios todopoderoso y
eterno pero, a la vez, un Dios muy
casero.

Muchos no tendremos la altura de los
grandes santos o de los mártires,



pero sí la suerte de que a Dios le
encanten nuestras ocurrencias.
Nunca pensaremos que hacemos algo
que merezca su cariño y
precisamente eso abre nuestro
corazón por completo a su gracia. Él
se deleita con nuestra lucha gratuita,
libre y alegre. Como no percibimos la
altura, perdemos el vértigo y
actuamos con una naturalidad y una
fe encantadoras para él: «Muy bien,
siervo bueno y fiel; como has sido fiel
en lo poco, yo te confiaré lo mucho:
entra en la alegría de tu señor» (Mt
25,23).

Internarse, con esta perspectiva, en
el universo de las cosas pequeñas nos
permite evitar dos caricaturas que no
son dignas del humor y del amor con
el que Dios nos mira. Aparentemente
lejanas, ambas desviaciones tienen
algo decisivo en común: ponen el
foco en nosotros, en lo que hacemos.
Por un lado, podemos descubrir
después de años de lucha que el



cuidado de las cosas pequeñas nos
proporciona cierta seguridad y cabe
el riesgo de buscar ahí la
tranquilidad del que se limita a
cumplir. Quizá sin darnos cuenta se
han transformado en pequeñas
rigideces que sirven de analgésico
para nuestra inseguridad. Las
vivimos externamente pero no las
disfrutamos. Por otro lado, cabe
también que nos supongan un peso
insoportable, una carga que aplasta y
desdibuja el rostro amable de Cristo
porque nos hacen agobiante la lucha.

En ningún caso la solución pasa por
no prestarles atención. Más bien se
trata de atisbar cómo se presenta
ante Dios nuestra lucha, no los
resultados que nosotros logramos. Es
cuestión de poner el foco de nuevo
en él. Esa pelea muchas veces puede
ser escondida, ínfima y sin fruto,
pero es parte del «diálogo eterno
entre el niño inocente y el padre
chiflado por su hijo: –¿Cuánto me



quieres? ¡Dilo! –Y el pequeñín
silabea: ¡Mu–chos mi–llo–nes!»[10].

Sobre esto, escribe san Josemaría en
una carta: «¡Qué tonterías te cuento!
Es verdad: pero todo aquello, en que
intervenimos los pobrecitos hombres
–hasta la santidad– es un tejido de
pequeñas menudencias, que
derechamente rectificadas, pueden
formar un tapiz espléndido de
heroísmo o de bajeza, de virtudes o
de pecados. Las gestas –nuestro Mío
Cid– relatan siempre aventuras
gigantescas, pero mezcladas con
detalles caseros del héroe. –Ojalá
hagas siempre mucho caso –¡línea
recta! – de las cosas pequeñas. Y yo
también; y yo también. [...]»[11].

La gracia nos hace ligeros

Chiflar a Dios es posible en Cristo.
Nuestros pequeños esfuerzos –
nuestras monedillas–, unidos a
Cristo, transformados en su propia
ofrenda, se convierten en un



«sacrificio puro, inmaculado y
santo» (Plegaria Eucarística I); son un
don agradable a Dios Padre, como
dice el sacerdote en voz baja una vez
presentadas las ofrendas en la santa
Misa. La expresión latina es muy
significativa: «Ut placeat tibi», para
que te complazca. Producen ese
efecto porque la Eucaristía «nos
adentra en el acto oblativo de
Jesús»[12].

Los santos encontraron un trampolín
para estar a la altura; descubrieron
que incluso nuestros defectos nos
ayudan a querer más al Señor si,
arrepentidos, los ponemos en sus
manos: «Le repito que le amo, y
después me lleno de vergüenza,
porque ¿cómo puedo asegurar que le
quiero, si tantas veces le he
ofendido? La reacción entonces no es
pensar que miento, porque no es
verdad. Continúo mi oración: Señor,
te quiero desagraviar por lo que te he
ofendido y por lo que te han



ofendido todas las almas. Repararé
con lo único que puedo ofrecerte: los
méritos infinitos de tu Nacimiento,
de tu Vida, de tu Pasión, de tu Muerte
y de tu Resurrección gloriosa; los de
tu Madre, los de San José, las virtudes
de los Santos, y las debilidades de
mis hijos y las mías, que reverberan
de luz celestial — como joyas —
cuando aborrecemos con todas las
veras del alma el pecado mortal y el
venial deliberado»[13]. El alma que se
deja amar, se apropia de los méritos
de Cristo y se siente capaz de subir
cumbres que, para sus fuerzas,
serían inalcanzables. Tanta audacia –
empujada por la gracia de Dios–
puede resultar incluso paradójica,
divertida, nos hace gracia. Y este
buen humor estimula nuestra mejor
respuesta a ese amor que se nos
regala.

En este sentido, Benedicto XVI
confiaba en una entrevista una
intuición muy personal sobre cómo



es Dios: «Personalmente creo que
tiene un gran sentido del humor. A
veces le da a uno un empellón y le
dice: “¡No te des tanta importancia!”.
En realidad, el humor es un
componente de la alegría de la
creación. En muchas cuestiones de
nuestra vida se nota que Dios
también nos quiere impulsar a ser
un poco más ligeros; a percibir la
alegría; a descender de nuestro
pedestal y a no olvidar el gusto por lo
divertido»[14].

Dios quiere que entremos en su gozo
(cfr. Mt 25,23), que participemos de
su alegría íntima, de su gozo infinito
que nada puede arruinar. Para eso
nos ha creado[15].

Posiblemente, la buena mujer del
evangelio no perdió demasiado
tiempo pensando si su ofrenda era
mayor o menor que la del resto de
los que acudían al gazofilacio. Tuvo
la intuición de que a Dios no le



importaba mucho la cantidad. No
fueron necesarios muchos cálculos ni
se puso a hacer comparaciones.
Simplemente le pareció lógico darlo
todo. No hizo un drama de su
pobreza, aunque su condición tal vez
no fuera agradable. Así lo viven y
entienden los santos. Son audaces y
ocurrentes, divertidos y graciosos:
«Me siento muy contenta de irme
pronto al cielo. Pero cuando pienso
en aquellas palabras del Señor:
"Traigo conmigo mi salario, para
pagar a cada uno según sus obras",
me digo a mí misma que en mi caso
Dios va a verse en un gran apuro: ¡Yo
no tengo obras! Así que no podrá
pagarme "según mis obras"... Pues
bien, me pagará "según las
suyas…"»[16].

* * *

El profeta Sofonías nos cuenta lo que
piensa y siente Dios por sus hijos: «El
Señor tu Dios está en medio de ti,



valiente y salvador; se alegra y goza
contigo, te renueva con su amor;
exulta y se alegra contigo como en
día de fiesta» (So 3, 16-18). El Papa ha
contado que esas palabras le han
impactado siempre: «Me llena de
vida releer este texto»[17]. Son
palabras que la Iglesia aplica
también a la Madre de Dios. La
Virgen puede explicarnos cómo
llegar a esa convicción ya que ella
jamás dudó de que Gabriel le decía la
verdad: «Has hallado gracia delante
de Dios» (Lc 1,30); le chiflas a tu
Creador.

Diego Zalbidea

[1] San Josemaría, Forja, n. 611.

[2] San Josemaría, Instrucción acerca
del espíritu sobrenatural de la Obra,
n. 39.



[3] San Josemaría, Apuntes íntimos del
23-XI-1931. Citado en José Luis
Illanes, Camino, edición crítico-
histórica, Rialp, Madrid, 2004, p. 986.

[4] F. Ocáriz, Carta Pastoral, 14-
II-2017, n. 33.

[5] San Josemaría, Camino, n. 821.

[6] Francisco, Homilía de Nochebuena,
24-XII-2019.

[7] F. Ocáriz, Carta Pastoral, 1-XI-2019,
n. 2.

[8] San Pedro Crisólogo, Sermón 148.

[9] San Buenaventura, Itinerarium
mentis in Deum, cap. 7, n. 6, en Opera
omnia, V, Ad Claras Aquas
(Quaracchi) 1891, p. 313.

[10] San Josemaría, Camino, n. 897.

[11] Carta de Josemaría Escrivá a Juan
Jiménez Vargas, Burgos 27-III-1938.



Citada en José Luis Illanes, Camino,
edición crítico-histórica, p. 922.

[12] Benedicto XVI, Encíclica Deus
caritas est, n. 13.

[13] San Josemaría, En diálogo con el
Señor, “La alegría de servir a Dios”,
25-XII-1973, n. 4a.

[14] Benedicto XVI, Dios y el mundo,
Círculo de Lectores, Barcelona, 2005,
p. 13.

[15] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, n. 1.

[16] Santa Teresita del Niño Jesús, 
Carta 226.

[17] Francisco, Ex. ap. Evangelii
Gaudium, n. 4.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/article/se-que-te-encanto-jesus/


opusdei.org/es/article/se-que-te-
encanto-jesus/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/se-que-te-encanto-jesus/
https://opusdei.org/es/article/se-que-te-encanto-jesus/

	​​Agradar a Dios (IV): sé que te encantó, Jesús. Las cosas pequeñas

