
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (XI): Como
una gran sinfonía,
los santos en el año
litúrgico

En el concierto de la historia,
cada santo toca un instrumento
distinto. Nos asomamos a esta
música celebrando su memoria
a lo largo del año litúrgico.

21/01/2017

En la representación del Juicio Final
de la Capilla Sixtina, obra maestra de



Miguel Ángel, vemos a Cristo en el
centro, que parece gobernar el
universo con un movimiento de
brazo. A su lado se encuentra santa
María, que mira con piedad a sus
hijos mientras se presentan ante el
supremo Juez. En torno a estas dos
figuras se dispone una multitud de
personajes: santos del Antiguo y del
Nuevo Testamento, mártires y
apóstoles, que contemplan al
Salvador.

Este tipo de representación del Juicio
Final posee una larga tradición en el
arte cristiano. En la Edad Media era
común, en las fachadas de las iglesias
y catedrales y a veces también en el
interior, mostrar a Cristo rodeado de
santos: hombres y mujeres, jóvenes y
ancianos, sabios doctores y sencillos
trabajadores manuales, reyes y
papas, monjes y soldados, vírgenes y
padres de familia, de todos los
ambientes y lugares, de todas las
razas y culturas. Esta inmensa turba



con frecuencia se acompañaba de
ángeles tocando instrumentos
musicales, haciendo del conjunto una
gran orquesta que interpreta una
hermosa sinfonía, dirigida por el
compositor y maestro, Jesucristo.
Benedicto XVI comparó a los santos
con un gran «conjunto de
instrumentos que, aun con su
individualidad, elevan a Dios una
única gran sinfonía de intercesión,
de acción de gracias y de
alabanza»[1]. Cada uno es maestro
de un instrumento distinto, y el
resultado es una música variada,
siempre nueva, que interpretamos
cuando a lo largo del año litúrgico
celebramos su memoria. Los
bienaventurados forman parte de
nuestra vida por la Comunión de los
santos: estamos unidos a la Iglesia
del Cielo, «donde las almas están
triunfando con el Señor»[2]. La
sensibilidad litúrgica cristiana se
manifiesta cuando se entrelaza lo



que creemos, vivimos, celebramos y
rezamos.

Riquezas de la santidad cristiana

A lo largo de la historia, son
innumerables los hombres y mujeres
que han puesto por obra las palabras
de Jesús: «Estote ergo vos perfecti,
sicut Pater vester caelestis perfectus
est»[3]; sed vosotros perfectos como
vuestro Padre celestial es perfecto.
La riqueza de carismas del Espíritu
Santo, las diferencias en el modo de
ser de las personas y la amplia gama
de situaciones en las que los
cristianos han vivido, hacen que este
mandato del Señor se encarne en
maneras diversas. «Cada estado de
vida conduce a la santidad, ¡siempre!
En tu casa, por la calle, en el trabajo,
en la Iglesia, en ese momento y en tu
estado de vida se abrió el camino
hacia la santidad»[4].

¡Cuánto atraen los santos! La vida de
una persona que ha luchado por



identificarse con Cristo constituye
una gran apología de la fe. Su
potentísima luz resplandece en
medio del mundo. Si en ocasiones
parece que la historia de los hombres
está gobernada por el reino de la
oscuridad, se debe posiblemente a
que estas luces brillan en menor
número o más tenuemente: «estas
crisis mundiales ―apuntaba san
Josemaría― son crisis de santos»[5].
El contraste entre la luminosa
existencia de los santos y las tinieblas
en las que quizá se vieron rodeados
puede ser grande; de hecho, muchos
fueron objeto de incomprensiones o
de persecuciones, abiertas o
solapadas, como le sucedió al Verbo
Encarnado: «vino la luz al mundo y
los hombres amaron más las
tinieblas que la luz»[6]. Sin embargo,
la experiencia nos muestra el
indudable atractivo de los santos: en
tantos ambientes de nuestra
sociedad, se sigue reconociendo con
admiración el testimonio de una vida



cristiana fuerte, radical, coherente.
Las historias de los santos muestran
además cómo el contacto con el
Señor llena el corazón de paz y de
alegría; cómo se puede difundir
serenidad, esperanza y optimismo en
nuestro entorno; y cómo
permanecer, al mismo tiempo,
abiertos a las necesidades de los
demás, especialmente a las de los
más desfavorecidos.

La devoción a los santos

La insondable riqueza de la santidad
cristiana ha sido continuamente
recordada y meditada por la Iglesia a
la luz de la Palabra de Dios. La
Liturgia celebra con amor cada año a
sus hijos que han pasado por el
mundo, como Jesús, «haciendo el
bien»[7], siendo vivas luminarias
para sus hermanos los hombres,
ayudándoles a ser felices en esta
tierra y en la vida futura. Las fechas
que conmemoran sus respectivas



memorias litúrgicas corresponden
habitualmente al día de su muerte o 
dies natalis: la fecha en que nacen a
la nueva vida, la del cielo. En otras
ocasiones, recuerdan otros
momentos destacados en su
biografía, especialmente aquellos
relacionados con la recepción de los
sacramentos.

Grande era la devoción de san
Josemaría a los santos: «¡Qué amor el
de Teresa! –¡Qué celo el de Xavier! –
¡Qué varón más admirable San
Pablo! –¡Ah, Jesús, pues yo... te
quiero más que Pablo, Xavier y
Teresa!»[8] La Sagrada Liturgia es un
lugar privilegiado para crecer en
amor a estos intercesores celestes y
para sentirlos cercanos, como
amables compañeros de viaje,
durante la vida terrena. El Misal
Romano, recogiendo una tradición
plurisecular de fe celebrada,
contiene formularios comunes de
oraciones para las Misas de mártires,



pastores, doctores de la Iglesia,
vírgenes, y santos y santas que
alcanzaron la plenitud de la vida
cristiana en circunstancias y estados
de vida distintos. En la mayoría de
los casos, sus celebraciones
contienen algunas de estas oraciones
comunes y otras oraciones propias.

En cualquier familia se festejan de
modo especial los aniversarios de los
miembros más destacados, como el
padre o la madre, los abuelos… Así
ocurre también en la familia de Dios
que es la Iglesia. Además de las
celebraciones de santa María, el
calendario romano general celebra
las solemnidades de san José (19 de
marzo); de la Natividad de san Juan
Bautista (24 de junio); de san Pedro y
san Pablo (29 de junio) y de Todos los
Santos (1 de noviembre). A ellas se
suman un buen número de fiestas de
santos: además de las de los
apóstoles y evangelistas, que jalonan
todo el año, son fiestas las memorias



litúrgicas de san Lorenzo (10 de
agosto); san Esteban protomártir (26
de diciembre) y los santos Inocentes
(28 de diciembre). A estas fechas se
unen las memorias, cuya celebración
puede ser libre u obligatoria. En la
Obra, además de las fiestas del Señor,
de la Virgen y de san José, se
celebran con especial devoción la
exaltación de la santa Cruz (14 de
septiembre); las fiestas de los santos
Arcángeles (29 de septiembre) y de
los Apóstoles patronos de las labores
de la Prelatura; la de los Ángeles
Custodios (2 de octubre).

Como se lee en el libro del
Apocalipsis, los santos constituyen
«una gran multitud que nadie podía
contar, de todas las naciones, tribus,
pueblos y lenguas»[9]. Este Pueblo
comprende los santos del Antiguo
Testamento, como el justo Abel y el
fiel patriarca Abraham; los del Nuevo
Testamento; los numerosos mártires
del inicio del cristianismo y los



beatos y santos de los siglos
sucesivos. Es la gran familia de los
hijos de Dios, formada por aquellos
que forjaron su santidad con el
impulso del eterno animador, el
Espíritu Santo.

Las colectas del Misal Romano

Un escritor francés contemporáneo
decía que los santos son como «los
colores del espectro en relación con
la luz»[10]. Cada uno expresa, con
tonalidades y brillos propios, la luz
de la santidad divina. Parece como si
el fulgor de la Resurrección de Cristo,
al atravesar el prisma de la
humanidad, se abriera en una
gradación de colores tan variados
como fascinantes. «Cuando la Iglesia,
en el ciclo anual, hace memoria de
los mártires y los demás santos
“proclama el misterio pascual
cumplido en ellos, que padecieron
con Cristo y han sido glorificados con
Él; propone a los fieles sus ejemplos,



que atraen a todos por medio de
Cristo al Padre, y por sus méritos
implora los beneficios divinos”»[11].

A través de los formularios de las
Misas de los santos del Misal
Romano, la Iglesia expresa su
oración en palabras que nos ayudan
a considerar los distintos colores de
ese espectro de luz. En cada una de
estas celebraciones, existe al menos
la oración colecta propia del santo,
que el sacerdote recita en los ritos
iniciales, inmediatamente antes de la
liturgia de la Palabra. Esta breve
oración nos indica el carácter de la
celebración[12]: recuerda en modo
sucinto qué "color" de la santidad de
Dios brilló con más fuerza en el santo
que conmemoramos ese día.
Frecuentemente inician evocando
alguna faceta de la historia de la
salvación, en particular del Misterio
de Cristo. Es además habitual que
encomienden el pueblo cristiano al
santo o santa, cuya intercesión se



suplica para alguna circunstancia
particular.

El contenido de las colectas es muy
rico y variado. Así, por ejemplo, en la
memoria de san Juan Fisher y santo
Tomás Moro (22 de junio) se pide la
coherencia entre la fe y la propia
existencia (lo que san Josemaría
llamará la unidad de vida); o se
implora tener ardor apostólico como
san Francisco Javier (3 de diciembre);
o vivir del misterio de Cristo,
especialmente contemplando su
Pasión, como hizo santa Catalina de
Siena (29 de abril); o ser encendidos
en el corazón con el fuego del
Espíritu Santo, en el día de san Felipe
Neri (26 de mayo). En otras ocasiones
se requieren dones y gracias para la
Iglesia: la fecundidad del apostolado
en la memoria de san Carlos Lwanga
y compañeros mártires (3 de junio);
la bendición de tener pastores según
el corazón de Jesús, en el día de san
Ambrosio (7 de diciembre); o una



apertura confiada de los corazones a
la gracia de Cristo, como repetía san
Juan Pablo II (22 de octubre). Con los
santos se recorren también los mil
repliegues de la vida cristiana: así, en
la memoria de san Juan Diego (9 de
diciembre) se contempla el amor de
la Santísima Virgen hacia su pueblo,
y en la de santa Águeda (5 de
febrero) se recuerda cómo agrada a
Dios la virtud de la pureza.

Estos ejemplos, que podrían
multiplicarse indefinidamente, nos
muestran cómo las oraciones de las
celebraciones de los santos
constituyen una fuente riquísima
para nuestro rato de oración
personal del día, o para dirigirnos al
Señor espontáneamente con alguna
frase a lo largo de las horas de
trabajo y descanso. Son como gemas
preciosas de belleza singular,
algunas con muchos siglos de
antigüedad, que se engarzan en esas
joyas de la Tradición cristiana que



son las celebraciones litúrgicas. Con
ellas, rezamos como han rezado
tantas generaciones de cristianos.
Las memorias y fiestas de los santos
a lo largo del año nos brindan
oportunidades de conocer un poco
más a estos poderosos intercesores
ante la Trinidad, así como de hacer
nuevos amigos en el Cielo.

Estrellas de Dios

En los santos «el contacto con la
palabra de Dios ha provocado, por
decirlo así, una explosión de luz, a
través de la cual el resplandor de
Dios ilumina nuestro mundo y nos
muestra el camino. Los santos son
estrellas de Dios, que dejamos que
nos guíen hacia aquel que anhela
nuestro ser»[13]. Al igual que la
estrella de Oriente guió a los Magos
hacia su encuentro personal con
Cristo, lo santos nos indican, como
estrellas polares en la noche, cuál es
el “norte” al que debemos dirigirnos.



Entre esas estrellas que señalan el
camino, la Iglesia ha propuesto
también públicamente a la devoción
del pueblo cristiano a san Josemaría
y al beato Álvaro. El ardor apostólico
y el servicio desinteresado a la
Iglesia y a todas las almas, que
esculpieron la identidad cristiana del
Fundador del Opus Dei y de su
primer sucesor, caracterizan las
oraciones que la Iglesia eleva a Dios
en sus respectivas fiestas litúrgicas.
En el primer caso, la Iglesia implora
a nuestro Padre Dios que, por la
intercesión de san Josemaría, en
medio del trabajo ordinario, «nos
configuremos a tu Hijo Jesucristo y
sirvamos con ardiente amor a la obra
de la Redención»[14] y que la
celebración de los sacramentos
«fortalezcan en nosotros el espíritu
de hijos adoptivos»[15]. En la oración
colecta del beato Álvaro se ruega
que, imitando su ejemplo, «nos
gastemos humildemente en la misión
salvífica de la Iglesia»[16], porque



don Álvaro fue fiel a la Iglesia y
siguió lealmente a san Josemaría en
la difusión del mensaje de la llamada
universal a la santidad y el
apostolado.

Nos ayuda acudir asiduamente a la
intercesión de san Josemaría y del
beato Álvaro para que nos alcancen
del cielo la fidelidad a nuestra propia
vocación, en toda circunstancia.
“Leyendo” sus vidas –como si fueran
una gran novela– aprendemos a ser
santos en la vida ordinaria. De
hecho, como recordaba san Bernardo
en una homilía del día de Todos los
Santos, «los santos no necesitan de
nuestros honores, ni les añade nada
nuestra devoción (…); la veneración
de su memoria redunda en provecho
nuestro, no suyo. Por lo que a mí
respecta, confieso que, al pensar en
ellos, se enciende en mí un fuerte
deseo»[17]. He aquí, por tanto, el
significado del culto de estos
hombres y mujeres de Dios:



«contemplar el luminoso ejemplo de
los santos, suscitar en nosotros el
gran deseo de ser como ellos, felices
por vivir cerca de Dios, en su luz, en
la gran familia de los amigos de
Dios»[18]. Además, al contemplar –a
lo largo del año– los santos y santas
de todos los lugares y de todos los
tiempos, experimentamos que
«fueron, son normales: de carne,
como la tuya. –Y vencieron»[19].

La celebración del culto a los santos
nos recuerda con fuerza la llamada
universal a la santidad: con la gracia
de Dios, todos podemos corresponder
con plenitud a la amorosa invitación
a participar de la Vida divina, en
nuestras circunstancias. Como
animaba el papa Francisco: «Muchas
veces tenemos la tentación de pensar
que la santidad está reservada solo
para quienes tienen la posibilidad de
tomar distancia de las ocupaciones
ordinarias, para dedicarse
exclusivamente a la oración. Pero no



es así. Alguno piensa que la santidad
es cerrar los ojos y poner cara de
santito. ¡No! No es esto la santidad.
La santidad es algo más grande, más
profundo que nos da Dios. Es más,
estamos llamados a ser santos
precisamente viviendo con amor y
ofreciendo el propio testimonio
cristiano en las ocupaciones de cada
día»[20]. Personas de toda condición
recorren el camino de la perfección
cristiana: «hay muchos cristianos
maravillosamente santos; hay
muchas madres de familia
maravillosamente,
encantadoramente santas; hay
muchos padres de familia
estupendos. Ocuparán en el cielo
lugares de maravilla. Y obreros y
campesinos. Donde menos se piensa,
ahí hay almas que vibran»[21].

¡Qué ilusión considerar que,
conforme pasen los años, serán más
y más los santos de la vida cotidiana,
que celebraremos litúrgicamente



para que nos impulsen a
enamorarnos de Cristo en nuestro
quehacer habitual!

Fernando López Arias

[1] Benedicto XVI, Audiencia, 25-
IV-2012.

[2] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 26-VI-1974, en 
Catequesis en América I, 695 (AGP,
biblioteca, P04).

[3] Mt 5, 48.

[4] Francisco, Audiencia, 19-XI-2014.

[5] San Josemaría, Camino, n. 301.

[6] Jn 3,19.

[7] Hch 10, 38.

[8] Camino, n. 874.



[9] Ap 7, 9.

[10] J. Guitton, Oeuvres Complètes 2,
Paris: Desclée de Brouwer, 1968, 933.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1173. Cfr. Concilio Vaticano II,
Const. Sacrosanctum Concilium, n.
104.

[12] Cfr. Instrucción general del Misal
Romano, n. 54.

[13] Benedicto XVI, Homilía, 6-I-2012.

[14] Oración colecta de la Misa de san
Josemaría (26 de junio).

[15] Oración poscomunión de la Misa
de san Josemaría (26 de junio).

[16] Oración colecta de la Misa del
beato Álvaro (12 de mayo).

[17] San Bernardo, Sermo 2, en Opera
Omnia Cisterc. 5, 364 (Lectio altera
del Oficio de lecturas de la Liturgia
de las Horas del 1 de noviembre).



[18] Benedicto XVI, Homilía, 1-
XI-2006.

[19] Camino, n. 133.

[20] Francisco, Audiencia, 19-XI-2014.

[21] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 18-V-1970, en 
Crónica 1970, 284 (AGP, biblioteca
P01).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/santoral-liturgia-
santos/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/santoral-liturgia-santos/
https://opusdei.org/es/article/santoral-liturgia-santos/
https://opusdei.org/es/article/santoral-liturgia-santos/

	El tiempo de una presencia (XI): Como una gran sinfonía, los santos en el año litúrgico

