
opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(XII): Santificación
del trabajo y
cristianización de la
sociedad

Este editorial sobre el trabajo
desarrolla el mensaje principal
de san Josemaría: que la propia
tarea bien hecha y ofrecida al
Señor es medio para acercarse
a Dios y cristianizar la sociedad.

13/10/2014



Las luces y sombras de la época que
vivimos están patentes a los ojos de
todos. El desarrollo humano y las
plagas que lo infectan; el progreso
civil en muchos aspectos y la
barbarie en otros...: son contrastes
que tanto san Juan Pablo II como sus
sucesores han señalado repetidas
veces[1], animando a los cristianos a
iluminar la sociedad con la luz del
Evangelio.

Sin embargo, aunque todos estamos
llamados a transformar la sociedad
según el querer de Dios, muchos no
saben cómo hacerlo. Piensan que esa
tarea depende casi exclusivamente
de quienes gobiernan o tienen
capacidad de influir por su posición
social o económica y que ellos sólo
pueden hacer de espectadores:
aplaudir o silbar, pero sin entrar en
el terreno de juego, sin intervenir en
la partida.



No ha de ser esa la actitud del
cristiano, porque no responde a la
realidad de la vocación a la que está
llamado. Quiere el Señor que
seamos nosotros, los cristianos —
porque tenemos la
responsabilidad sobrenatural de
cooperar con el poder de Dios, ya
que El así lo ha dispuesto en su
misericordia infinita—, quienes
procuremos restablecer el orden
quebrantado y devolver a las
estructuras temporales, en todas
las naciones, su función natural
de instrumento para el progreso
de la humanidad, y su función
sobrenatural de medio para llegar
a Dios, para la Redención[2].

No somos espectadores. Al contrario,
es misión específica de los laicos
santificar el mundo «desde
dentro»[3]: orientar con sentido
cristiano las profesiones, las
instituciones y las estructuras
humanas[4]. Como enseña el



Concilio Vaticano II, los laicos han de
«iluminar y ordenar todos los
asuntos temporales a los que están
estrechamente vinculados, de tal
manera que se realicen
constantemente según Cristo y se
desarrollen y sean para la gloria del
Creador y del Redentor»[5]. En una
palabra: cristianizar desde dentro
el mundo entero, mostrando que
Jesucristo ha redimido a toda la
humanidad: ésa es la misión del
cristiano[6].

Y para esto los cristianos tenemos el
poder necesario, aunque no
tengamos poder humano. Nuestra
fuerza es la oración y las obras
convertidas en oración. La oración
es el arma más poderosa del
cristiano. La oración nos hace
eficaces. La oración nos hace
felices. La oración nos da toda la
fuerza necesaria, para cumplir los
mandatos de Dios[7].
Concretamente, el arma específica



que poseen la mayoría de cristianos
para transformar la sociedad es el
trabajo convertido en oración. No
simplemente el trabajo, sino el
trabajo santificado.

Dios se lo hizo comprender a San
Josemaría en un momento preciso, el
7 de agosto de 1931, durante la Santa
Misa. Al llegar a la elevación, trajo a
su alma con fuerza extraordinaria
las palabras de Jesús: cuando seré
levantado en alto sobre la tierra,
todo lo atraeré hacia mí[8]. Lo
entendí perfectamente. El Señor
nos decía: ¡si vosotros me ponéis
en la entraña de todas las
actividades de la tierra,
cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en
lo que parece grande y en lo que
parece pequeño..., entonces omnia
traham ad meipsum! ¡Mi reino
entre vosotros será una realidad!
[9]



Cristianizar la sociedad

Dios ha confiado al hombre la tarea
de edificar la sociedad al servicio de
su bien temporal y eterno, de modo
acorde con su dignidad[10]: una
sociedad en la que las leyes, las
costumbres y las instituciones que la
conforman y estructuran, favorezcan
el bien integral de las personas con
todas sus exigencias; una sociedad en
la que cada uno se perfeccione
buscando el bien de los demás, ya
que el hombre «no puede encontrar
su propia plenitud si no es en la
entrega sincera de sí mismo a os
demás»[11].

Sin embargo, todo se ha trastocado a
causa del pecado del primer hombre
y de la sucesiva proliferación de los
pecados que —como enseña el 
Catecismo de la Iglesia— hacen
«reinar entre los hombres la
concupiscencia, la violencia y la
injusticia. Los pecados provocan



situaciones sociales e instituciones
contrarias a la bondad divina. Las
"estructuras de pecado" son
expresión y efecto de los pecados
personales»[12].

El Hijo de Dios hecho hombre,
Jesucristo nuestro Señor, ha venido
al mundo para redimirnos del
pecado y de sus consecuencias.
Cristianizar la sociedad no es otra
cosa que liberarla de esas
consecuencias que el Catecismo
resume con las palabras que
acabamos de leer. Es, por una parte,
liberarla de las estructuras de pecado
—por ejemplo, de las leyes civiles y
de las costumbres contrarias a la ley
moral—, y por otra, más a fondo,
procurar que las relaciones humanas
estén presididas por el amor de
Cristo, y no viciadas por el egoísmo
de la concupiscencia, la violencia y la
injusticia. Esta es tu tarea de
ciudadano cristiano: contribuir a
que el amor y la libertad de Cristo



presidan todas las
manifestaciones de la vida
moderna: la cultura y la
economía, el trabajo y el descanso,
la vida de familia y la convivencia
social[13].

Cristianizar la sociedad no es
imponer a nadie la fe verdadera.
Precisamente el espíritu cristiano
reclama el respeto del derecho a la
libertad social y civil en materia
religiosa, de modo que no se debe
impedir a nadie que practique su
religión, según su conciencia, aun
cuando estuviera en el error,
siempre que respete las exigencias
del orden público, de la paz y la
moralidad pública, que el Estado
tiene obligación de tutelar[14]. A
quienes están en el error hay que
procurar que conozcan la verdad,
que sólo se encuentra plenamente en
la fe católica, enseñándoles y
convenciéndoles con el ejemplo y
con la palabra, pero nunca con la



coacción. El acto de fe sólo puede ser
auténtico si es libre.

Pero cuando un cristiano intenta que
la ley civil promueva el respeto de la
vida humana desde el momento de la
concepción, la estabilidad de la
familia a través del reconocimiento
de la indisolubilidad del matrimonio,
los derechos de los padres en la
educación de los hijos tanto en
escuelas públicas como en privadas,
la verdad en la información, la
moralidad pública, la justicia en las
relaciones laborales, etc., no está
pretendiendo imponer su fe a los
demás, sino cumpliendo con su
deber de ciudadano y contribuyendo
a edificar, en lo que está de su parte,
una sociedad mejor, conforme a la
dignidad de la persona humana.
Ciertamente, el cristiano, gracias a la
Revelación divina, posee una
especial certeza sobre la importancia
que esos principios y verdades
poseen para edificar una sociedad



más justa; pero estos están al alcance
de la razón humana, y por eso
cualquier persona,
independientemente de su fe, puede
apreciar el valor e importancia que
esos principios tienen para la vida
social.

Esfuérzate para que las
instituciones y las estructuras
humanas, en las que trabajas y te
mueves con pleno derecho de
ciudadano, se conformen con los
principios que rigen una
concepción cristiana de la vida.
Así, no lo dudes, aseguras a los
hombres los medios para vivir de
acuerdo con su dignidad, y
facilitarás a muchas almas que,
con la gracia de Dios, puedan
responder personalmente a la
vocación cristiana[15]. Se trata de
«sanear las estructuras y los
ambientes del mundo (...) de modo
que favorezcan la práctica de las
virtudes en vez de impedirla»[16]. La



fe cristiana hace sentir hondamente
la aspiración, propia de todo
ciudadano, de buscar el bien común
de la sociedad. Un bien común que
no se reduce al desarrollo
económico, aunque ciertamente lo
incluye. Son también, y antes —en
sentido cualitativo, no siempre en el
de urgencia temporal—, las mejores
condiciones posibles de libertad, de
justicia y de vida moral, en todos sus
aspectos, y de paz, que corresponden
a la dignidad de la persona humana.

Cuando un cristiano hace lo posible
para configurar de este modo la
sociedad lo hace en virtud de su fe,
no en nombre de una ideología
opinable de partido político. Actúa
como actuaron los primeros
cristianos. No tenían, por razón de
su vocación sobrenatural,
programas sociales ni humanos
que cumplir; pero estaban
penetrados de un espíritu, de una
concepción de la vida y del mundo,



que no podía dejar de tener
consecuencias en la sociedad en la
que se movían[17]. La tarea
apostólica que Cristo ha
encomendado a todos sus
discípulos produce, por tanto,
resultados concretos en el ámbito
social. No es admisible pensar que,
para ser cristiano, haya que dar la
espalda al mundo, ser un
derrotista de la naturaleza
humana[18].

Es necesario procurar sanear las
estructuras de la sociedad para
empaparlas de espíritu cristiano,
pero no es suficiente. Aunque
parezca una meta muy alta, no pasa
de ser una exigencia básica. Hace
falta mucho más: procurar sobre
todo que las personas sean
cristianas, que cada uno irradie a su
alrededor, en su conducta diaria, la
luz y el amor de Cristo, el buen olor
de Jesucristo[19]. El fin no es que las
estructuras sean sanas, sino que las



personas sean santas. Tan
equivocado sería despreocuparse de
que las leyes y las costumbres de la
sociedad fueran conformes al
espíritu cristiano, como conformarse
sólo con esto. Porque además, en ese
mismo momento peligrarían de
nuevo las mismas estructuras sanas.
Siempre hay que estar
recomenzando. «No hay humanidad
nueva, si antes no hay hombres
nuevos, con la novedad del bautismo
y de la vida según el Evangelio»[20].

Por medio del trabajo

De que tú y yo nos portemos como
Dios quiere –no lo olvides–
dependen muchas cosas
grandes[21] Si queremos
cristianizar la sociedad,lo primero es
la santidad personal, nuestra unión
con Dios. Hemos de ser, cada uno
de nosotros, alter Christus, ipse
Christus, otro Cristo, el mismo
Cristo. Sólo así podremos



emprender esa empresa grande,
inmensa, interminable: santificar
desde dentro todas las estructuras
temporales, llevando allí el
fermento de la Redención[22]. Es
necesario que no perdamos la sal, la
luz y el fuego que Dios ha puesto
dentro de nosotros para transformar
el ambiente que nos rodea. El Papa
san Juan Pablo II ha señalado que «es
un cometido que exige valentía y
paciencia»[23]: valentía porque no
hay que tener miedo a chocar con el
ambiente cuando es necesario; y
paciencia, porque cambiar la
sociedad desde dentro requiere
tiempo, y mientras tanto no hay que
acostumbrarse a la presencia del mal
cristalizado en la sociedad, porque
acostumbrarse a una enfermedad
mortal es tanto como sucumbir a
ella. El cristiano ha de encontrarse
siempre dispuesto a santificar la
sociedad "desde dentro", estando
plenamente en el mundo, pero no
siendo del mundo, en lo que tiene



—no por característica real, sino
por defecto voluntario, por el
pecado— de negación de Dios, de
oposición a su amable voluntad
salvífica[24].

Dios quiere que infundamos espíritu
cristiano a la sociedad a través de la
santificación del trabajo profesional,
ya que por el trabajo, somete el
cristiano la creación (cfr. Gn 1,28)
y la ordena a Cristo Jesús, centro
en el que están destinadas a
recapitularse todas las cosas[25].
El trabajo profesional es,
concretamente, medio
imprescindible para el progreso de
la sociedad y el ordenamiento
cada vez más justo de las
relaciones entre los hombres[26].

Cada uno se ha de proponer la tarea
de cristianizar la sociedad a través de
su trabajo: primero mediante en el
afán de acercar a Dios a sus colegas y
a las personas con las que entra en



contacto profesional, para que
también ellos lleguen a santificar su
trabajo y a dar el tono cristiano a la
sociedad; y después, e
inseparablemente, mediante el
empeño por cristianizar las
estructuras del propio ambiente
profesional, procurando que sean
conformes a la ley moral. Quien se
dedica a la empresa, a la profesión
farmacéutica, a la abogacía, a la
información o a la publicidad..., debe
tratar de influir cristianamente en su
ambiente: en las relaciones y en las
instituciones profesionales y
laborales. No es suficiente no
mancharse con prácticas inmorales;
hay que proponerse limpiar el propio
ámbito profesional, hacerlo
conforme a la dignidad humana y
cristiana.

Para todo esto debemos recibir una
formación tal que suscite en
nuestras almas, a la hora de
acometer el trabajo profesional de



cada uno, el instinto y la sana
inquietud de conformar esa tarea
a las exigencias de la conciencia
cristiana, a los imperativos
divinos que deben regir en la
sociedad y en las actividades de
los hombres[27].

Las posibilidades de contribuir a la
cristianización de la sociedad en
virtud del trabajo profesional van
más allá de lo que puede realizarse
en el estricto ambiente de trabajo. La
condición de ciudadano que ejerce
una profesión en la sociedad es un
título para emprender o colaborar en
iniciativas de diverso género, junto
con otros ciudadanos que comparten
los mismos ideales: iniciativas
educativas de la juventud —escuelas
donde se imparta una formación
humana y cristiana, tan necesarias y
urgentes en nuestro tiempo—,
iniciativas asistenciales, asociaciones
para promover el respeto a la vida, o
la verdad en la información, o el



derecho a un ambiente moral sano...
Todo realizado con la mentalidad
profesional de los hijos de Dios
llamados a santificarse en medio del
mundo.

Que entreguemos plenamente
nuestras vidas al Señor Dios
Nuestro, trabajando con
perfección, cada uno en su tarea
profesional y en su estado, sin
olvidar que debemos tener una
sola aspiración, en todas nuestras
obras: poner a Cristo en la cumbre
de todas las actividades de los
hombres[28].

[1] Cfr. Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Ecclesia in Europa, 28-VI-2003, c. I.

[2] San Josemaría, Carta 30-IV-1946,
n. 19, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 420.

[3] Conc. Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[4] San Josemaría, Carta 9-I-1959, n.
17, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010.

[5] Concilio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 31.

[6] San Josemaría, Conversaciones, n.
112.

[7] San Josemaría, Forja, n. 439.

[8] Jn 12, 32.

[9] San Josemaría, Apuntes de una
meditación, 27-X-1963, en E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, I, Rialp, Madrid 2010, pp.
426-427:



[10] Cfr. Catecismo de la Iglesia
Católica, nn. 353, 1929, 1930.

[11] Conc. Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 24.

[12] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 1869..

[13] San Josemaría, Surco, n. 302.

[14] Cfr. Conc. vaticano II, Decr. 
Dignitatis humanae, nn. 1, 2 y 7.

[15] San Josemaría, Forja, n. 718.

[16] Conc. Vaticano II, Const. dogm.
Lumen gentium, n. 36.

[17] San Josemaría, Carta 9-I-1959, n.
22, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 418.

[18] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 125.



[19] Cfr. 2 Cor 2, 15.

[20] Pablo VI, Exhort. apost. Evangelii
nuntiandi, 8-XII-1975, n. 18.

[21] San Josemaría, Camino, n. 755.

[22] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 183.

[23] Juan Pablo II, Carta enc. 
Centesimus annus, 1-V-1991, n. 38.

[24] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 125.

[25] San Josemaría, Carta 6-V-1945, n.
14, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 425.

[26] Conversaciones, n. 10.

[27] San Josemaría, Carta 6-V-1945, n.
15, en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza



de San Josemaría, III, Rialp, Madrid
2013, p. 574.

[28] San Josemaría, Carta 15-X-1948,
n. 41 en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, I, Rialp, Madrid
2010, p. 428. Cfr Forja, n. 678.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/santificacion-del-
trabajo-y-cristianizacion-de-la-sociedad/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/santificacion-del-trabajo-y-cristianizacion-de-la-sociedad/
https://opusdei.org/es/article/santificacion-del-trabajo-y-cristianizacion-de-la-sociedad/
https://opusdei.org/es/article/santificacion-del-trabajo-y-cristianizacion-de-la-sociedad/

	Trabajar bien, trabajar por amor (XII): Santificación del trabajo y cristianización de la sociedad

