
opusdei.org

Libro electrónico
‘Con corazón de
padre’

Con la Carta apostólica ‘Patris
corde’ (‘Con corazón de padre’),
el Pontífice recuerda el 150
aniversario de la declaración de
San José como Patrono de la
Iglesia Universal y, con motivo
de esta ocasión, a partir de hoy
y hasta el 8 de diciembre de
2021 se celebrará un año
dedicado especialmente a él.

08/12/2020



Descarga la Carta apostólica ‘Patris
corde’

iTunes iBooks ► Libro electrónico:
Carta apostólica ‘Patris corde’

Google Play Books ► Libro
electrónico: Carta apostólica ‘Patris
corde’

Bubok (ePub) ► Libro electrónico:
Carta apostólica ‘Patris corde’

ePub ► Libro electrónico: Carta
apostólica ‘Patris corde’

Mobi ► Libro electrónico: Carta
apostólica ‘Patris corde’

PDF ► Libro electrónico: Carta
apostólica ‘Patris corde’

► Más libros electrónicos gratuitos.

Sumario

https://books.apple.com/us/book/carta-apost%C3%B3lica-patris-corde-con-coraz%C3%B3n-de-padre/id1544242904?l=es
https://books.apple.com/us/book/carta-apost%C3%B3lica-patris-corde-con-coraz%C3%B3n-de-padre/id1544242904?l=es
https://play.google.com/store/books/details?id=DAkOEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=DAkOEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=DAkOEAAAQBAJ
https://www.bubok.es/libros/266849/Carta-apostolica-Patris-corde-Con-corazon-de-padre
https://www.bubok.es/libros/266849/Carta-apostolica-Patris-corde-Con-corazon-de-padre
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Patris%20corde%20-%20Papa%20Francisco20201210-102803.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Patris%20corde%20-%20Papa%20Francisco20201210-102803.epub
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Patris-corde-Papa-Francisco20201210-102845.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Patris-corde-Papa-Francisco20201210-102845.mobi
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Patris-corde-Papa-Francisco20201210-102831.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Patris-corde-Papa-Francisco20201210-102831.pdf
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/


1. Padre amado

2. Padre en la ternura

3. Padre en la obediencia

4. Padre en la acogida

5. Padre de la valentía creativa

6. Padre trabajador

7. Padre en la sombra

Más información. Decreto con el que
se concede el don de indulgencias
especiales con ocasión del Año de
San José

Te puede interesar • Homilía de san
Josemaría: En el taller de José • ¿Qué
tiene de grande alguien tan corriente
como san José? • Dolores y gozos de
san José • Audio del prelado (19

https://opusdei.org/es-es/article/en-el-taller-de-jose/
https://opusdei.org/es-es/article/en-el-taller-de-jose/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-que-tiene-de-grande-alguien-tan-corriente-rezar-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-que-tiene-de-grande-alguien-tan-corriente-rezar-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/san-jose-que-tiene-de-grande-alguien-tan-corriente-rezar-con-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/dolores-y-gozos-de-san-jose-siete-domingos/
https://opusdei.org/es-es/article/dolores-y-gozos-de-san-jose-siete-domingos/
https://opusdei.org/es/document/meditacion-san-jose-19-marzo-prelado-opus-dei/


marzo 2020): San José y la seguridad
de lo imposible • Oración a san José

Con corazón de padre: así José amó a
Jesús, llamado en los cuatro
Evangelios «el hijo de José»[1].

Los dos evangelistas que
evidenciaron su figura, Mateo y
Lucas, refieren poco, pero lo
suficiente para entender qué tipo de
padre fuese y la misión que la
Providencia le confió.

Sabemos que fue un humilde
carpintero (cf. Mt 13,55), desposado
con María (cf. Mt 1,18; Lc 1,27); un
«hombre justo» (Mt 1,19), siempre
dispuesto a hacer la voluntad de Dios
manifestada en su ley (cf. Lc
2,22.27.39) y a través de los cuatro
sueños que tuvo (cf. Mt 1,20;
2,13.19.22). Después de un largo y
duro viaje de Nazaret a Belén, vio

https://opusdei.org/es/document/meditacion-san-jose-19-marzo-prelado-opus-dei/
https://opusdei.org/es/document/meditacion-san-jose-19-marzo-prelado-opus-dei/
https://multimedia.opusdei.org/dm/dev10.html#i247


nacer al Mesías en un pesebre,
porque en otro sitio «no había lugar
para ellos» (Lc 2,7). Fue testigo de la
adoración de los pastores (cf. Lc
2,8-20) y de los Magos (cf. Mt 2,1-12),
que representaban respectivamente
el pueblo de Israel y los pueblos
paganos.

Tuvo la valentía de asumir la
paternidad legal de Jesús, a quien dio
el nombre que le reveló el ángel: «Tú
le pondrás por nombre Jesús, porque
él salvará a su pueblo de sus
pecados» (Mt 1,21). Como se sabe, en
los pueblos antiguos poner un
nombre a una persona o a una cosa
significaba adquirir la pertenencia,
como hizo Adán en el relato del
Génesis (cf. 2,19-20).

En el templo, cuarenta días después
del nacimiento, José, junto a la
madre, presentó el Niño al Señor y
escuchó sorprendido la profecía que
Simeón pronunció sobre Jesús y



María (cf. Lc 2,22-35). Para proteger a
Jesús de Herodes, permaneció en
Egipto como extranjero (cf. Mt
2,13-18). De regreso en su tierra,
vivió de manera oculta en el pequeño
y desconocido pueblo de Nazaret, en
Galilea —de donde, se decía: “No sale
ningún profeta” y “no puede salir
nada bueno” (cf. Jn 7,52; 1,46)—, lejos
de Belén, su ciudad de origen, y de
Jerusalén, donde estaba el templo.
Cuando, durante una peregrinación a
Jerusalén, perdieron a Jesús, que
tenía doce años, él y María lo
buscaron angustiados y lo
encontraron en el templo mientras
discutía con los doctores de la ley (cf. 
Lc 2,41-50).

Después de María, Madre de Dios,
ningún santo ocupa tanto espacio en
el Magisterio pontificio como José, su
esposo. Mis predecesores han
profundizado en el mensaje
contenido en los pocos datos
transmitidos por los Evangelios para



destacar su papel central en la
historia de la salvación: el beato Pío
IX lo declaró «Patrono de la Iglesia
Católica»[2], el venerable Pío XII lo
presentó como “Patrono de los
trabajadores”[3] y san Juan Pablo II
como «Custodio del Redentor»[4]. El
pueblo lo invoca como «Patrono de la
buena muerte»[5].

Por eso, al cumplirse ciento
cincuenta años de que el beato Pío
IX, el 8 de diciembre de 1870, lo
declarara como Patrono de la Iglesia
Católica, quisiera —como dice Jesús
— que “la boca hable de aquello de lo
que está lleno el corazón” (cf. Mt
12,34), para compartir con ustedes
algunas reflexiones personales sobre
esta figura extraordinaria, tan
cercana a nuestra condición
humana.

Este deseo ha crecido durante estos
meses de pandemia, en los que
podemos experimentar, en medio de

https://www.vatican.va/content/pius-ix/es.html
https://www.vatican.va/content/pius-ix/es.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es.html


la crisis que nos está golpeando, que
«nuestras vidas están tejidas y
sostenidas por personas comunes —
corrientemente olvidadas— que no
aparecen en portadas de diarios y de
revistas, ni en las grandes pasarelas
del último show pero, sin lugar a
dudas, están escribiendo hoy los
acontecimientos decisivos de nuestra
historia: médicos, enfermeros y
enfermeras, encargados de reponer
los productos en los supermercados,
limpiadoras, cuidadoras,
transportistas, fuerzas de seguridad,
voluntarios, sacerdotes, religiosas y
tantos pero tantos otros que
comprendieron que nadie se salva
solo. […] Cuánta gente cada día
demuestra paciencia e infunde
esperanza, cuidándose de no
sembrar pánico sino
corresponsabilidad. Cuántos padres,
madres, abuelos y abuelas, docentes
muestran a nuestros niños, con
gestos pequeños y cotidianos, cómo
enfrentar y transitar una crisis



readaptando rutinas, levantando
miradas e impulsando la oración.
Cuántas personas rezan, ofrecen e
interceden por el bien de todos»[6].

Todos pueden encontrar en san José
—el hombre que pasa desapercibido,
el hombre de la presencia diaria,
discreta y oculta— un intercesor, un
apoyo y una guía en tiempos de
dificultad. San José nos recuerda que
todos los que están aparentemente
ocultos o en “segunda línea” tienen
un protagonismo sin igual en la
historia de la salvación. A todos ellos
va dirigida una palabra de
reconocimiento y de gratitud.

1. Padre amado

La grandeza de san José consiste en
el hecho de que fue el esposo de
María y el padre de Jesús. En cuanto
tal, «entró en el servicio de toda la
economía de la encarnación», como
dice san Juan Crisóstomo[7].



San Pablo VI observa que su
paternidad se manifestó
concretamente «al haber hecho de su
vida un servicio, un sacrificio al
misterio de la Encarnación y a la
misión redentora que le está unida;
al haber utilizado la autoridad legal,
que le correspondía en la Sagrada
Familia, para hacer de ella un don
total de sí mismo, de su vida, de su
trabajo; al haber convertido su
vocación humana de amor doméstico
en la oblación sobrehumana de sí
mismo, de su corazón y de toda
capacidad en el amor puesto al
servicio del Mesías nacido en su
casa»[8].

Por su papel en la historia de la
salvación, san José es un padre que
siempre ha sido amado por el pueblo
cristiano, como lo demuestra el
hecho de que se le han dedicado
numerosas iglesias en todo el mundo;
que muchos institutos religiosos,
hermandades y grupos eclesiales se



inspiran en su espiritualidad y llevan
su nombre; y que desde hace siglos
se celebran en su honor diversas
representaciones sagradas. Muchos
santos y santas le tuvieron una gran
devoción, entre ellos Teresa de Ávila,
quien lo tomó como abogado e
intercesor, encomendándose mucho
a él y recibiendo todas las gracias
que le pedía. Alentada por su
experiencia, la santa persuadía a
otros para que le fueran devotos[9].

En todos los libros de oraciones se
encuentra alguna oración a san José.
Invocaciones particulares que le son
dirigidas todos los miércoles y
especialmente durante todo el mes
de marzo, tradicionalmente dedicado
a él[10].

La confianza del pueblo en san José
se resume en la expresión “Ite ad
Ioseph”, que hace referencia al
tiempo de hambruna en Egipto,
cuando la gente le pedía pan al



faraón y él les respondía: «Vayan
donde José y hagan lo que él les
diga» (Gn 41,55). Se trataba de José el
hijo de Jacob, a quien sus hermanos
vendieron por envidia (cf. Gn
37,11-28) y que —siguiendo el relato
bíblico— se convirtió posteriormente
en virrey de Egipto (cf. Gn 41,41-44).

Como descendiente de David (cf. Mt
1,16.20), de cuya raíz debía brotar
Jesús según la promesa hecha a
David por el profeta Natán (cf. 2 Sam
7), y como esposo de María de
Nazaret, san José es la pieza que une
el Antiguo y el Nuevo Testamento.

2. Padre en la ternura

José vio a Jesús progresar día tras día
«en sabiduría, en estatura y en gracia
ante Dios y los hombres» (Lc 2,52).
Como hizo el Señor con Israel, así él
“le enseñó a caminar, y lo tomaba en
sus brazos: era para él como el padre
que alza a un niño hasta sus mejillas,



y se inclina hacia él para darle de
comer” (cf. Os 11,3-4).

Jesús vio la ternura de Dios en José:
«Como un padre siente ternura por
sus hijos, así el Señor siente ternura
por quienes lo temen» (Sal 103,13).

En la sinagoga, durante la oración de
los Salmos, José ciertamente habrá
oído el eco de que el Dios de Israel es
un Dios de ternura[11], que es bueno
para todos y «su ternura alcanza a
todas las criaturas» (Sal 145,9).

La historia de la salvación se cumple
creyendo «contra toda
esperanza» (Rm 4,18) a través de
nuestras debilidades. Muchas veces
pensamos que Dios se basa sólo en la
parte buena y vencedora de nosotros,
cuando en realidad la mayoría de sus
designios se realizan a través y a
pesar de nuestra debilidad. Esto es lo
que hace que san Pablo diga: «Para
que no me engría tengo una espina
clavada en el cuerpo, un emisario de



Satanás que me golpea para que no
me engría. Tres veces le he pedido al
Señor que la aparte de mí, y él me ha
dicho: “¡Te basta mi gracia!, porque
mi poder se manifiesta plenamente
en la debilidad”» (2 Co 12,7-9).

Si esta es la perspectiva de la
economía de la salvación, debemos
aprender a aceptar nuestra debilidad
con intensa ternura[12].

El Maligno nos hace mirar nuestra
fragilidad con un juicio negativo,
mientras que el Espíritu la saca a la
luz con ternura. La ternura es el
mejor modo para tocar lo que es
frágil en nosotros. El dedo que señala
y el juicio que hacemos de los demás
son a menudo un signo de nuestra
incapacidad para aceptar nuestra
propia debilidad, nuestra propia
fragilidad. Sólo la ternura nos
salvará de la obra del Acusador (cf. 
Ap 12,10). Por esta razón es
importante encontrarnos con la



Misericordia de Dios, especialmente
en el sacramento de la
Reconciliación, teniendo una
experiencia de verdad y ternura.
Paradójicamente, incluso el Maligno
puede decirnos la verdad, pero, si lo
hace, es para condenarnos. Sabemos,
sin embargo, que la Verdad que
viene de Dios no nos condena, sino
que nos acoge, nos abraza, nos
sostiene, nos perdona. La Verdad
siempre se nos presenta como el
Padre misericordioso de la parábola
(cf. Lc 15,11-32): viene a nuestro
encuentro, nos devuelve la dignidad,
nos pone nuevamente de pie, celebra
con nosotros, porque «mi hijo estaba
muerto y ha vuelto a la vida, estaba
perdido y ha sido encontrado» (v. 24).

También a través de la angustia de
José pasa la voluntad de Dios, su
historia, su proyecto. Así, José nos
enseña que tener fe en Dios incluye
además creer que Él puede actuar
incluso a través de nuestros miedos,



de nuestras fragilidades, de nuestra
debilidad. Y nos enseña que, en
medio de las tormentas de la vida, no
debemos tener miedo de ceder a Dios
el timón de nuestra barca. A veces,
nosotros quisiéramos tener todo bajo
control, pero Él tiene siempre una
mirada más amplia.

3. Padre en la obediencia

Así como Dios hizo con María cuando
le manifestó su plan de salvación,
también a José le reveló sus designios
y lo hizo a través de sueños que, en la
Biblia, como en todos los pueblos
antiguos, eran considerados uno de
los medios por los que Dios
manifestaba su voluntad[13].

José estaba muy angustiado por el
embarazo incomprensible de María;
no quería «denunciarla
públicamente»[14], pero decidió
«romper su compromiso en
secreto» (Mt 1,19). En el primer
sueño el ángel lo ayudó a resolver su



grave dilema: «No temas aceptar a
María, tu mujer, porque lo
engendrado en ella proviene del
Espíritu Santo. Dará a luz un hijo, y
tú le pondrás por nombre Jesús,
porque él salvará a su pueblo de sus
pecados» (Mt 1,20-21). Su respuesta
fue inmediata: «Cuando José
despertó del sueño, hizo lo que el
ángel del Señor le había
mandado» (Mt 1,24). Con la
obediencia superó su drama y salvó a
María.

En el segundo sueño el ángel ordenó
a José: «Levántate, toma contigo al
niño y a su madre, y huye a Egipto;
quédate allí hasta que te diga, porque
Herodes va a buscar al niño para
matarlo» (Mt 2,13). José no dudó en
obedecer, sin cuestionarse acerca de
las dificultades que podía encontrar:
«Se levantó, tomó de noche al niño y
a su madre, y se fue a Egipto, donde
estuvo hasta la muerte de
Herodes» (Mt 2,14-15).



En Egipto, José esperó con confianza
y paciencia el aviso prometido por el
ángel para regresar a su país. Y
cuando en un tercer sueño el
mensajero divino, después de
haberle informado que los que
intentaban matar al niño habían
muerto, le ordenó que se levantara,
que tomase consigo al niño y a su
madre y que volviera a la tierra de
Israel (cf. Mt 2,19-20), él una vez más
obedeció sin vacilar: «Se levantó,
tomó al niño y a su madre y entró en
la tierra de Israel» (Mt 2,21).

Pero durante el viaje de regreso, «al
enterarse de que Arquelao reinaba
en Judea en lugar de su padre
Herodes, tuvo miedo de ir allí y,
avisado en sueños —y es la cuarta
vez que sucedió—, se retiró a la
región de Galilea y se fue a vivir a un
pueblo llamado Nazaret» (Mt
2,22-23).



El evangelista Lucas, por su parte,
relató que José afrontó el largo e
incómodo viaje de Nazaret a Belén,
según la ley del censo del emperador
César Augusto, para empadronarse
en su ciudad de origen. Y fue
precisamente en esta circunstancia
que Jesús nació y fue asentado en el
censo del Imperio, como todos los
demás niños (cf. Lc 2,1-7).

San Lucas, en particular, se preocupó
de resaltar que los padres de Jesús
observaban todas las prescripciones
de la ley: los ritos de la circuncisión
de Jesús, de la purificación de María
después del parto, de la presentación
del primogénito a Dios (cf.
2,21-24)[15].

En cada circunstancia de su vida,
José supo pronunciar su “fiat”, como
María en la Anunciación y Jesús en
Getsemaní.

José, en su papel de cabeza de
familia, enseñó a Jesús a ser sumiso a



sus padres, según el mandamiento de
Dios (cf. Ex 20,12).

En la vida oculta de Nazaret, bajo la
guía de José, Jesús aprendió a hacer
la voluntad del Padre. Dicha
voluntad se transformó en su
alimento diario (cf. Jn 4,34). Incluso
en el momento más difícil de su vida,
que fue en Getsemaní, prefirió hacer
la voluntad del Padre y no la suya
propia[16] y se hizo «obediente hasta
la muerte […] de cruz» (Flp 2,8). Por
ello, el autor de la Carta a los
Hebreos concluye que Jesús
«aprendió sufriendo a
obedecer» (5,8).

Todos estos acontecimientos
muestran que José «ha sido llamado
por Dios para servir directamente a
la persona y a la misión de Jesús
mediante el ejercicio de su
paternidad; de este modo él coopera
en la plenitud de los tiempos en el
gran misterio de la redención y es



verdaderamente “ministro de la
salvación”»[17].

4. Padre en la acogida

José acogió a María sin poner
condiciones previas. Confió en las
palabras del ángel. «La nobleza de su
corazón le hace supeditar a la
caridad lo aprendido por ley; y hoy,
en este mundo donde la violencia
psicológica, verbal y física sobre la
mujer es patente, José se presenta
como figura de varón respetuoso,
delicado que, aun no teniendo toda la
información, se decide por la fama,
dignidad y vida de María. Y, en su
duda de cómo hacer lo mejor, Dios lo
ayudó a optar iluminando su
juicio»[18].

Muchas veces ocurren hechos en
nuestra vida cuyo significado no
entendemos. Nuestra primera
reacción es a menudo de decepción y
rebelión. José deja de lado sus
razonamientos para dar paso a lo



que acontece y, por más misterioso
que le parezca, lo acoge, asume la
responsabilidad y se reconcilia con
su propia historia. Si no nos
reconciliamos con nuestra historia,
ni siquiera podremos dar el paso
siguiente, porque siempre seremos
prisioneros de nuestras expectativas
y de las consiguientes decepciones.

La vida espiritual de José no nos
muestra una vía que explica, sino
una vía que acoge. Sólo a partir de
esta acogida, de esta reconciliación,
podemos también intuir una historia
más grande, un significado más
profundo. Parecen hacerse eco las
ardientes palabras de Job que, ante la
invitación de su esposa a rebelarse
contra todo el mal que le sucedía,
respondió: «Si aceptamos de Dios los
bienes, ¿no vamos a aceptar los
males?» (Jb 2,10).

José no es un hombre que se resigna
pasivamente. Es un protagonista



valiente y fuerte. La acogida es un
modo por el que se manifiesta en
nuestra vida el don de la fortaleza
que nos viene del Espíritu Santo. Sólo
el Señor puede darnos la fuerza para
acoger la vida tal como es, para hacer
sitio incluso a esa parte
contradictoria, inesperada y
decepcionante de la existencia.

La venida de Jesús en medio de
nosotros es un regalo del Padre, para
que cada uno pueda reconciliarse
con la carne de su propia historia,
aunque no la comprenda del todo.

Como Dios dijo a nuestro santo:
«José, hijo de David, no temas» (Mt
1,20), parece repetirnos también a
nosotros: “¡No tengan miedo!”.
Tenemos que dejar de lado nuestra
ira y decepción, y hacer espacio —sin
ninguna resignación mundana y con
una fortaleza llena de esperanza— a
lo que no hemos elegido, pero está
allí. Acoger la vida de esta manera



nos introduce en un significado
oculto. La vida de cada uno de
nosotros puede comenzar de nuevo
milagrosamente, si encontramos la
valentía para vivirla según lo que
nos dice el Evangelio. Y no importa si
ahora todo parece haber tomado un
rumbo equivocado y si algunas
cuestiones son irreversibles. Dios
puede hacer que las flores broten
entre las rocas. Aun cuando nuestra
conciencia nos reprocha algo, Él «es
más grande que nuestra conciencia y
lo sabe todo» (1 Jn 3,20).

El realismo cristiano, que no rechaza
nada de lo que existe, vuelve una vez
más. La realidad, en su misteriosa
irreductibilidad y complejidad, es
portadora de un sentido de la
existencia con sus luces y sombras.
Esto hace que el apóstol Pablo
afirme: «Sabemos que todo
contribuye al bien de quienes aman
a Dios» (Rm 8,28). Y san Agustín
añade: «Aun lo que llamamos mal



(etiam illud quod malum dicitur)»[19].
En esta perspectiva general, la fe da
sentido a cada acontecimiento feliz o
triste.

Entonces, lejos de nosotros el pensar
que creer significa encontrar
soluciones fáciles que consuelan. La
fe que Cristo nos enseñó es, en
cambio, la que vemos en san José,
que no buscó atajos, sino que afrontó
“con los ojos abiertos” lo que le
acontecía, asumiendo la
responsabilidad en primera persona.

La acogida de José nos invita a
acoger a los demás, sin exclusiones,
tal como son, con preferencia por los
débiles, porque Dios elige lo que es
débil (cf. 1 Co 1,27), es «padre de los
huérfanos y defensor de las
viudas» (Sal 68,6) y nos ordena amar
al extranjero[20]. Deseo imaginar
que Jesús tomó de las actitudes de
José el ejemplo para la parábola del



hijo pródigo y el padre
misericordioso (cf. Lc 15,11-32).

5. Padre de la valentía creativa

Si la primera etapa de toda
verdadera curación interior es
acoger la propia historia, es decir,
hacer espacio dentro de nosotros
mismos incluso para lo que no
hemos elegido en nuestra vida,
necesitamos añadir otra
característica importante: la valentía
creativa. Esta surge especialmente
cuando encontramos dificultades. De
hecho, cuando nos enfrentamos a un
problema podemos detenernos y
bajar los brazos, o podemos
ingeniárnoslas de alguna manera. A
veces las dificultades son
precisamente las que sacan a relucir
recursos en cada uno de nosotros
que ni siquiera pensábamos tener.

Muchas veces, leyendo los
“Evangelios de la infancia”, nos
preguntamos por qué Dios no



intervino directa y claramente. Pero
Dios actúa a través de eventos y
personas. José era el hombre por
medio del cual Dios se ocupó de los
comienzos de la historia de la
redención. Él era el verdadero
“milagro” con el que Dios salvó al
Niño y a su madre. El cielo intervino
confiando en la valentía creadora de
este hombre, que cuando llegó a
Belén y no encontró un lugar donde
María pudiera dar a luz, se instaló en
un establo y lo arregló hasta
convertirlo en un lugar lo más
acogedor posible para el Hijo de Dios
que venía al mundo (cf. Lc 2,6-7).
Ante el peligro inminente de
Herodes, que quería matar al Niño,
José fue alertado una vez más en un
sueño para protegerlo, y en medio de
la noche organizó la huida a Egipto
(cf. Mt 2,13-14).

De una lectura superficial de estos
relatos se tiene siempre la impresión
de que el mundo esté a merced de los



fuertes y de los poderosos, pero la
“buena noticia” del Evangelio
consiste en mostrar cómo, a pesar de
la arrogancia y la violencia de los
gobernantes terrenales, Dios siempre
encuentra un camino para cumplir
su plan de salvación. Incluso nuestra
vida parece a veces que está en
manos de fuerzas superiores, pero el
Evangelio nos dice que Dios siempre
logra salvar lo que es importante,
con la condición de que tengamos la
misma valentía creativa del
carpintero de Nazaret, que sabía
transformar un problema en una
oportunidad, anteponiendo siempre
la confianza en la Providencia.

Si a veces pareciera que Dios no nos
ayuda, no significa que nos haya
abandonado, sino que confía en
nosotros, en lo que podemos planear,
inventar, encontrar.

Es la misma valentía creativa que
mostraron los amigos del paralítico



que, para presentarlo a Jesús, lo
bajaron del techo (cf. Lc 5,17-26). La
dificultad no detuvo la audacia y la
obstinación de esos amigos. Ellos
estaban convencidos de que Jesús
podía curar al enfermo y «como no
pudieron introducirlo por causa de la
multitud, subieron a lo alto de la casa
y lo hicieron bajar en la camilla a
través de las tejas, y lo colocaron en
medio de la gente frente a Jesús.
Jesús, al ver la fe de ellos, le dijo al
paralítico: “¡Hombre, tus pecados
quedan perdonados!”» (vv. 19-20).
Jesús reconoció la fe creativa con la
que esos hombres trataron de traerle
a su amigo enfermo.

El Evangelio no da ninguna
información sobre el tiempo en que
María, José y el Niño permanecieron
en Egipto. Sin embargo, lo que es
cierto es que habrán tenido
necesidad de comer, de encontrar
una casa, un trabajo. No hace falta
mucha imaginación para llenar el



silencio del Evangelio a este respecto.
La Sagrada Familia tuvo que afrontar
problemas concretos como todas las
demás familias, como muchos de
nuestros hermanos y hermanas
migrantes que incluso hoy arriesgan
sus vidas forzados por las
adversidades y el hambre. A este
respecto, creo que san José sea
realmente un santo patrono especial
para todos aquellos que tienen que
dejar su tierra a causa de la guerra,
el odio, la persecución y la miseria.

Al final de cada relato en el que José
es el protagonista, el Evangelio
señala que él se levantó, tomó al
Niño y a su madre e hizo lo que Dios
le había mandado (cf. Mt 1,24;
2,14.21). De hecho, Jesús y María, su
madre, son el tesoro más preciado de
nuestra fe[21].

En el plan de salvación no se puede
separar al Hijo de la Madre, de
aquella que «avanzó en la



peregrinación de la fe y mantuvo
fielmente su unión con su Hijo hasta
la cruz»[22].

Debemos preguntarnos siempre si
estamos protegiendo con todas
nuestras fuerzas a Jesús y María, que
están misteriosamente confiados a
nuestra responsabilidad, a nuestro
cuidado, a nuestra custodia. El Hijo
del Todopoderoso viene al mundo
asumiendo una condición de gran
debilidad. Necesita de José para ser
defendido, protegido, cuidado,
criado. Dios confía en este hombre,
del mismo modo que lo hace María,
que encuentra en José no sólo al que
quiere salvar su vida, sino al que
siempre velará por ella y por el Niño.
En este sentido, san José no puede
dejar de ser el Custodio de la Iglesia,
porque la Iglesia es la extensión del
Cuerpo de Cristo en la historia, y al
mismo tiempo en la maternidad de la
Iglesia se manifiesta la maternidad
de María[23]. José, a la vez que



continúa protegiendo a la Iglesia,
sigue amparando al Niño y a su
madre, y nosotros también, amando
a la Iglesia, continuamos amando al
Niño y a su madre.

Este Niño es el que dirá: «Les aseguro
que siempre que ustedes lo hicieron
con uno de estos mis hermanos más
pequeños, conmigo lo hicieron» (Mt
25,40). Así, cada persona necesitada,
cada pobre, cada persona que sufre,
cada moribundo, cada extranjero,
cada prisionero, cada enfermo son
“el Niño” que José sigue custodiando.
Por eso se invoca a san José como
protector de los indigentes, los
necesitados, los exiliados, los
afligidos, los pobres, los moribundos.
Y es por lo mismo que la Iglesia no
puede dejar de amar a los más
pequeños, porque Jesús ha puesto en
ellos su preferencia, se identifica
personalmente con ellos. De José
debemos aprender el mismo cuidado
y responsabilidad: amar al Niño y a



su madre; amar los sacramentos y la
caridad; amar a la Iglesia y a los
pobres. En cada una de estas
realidades está siempre el Niño y su
madre.

6. Padre trabajador

Un aspecto que caracteriza a san José
y que se ha destacado desde la época
de la primera Encíclica social, la 
Rerum novarum de León XIII, es su
relación con el trabajo. San José era
un carpintero que trabajaba
honestamente para asegurar el
sustento de su familia. De él, Jesús
aprendió el valor, la dignidad y la
alegría de lo que significa comer el
pan que es fruto del propio trabajo.

En nuestra época actual, en la que el
trabajo parece haber vuelto a
representar una urgente cuestión
social y el desempleo alcanza a veces
niveles impresionantes, aun en
aquellas naciones en las que durante
décadas se ha experimentado un



cierto bienestar, es necesario, con
una conciencia renovada,
comprender el significado del trabajo
que da dignidad y del que nuestro
santo es un patrono ejemplar.

El trabajo se convierte en
participación en la obra misma de la
salvación, en oportunidad para
acelerar el advenimiento del Reino,
para desarrollar las propias
potencialidades y cualidades,
poniéndolas al servicio de la
sociedad y de la comunión. El trabajo
se convierte en ocasión de
realización no sólo para uno mismo,
sino sobre todo para ese núcleo
original de la sociedad que es la
familia. Una familia que carece de
trabajo está más expuesta a
dificultades, tensiones, fracturas e
incluso a la desesperada y
desesperante tentación de la
disolución. ¿Cómo podríamos hablar
de dignidad humana sin
comprometernos para que todos y



cada uno tengan la posibilidad de un
sustento digno?

La persona que trabaja, cualquiera
que sea su tarea, colabora con Dios
mismo, se convierte un poco en
creador del mundo que nos rodea. La
crisis de nuestro tiempo, que es una
crisis económica, social, cultural y
espiritual, puede representar para
todos un llamado a redescubrir el
significado, la importancia y la
necesidad del trabajo para dar lugar
a una nueva “normalidad” en la que
nadie quede excluido. La obra de san
José nos recuerda que el mismo Dios
hecho hombre no desdeñó el trabajo.
La pérdida de trabajo que afecta a
tantos hermanos y hermanas, y que
ha aumentado en los últimos tiempos
debido a la pandemia de Covid-19,
debe ser un llamado a revisar
nuestras prioridades. Imploremos a
san José obrero para que
encontremos caminos que nos lleven



a decir: ¡Ningún joven, ninguna
persona, ninguna familia sin trabajo!

7. Padre en la sombra

El escritor polaco Jan Dobraczyński,
en su libro La sombra del Padre[24],
noveló la vida de san José. Con la
imagen evocadora de la sombra
define la figura de José, que para
Jesús es la sombra del Padre celestial
en la tierra: lo auxilia, lo protege, no
se aparta jamás de su lado para
seguir sus pasos. Pensemos en
aquello que Moisés recuerda a Israel:
«En el desierto, donde viste cómo el
Señor, tu Dios, te cuidaba como un
padre cuida a su hijo durante todo el
camino» (Dt 1,31). Así José ejercitó la
paternidad durante toda su vida[25].

Nadie nace padre, sino que se hace. Y
no se hace sólo por traer un hijo al
mundo, sino por hacerse cargo de él
responsablemente. Todas las veces
que alguien asume la
responsabilidad de la vida de otro, en



cierto sentido ejercita la paternidad
respecto a él.

En la sociedad de nuestro tiempo, los
niños a menudo parecen no tener
padre. También la Iglesia de hoy en
día necesita padres. La amonestación
dirigida por san Pablo a los Corintios
es siempre oportuna: «Podrán tener
diez mil instructores, pero padres no
tienen muchos» (1 Co 4,15); y cada
sacerdote u obispo debería poder
decir como el Apóstol: «Fui yo quien
los engendré para Cristo al
anunciarles el Evangelio» (ibíd.). Y a
los Gálatas les dice: «Hijos míos, por
quienes de nuevo sufro dolores de
parto hasta que Cristo sea formado
en ustedes» (4,19).

Ser padre significa introducir al niño
en la experiencia de la vida, en la
realidad. No para retenerlo, no para
encarcelarlo, no para poseerlo, sino
para hacerlo capaz de elegir, de ser
libre, de salir. Quizás por esta razón



la tradición también le ha puesto a
José, junto al apelativo de padre, el
de “castísimo”. No es una indicación
meramente afectiva, sino la síntesis
de una actitud que expresa lo
contrario a poseer. La castidad está
en ser libres del afán de poseer en
todos los ámbitos de la vida. Sólo
cuando un amor es casto es un
verdadero amor. El amor que quiere
poseer, al final, siempre se vuelve
peligroso, aprisiona, sofoca, hace
infeliz. Dios mismo amó al hombre
con amor casto, dejándolo libre
incluso para equivocarse y ponerse
en contra suya. La lógica del amor es
siempre una lógica de libertad, y José
fue capaz de amar de una manera
extraordinariamente libre. Nunca se
puso en el centro. Supo cómo
descentrarse, para poner a María y a
Jesús en el centro de su vida.

La felicidad de José no está en la
lógica del auto-sacrificio, sino en el
don de sí mismo. Nunca se percibe



en este hombre la frustración, sino
sólo la confianza. Su silencio
persistente no contempla quejas, sino
gestos concretos de confianza. El
mundo necesita padres, rechaza a los
amos, es decir: rechaza a los que
quieren usar la posesión del otro
para llenar su propio vacío; rehúsa a
los que confunden autoridad con
autoritarismo, servicio con
servilismo, confrontación con
opresión, caridad con
asistencialismo, fuerza con
destrucción. Toda vocación
verdadera nace del don de sí mismo,
que es la maduración del simple
sacrificio. También en el sacerdocio y
la vida consagrada se requiere este
tipo de madurez. Cuando una
vocación, ya sea en la vida
matrimonial, célibe o virginal, no
alcanza la madurez de la entrega de
sí misma deteniéndose sólo en la
lógica del sacrificio, entonces en
lugar de convertirse en signo de la
belleza y la alegría del amor corre el



riesgo de expresar infelicidad,
tristeza y frustración.

La paternidad que rehúsa la
tentación de vivir la vida de los hijos
está siempre abierta a nuevos
espacios. Cada niño lleva siempre
consigo un misterio, algo inédito que
sólo puede ser revelado con la ayuda
de un padre que respete su libertad.
Un padre que es consciente de que
completa su acción educativa y de
que vive plenamente su paternidad
sólo cuando se ha hecho “inútil”,
cuando ve que el hijo ha logrado ser
autónomo y camina solo por los
senderos de la vida, cuando se pone
en la situación de José, que siempre
supo que el Niño no era suyo, sino
que simplemente había sido confiado
a su cuidado. Después de todo, eso es
lo que Jesús sugiere cuando dice: «No
llamen “padre” a ninguno de ustedes
en la tierra, pues uno solo es su
Padre, el del cielo» (Mt 23,9).



Siempre que nos encontremos en la
condición de ejercer la paternidad,
debemos recordar que nunca es un
ejercicio de posesión, sino un “signo”
que nos evoca una paternidad
superior. En cierto sentido, todos nos
encontramos en la condición de José:
sombra del único Padre celestial, que
«hace salir el sol sobre malos y
buenos y manda la lluvia sobre
justos e injustos» (Mt 5,45); y sombra
que sigue al Hijo.

* * *

«Levántate, toma contigo al niño y a
su madre» (Mt 2,13), dijo Dios a san
José.

El objetivo de esta Carta apostólica es
que crezca el amor a este gran santo,
para ser impulsados a implorar su
intercesión e imitar sus virtudes,
como también su resolución.

En efecto, la misión específica de los
santos no es sólo la de conceder



milagros y gracias, sino la de
interceder por nosotros ante Dios,
como hicieron Abrahán[26] y
Moisés[27], como hace Jesús, «único
mediador» (1 Tm 2,5), que es nuestro
«abogado» ante Dios Padre (1 Jn 2,1),
«ya que vive eternamente para
interceder por nosotros» (Hb 7,25; cf. 
Rm 8,34).

Los santos ayudan a todos los fieles
«a la plenitud de la vida cristiana y a
la perfección de la caridad»[28]. Su
vida es una prueba concreta de que
es posible vivir el Evangelio.

Jesús dijo: «Aprendan de mí, que soy
manso y humilde de corazón» (Mt
11,29), y ellos a su vez son ejemplos
de vida a imitar. San Pablo exhortó
explícitamente: «Vivan como
imitadores míos» (1 Co 4,16)[29]. San
José lo dijo a través de su elocuente
silencio.

Ante el ejemplo de tantos santos y
santas, san Agustín se preguntó: «¿No



podrás tú lo que éstos y éstas?». Y así
llegó a la conversión definitiva
exclamando: «¡Tarde te amé, belleza
tan antigua y tan nueva!»[30].

No queda más que implorar a san
José la gracia de las gracias: nuestra
conversión.

A él dirijamos nuestra oración:

Salve, custodio del Redentor

y esposo de la Virgen María.

A ti Dios confió a su Hijo,

en ti María depositó su confianza,

contigo Cristo se forjó como hombre.

Oh, bienaventurado José,

muéstrate padre también a nosotros

y guíanos en el camino de la vida.

Concédenos gracia, misericordia y
valentía,



y defiéndenos de todo mal. Amén.

Roma, en San Juan de Letrán, 8 de
diciembre, Solemnidad de la
Inmaculada Concepción de la
Bienaventurada Virgen María, del año
2020, octavo de mi pontificado.

Francisco

[1] Lc 4,22; Jn 6,42; cf. Mt 13,55; Mc
6,3.

[2] S. Rituum Congreg., 
Quemadmodum Deus (8 diciembre
1870): ASS 6 (1870-71), 194.

[3] Cf. Discurso a las Asociaciones
cristianas de Trabajadores italianos
con motivo de la Solemnidad de san
José obrero (1 mayo 1955): AAS 47
(1955), 406.



[4] Exhort. ap. Redemptoris custos (15
agosto 1989): AAS 82 (1990), 5-34.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica,
1014.

[6] Meditación en tiempos de
pandemia (27 marzo 2020): 
L’Osservatore Romano, ed. semanal
en lengua española (3 abril 2020), p.
3.

[7] In Matth. Hom, V, 3: PG 57, 58.

[8] Homilía (19 marzo 1966): 
Insegnamenti di Paolo VI, IV (1966),
110.

[9] Cf. Libro de la vida, 6, 6-8.

[10] Todos los días, durante más de
cuarenta años, después de Laudes,
recito una oración a san José tomada
de un libro de devociones francés del
siglo XIX, de la Congregación de las
Religiosas de Jesús y María, que
expresa devoción, confianza y un

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p123a11_sp.html#II%20Morir%20en%20Cristo%20Jes%C3%BAs
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html


cierto reto a san José: «Glorioso
patriarca san José, cuyo poder sabe
hacer posibles las cosas imposibles,
ven en mi ayuda en estos momentos
de angustia y dificultad. Toma bajo
tu protección las situaciones tan
graves y difíciles que te confío, para
que tengan una buena solución. Mi
amado Padre, toda mi confianza está
puesta en ti. Que no se diga que te
haya invocado en vano y, como
puedes hacer todo con Jesús y María,
muéstrame que tu bondad es tan
grande como tu poder. Amén».

[11] Cf. Dt 4,31; Sal 69,17; 78,38; 86,5;
111,4; 116,5; Jr 31,20.

[12] Cf. Exhort. ap. Evangelii gaudium
(24 noviembre 2013), 88, 288: AAS
105 (2013), 1057, 1136-1137.

[13] Cf. Gn 20,3; 28,12; 31,11.24; 40,8;
41,1-32; Nm 12,6; 1 Sam 3,3-10; Dn 2;
4; Jb 33,15.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#S%C3%AD_a_las_relaciones_nuevas_que_genera_Jesucristo
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_Estrella_de_la_nueva_evangelizaci%C3%B3n


[14] En estos casos estaba prevista la
lapidación (cf. Dt 22,20-21).

[15] Cf. Lv 12,1-8; Ex 13,2.

[16] Cf. Mt 26,39; Mc 14,36; Lc 22,42.

[17] S. Juan Pablo II, Exhort. ap. 
Redemptoris custos (15 agosto 1989),
8: AAS 82 (1990), 14.

[18] Homilía en la Santa Misa con
beatificaciones, Villavicencio –
Colombia (8 septiembre 2017): AAS
109 (2017), 1061.

[19] Enchiridion de fide, spe et
caritate, 3.11: PL 40, 236.

[20] Cf. Dt 10,19; Ex 22,20-22; Lc
10,29-37.

[21] Cf. S. Rituum Congreg., 
Quemadmodum Deus (8 diciembre
1870): ASS 6 (1870-71), 193; B. Pío IX,
Carta ap. Inclytum Patriarcham (7
julio 1871): l.c., 324-327.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html


[22] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, 58.

[23] Cf. Catecismo de la Iglesia
Católica, 963-970.

[24] Edición original: Cień Ojca,
Varsovia 1977.

[25] Cf. S. Juan Pablo II, Exhort. ap. 
Redemptoris custos, 7-8: AAS 82
(1990), 12-16.

[26] Cf. Gn 18,23-32.

[27] Cf. Ex 17,8-13; 32,30-35.

[28] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, 42.

[29] Cf. 1 Co 11,1; Flp 3,17; 1 Ts 1,6.

[30] Confesiones, 8, 11, 27: PL 32, 761;
10, 27, 38: PL 32, 795.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p123a9p6_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p123a9p6_sp.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_sp.html


Decreto con el que se concede el
don de indulgencias especiales con
ocasión del Año de San José

El obsequio de indulgencias
especiales se concede con ocasión del
Año de San José, convocado por el
Papa Francisco para celebrar el 150
aniversario de la proclamación de
San José como Patrón de la Iglesia
universal.

Hoy se cumple el 150 aniversario del
Decreto Quemadmodum Deus, por el
que el Beato Pío IX, conmovido por
las graves y tristes circunstancias de
una Iglesia socavada por la
hostilidad de los hombres, declaró a
San José Patrono de la Iglesia
Católica.

Para perpetuar la encomienda de
toda la Iglesia al poderoso patrocinio
del Custodio de Jesús, el Papa
Francisco ha establecido que, desde
hoy, el aniversario del Decreto de
Proclamación así como el día sagrado



a la Virgen Inmaculada y Esposa del
Casto José, hasta el 8 de diciembre de
2021, se celebrará un Año especial de
San José, en el que cada creyente,
siguiendo su ejemplo, podrá
fortalecer diariamente su vida de fe
en el pleno cumplimiento de la
voluntad de Dios.

Todos los fieles tendrán así la
oportunidad de comprometerse, con
oraciones y buenas obras, para
obtener, con la ayuda de San José,
cabeza de la celestial Familia de
Nazaret, consuelo y alivio de las
graves tribulaciones humanas y
sociales que afligen al mundo
contemporáneo.

La devoción al Custodio del Redentor
se ha desarrollado ampliamente a lo
largo de la historia de la Iglesia, que
no sólo le atribuye una de las más
altas religiones después de la de la
Madre de Dios, sino que también le
ha dado muchos patrocinios.



El Magisterio de la Iglesia sigue
descubriendo grandezas antiguas y
nuevas en este tesoro que es San
José, como el maestro del Evangelio
de Mateo "que extrae de su tesoro
cosas nuevas y viejas" (Mt 13, 52).

El don de las Indulgencias que la
Penitenciaría Apostólica, a través del
presente Decreto, emitido de acuerdo
con la voluntad del Papa Francisco,
otorga benévolamente durante el
Año de San José, será de gran
beneficio para la perfecta
consecución del objetivo
encomendado.

La Indulgencia Plenaria se concede
en las condiciones habituales
(confesión sacramental, comunión
eucarística y oración si se cumplen
las intenciones del Santo Padre) a los
fieles que, con espíritu desprendido
de cualquier pecado, participarán en
el Año de San José en las ocasiones y



en el modo indicado por esta
Penitenciaría Apostólica.

-a. San José, auténtico hombre de fe,
nos invita a redescubrir nuestra
relación filial con el Padre, a renovar
la fidelidad a la oración, a escuchar y
a corresponder con profundo
discernimiento a la voluntad de Dios.
La Indulgencia Plenaria se concede a
aquellos que mediten durante al
menos 30 minutos en la oración del
Padre Nuestro, o que participen en
un Retiro Espiritual de al menos un
día que incluya una meditación
sobre San José;

-b. El Evangelio atribuye a San José el
título de "hombre justo" (cf. Mt 1,19):
él, guardián del "íntimo secreto que
se halla en el fondo del corazón y del
alma"[1], depositario del misterio de
Dios y, por tanto, patrón ideal de la
vida interior, nos impulsa a
redescubrir el valor del silencio, de la
prudencia y de la lealtad en el



cumplimiento de nuestros deberes.
La virtud de la justicia practicada de
manera ejemplar por José es la plena
adhesión a la ley divina, que es la ley
de la misericordia, "porque es
precisamente la misericordia de Dios
la que lleva a cabo la verdadera
justicia"[2]. Por lo tanto, aquellos
que, siguiendo el ejemplo de San
José, realizan una obra de
misericordia corporal o espiritual,
también podrán alcanzar el don de la
Indulgencia Plenaria.

-c. El aspecto principal de la vocación
de José era ser guardián de la
Sagrada Familia de Nazaret, esposo
de la Santísima Virgen María y padre
legal de Jesús. Para que todas las
familias cristianas sean estimuladas
a recrear el mismo clima de íntima
comunión, amor y oración que se
vivió en la Sagrada Familia, se
concede la Indulgencia Plenaria para
el rezo del Santo Rosario en las
familias y entre los novios.



-d. El 1 de mayo de 1955, el Siervo de
Dios Pío XII instituyó la fiesta de San
José Artesano, "con la intención de
que la dignidad del trabajo sea
reconocida por todos y que inspire la
vida social y las leyes, basadas en el
reparto equitativo de derechos y
deberes"[3]. La Indulgencia Plenaria
puede, por tanto, concederse a todo
aquel que confíe diariamente su
trabajo a la protección de San José y
a todo creyente que invoque con sus
oraciones la intercesión del Artesano
de Nazaret, para que los que buscan
trabajo lo encuentren y el trabajo de
todos sea más digno.

-e. La huida de la Sagrada Familia a
Egipto "nos muestra que Dios está allí
donde el hombre está en peligro,
donde el hombre sufre, donde huye,
donde experimenta rechazo y
abandono"[4]. La indulgencia
plenaria se concede a los fieles que
recitarán las letanías a San José (para
la tradición latina), o el Akathistos a



San José, en su totalidad o al menos
en parte (para la tradición bizantina),
o alguna otra oración a San José,
propia de las demás tradiciones
litúrgicas, en favor de la Iglesia
perseguida ad intra y ad extra y para
el alivio de todos los cristianos que
sufren cualquier forma de
persecución.

Santa Teresa de Ávila reconoció en
San José al protector de todas las
circunstancias de la vida: "A otros
santos les parece que Dios nos ha
concedido ayuda en tal o cual otra
necesidad, mientras que yo he
experimentado que el glorioso San
José extiende su patronato sobre
todos"[5]. Más recientemente, San
Juan Pablo II reiteró que la figura de
San José adquiere "una renovada
relevancia para la Iglesia de nuestro
tiempo, en relación con el nuevo
milenio cristiano"[6].



Para reafirmar la universalidad del
patrocinio de la Iglesia por parte de
San José, además de las ocasiones
mencionadas, la Penitenciaría
Apostólica concede una Indulgencia
Plenaria a los fieles que reciten
cualquier oración o acto de piedad
legítimamente aprobado en honor de
San José, por ejemplo "A ti", o Beato
José", especialmente el 19 de marzo y
el 1 de mayo, fiesta de la Sagrada
Familia de Jesús, María y José, el
domingo de San José (según la
tradición bizantina), el 19 de cada
mes y cada miércoles, día dedicado a
la memoria del Santo según la
tradición latina.

En el actual contexto de emergencia
sanitaria, el don de la Indulgencia
Plenaria se extiende particularmente
a los ancianos, los enfermos, los
moribundos y todos aquellos que por
razones legítimas no pueden salir de
su casa, que están desprendidos de
cualquier pecado y con la intención



de cumplirlo, tan pronto como sea
posible, las tres condiciones
habituales, en su propia casa o
dondequiera que el impedimento les
retenga, recitarán un acto de piedad
en honor de San José, consuelo de los
enfermos y patrono de la buena
muerte, ofreciendo con confianza a
Dios los dolores y las dificultades de
su vida.

Para que el logro de la gracia divina
a través del poder de las Llaves sea
facilitado pastoralmente, esta
Penitenciaría ruega encarecidamente
que todos los sacerdotes con las
facultades apropiadas se ofrezcan
con un espíritu dispuesto y generoso
a la celebración del Sacramento de la
Penitencia y a menudo administren
la Sagrada Comunión a los enfermos.

Este decreto es válido para el Año de
San José, no obstante cualquier
disposición en contrario.



Dado en Roma, desde la sede de la
Penitenciaría Apostólica, el 8 de
diciembre de 2020.

Mauro Card. Penitenciaría Mayor de
Piacenza

Krzysztof Nykiel

Regente

L. + S.

Prot. N. 866/20 / I

[1] Pío XI, Discurso con motivo del
anuncio de las virtudes heroicas de la
Sierva de Dios Emilia de Vialar , en
“L'Osservatore Romano”, año LXXV,
n. 67, 20-21 de marzo de 1935, 1.

[2] Francisco, Audiencia general (3 de
febrero de 2016).

[3] Pío XII, Discurso con motivo de la
solemnidad de San José artesano (1 de
mayo de 1955), en Discursos y

https://www.vatican.va/content/francesco/it/audiences/2016/documents/papa-francesco_20160203_udienza-generale.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1955/documents/hf_p-xii_spe_19550501_san-giuseppe.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/it/speeches/1955/documents/hf_p-xii_spe_19550501_san-giuseppe.html


mensajes radiofónicos de Su Santidad
Pío XII , XVII, 71-76.

[4] Francisco, Ángelus (29 de
diciembre de 2013).

[5] Teresa de Ávila, Vita , VI, 6 (transl.
It. In Ead., Todas las obras, editado
por M. Bettetini, Milán 2018, 67).

[6] Juan Pablo II, Exhortación
apostólica Redemptoris
Custodiosobre la figura y misión de
san José en la vida de Cristo y de la
Iglesia (15 de agosto de 1989), 32.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/san-jose-corazon-
padre-carta-apostolica/ (21/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/it/angelus/2013/documents/papa-francesco_angelus_20131229.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/it/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_15081989_redemptoris-custos.html
https://opusdei.org/es/article/san-jose-corazon-padre-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es/article/san-jose-corazon-padre-carta-apostolica/
https://opusdei.org/es/article/san-jose-corazon-padre-carta-apostolica/

	Libro electrónico ‘Con corazón de padre’

