
opusdei.org

Sacerdotes: "Santos
para santificar"

Conferencia que Mons. Javier
Echevarría pronunció en
Córdoba (España) ante los
sacerdotes de la diócesis, con
motivo del año sacerdotal.

09/12/2009

SANTOS PARA SANTIFICAR

Conferencia al clero de Córdoba en el
Año sacerdotal, 20-XI-2009

Mons. Javier Echevarría, Prelado del
Opus Dei



Estamos recorriendo el Año
sacerdotal convocado por Benedicto
XVI para toda la Iglesia. En la carta
que escribió con este motivo, el Santo
Padre manifiesta su propósito de
«contribuir a promover el
compromiso de renovación interior
de todos los sacerdotes, para que su
testimonio evangélico en el mundo
de hoy sea más intenso e incisivo» 
[1] .

El deseo de colaborar en esta
iniciativa del Romano Pontífice, ha
movido a mi querido hermano en el
Episcopado, Mons. Juan José Asenjo,
actual Arzobispo de Sevilla y
Administrador Apostólico de
Córdoba, a invitarme a hablar de este
tema ante un grupo de sacerdotes. Se
lo agradezco de veras, aunque, al
mismo tiempo, me parece haber
venido a vender miel al colmenero .
Era una expresión que utilizaba San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
cuando le invitaban a dirigir la



palabra a sus hermanos en el
sacerdocio. Quería subrayar que
cualquiera de ellos podría hacerlo
muy bien, con sólo abrir el corazón y
manifestar el amor a Dios y a las
almas que llevaba dentro.

Si así se expresaba un sacerdote tan
santo, que recibió el encargo divino
de abrir las sendas de la santidad en
el cumplimiento de los deberes
propios del estado de cada uno, y que
la Iglesia ha propuesto, junto a otros
eximios sacerdotes, como modelo de
santidad a presbíteros y a seglares,
pensad qué debería afirmar yo.
Recurro a su intercesión ante el
Señor para que estas palabras mías
logren transmitir al menos un poco
de la riqueza de su doctrina sobre el
sacerdocio, de modo que sus
palabras y el ejemplo de su vida nos
inciten —a mí también— a realizar
esa conversión interior que la Iglesia
espera de cada uno, en este año
sacerdotal.



La identificación con Cristo,
fundamento de nuestro sacerdocio

En la primera Misa crismal que
celebró después de recibir el
ministerio petrino, Benedicto XVI se
dirigía así a los sacerdotes que
concelebraban con él en la Basílica
de San Pedro: «El misterio del
sacerdocio de la Iglesia radica en el
hecho de que nosotros, seres
humanos miserables, en virtud del
Sacramento podemos hablar con su
"yo": in persona Christi . Jesucristo
quiere ejercer su sacerdocio por
medio de nosotros» [2] .

Uno solo es el sacerdote del Nuevo
Testamento, Jesucristo Nuestro
Señor, como pone de relieve la
epístola a los Hebreos (cfr. Hb 7,
11-28). Nosotros somos instrumentos
suyos en virtud del sacramento del
Orden, que nos identifica con Él. Es
lo que se manifiesta claramente en
los gestos y palabras del Obispo,



durante el rito de la ordenación.
Cuando, en silencio, impone sus
manos sobre la cabeza del candidato,
invocando luego al Espíritu Santo
con la oración consagratoria, es Jesús
mismo —Sumo y Eterno Sacerdote—
quien toma posesión de cada uno. La
ordenación sacerdotal produce un
cambio real en quien la recibe,
visible sólo a los ojos de la fe. Lo
recalcaba San Josemaría, cuando,
hablando de la identidad del
sacerdote —que, en los primeros
años del post-concilio, algunos
ponían en tela de juicio— no dudaba
en afirmar con decisión: «¿Cuál es la
identidad del sacerdote? La de Cristo.
Todos los cristianos podemos y
debemos ser no ya alter Christus ,
sino ipse Christus : otros Cristos, ¡el
mismo Cristo! Pero en el sacerdote
esto se da inmediatamente, de forma
sacramental» [3] .

No se trata de una consideración sólo
teórica, sino que ha de manifestarse



de modo concreto en las más
diversas situaciones, también fuera
de los actos propios del sacrum
ministerium . Un sucedido de la vida
de este sacerdote lo manifiesta
elocuentemente.

Corría el curso académico 1942-43. El
propietario de un inmueble de la
madrileña calle de Jenner, donde
tenía su sede la primera residencia
universitaria promovida por el Opus
Dei al término de la guerra civil,
comunicó que necesitaba enseguida
la casa pues un hijo suyo iba a
contraer matrimonio. Se planteaba
un problema de difícil solución: ¿qué
hacer con las decenas de estudiantes
que vivían en aquel inmueble, ya
avanzado el año escolar? No se los
podía dejar, sin más, en la calle. Sin
embargo, ninguna de las razones
aducidas por los directores de
aquella labor apostólica lograban
hacer desistir al dueño de su
intimación. Hasta que el Fundador



de la Obra fue a verle
personalmente, acompañado por
Amadeo de Fuenmayor, a la sazón
director de la Residencia, que es
quien relató este sucedido.

La conversación, cortés pero fría,
mostraba que aquella persona no
estaba dispuesta a hacer
concesiones. De pronto, San
Josemaría cambió el tono de la
entrevista: «¿No sabe usted con
quien está hablando?», preguntó con
tono firme a su interlocutor. Y, ante
el gesto sorprendido de éste, añadió:
«Soy un sacerdote de Jesucristo... Y
no puedo consentir que tengan que
abandonar la Residencia en pleno
curso cincuenta estudiantes cuya
alma me ha sido confiada». El
profesor Fuenmayor, que asistió a la
conversación sin pronunciar
palabra, anota que a partir de ese
momento cambió completamente el
giro de la entrevista. El dueño
consintió en prorrogar el plazo de



alquiler de la casa hasta el fin de
curso [4] .

Este episodio resalta con fuerza la
conciencia viva de estar identificado
con Jesucristo sacerdote, que en todo
momento tenía el Fundador del Opus
Dei. Ponía así de relieve que el
carácter del Orden afecta a toda la
existencia del que ha sido sellado con
este sacramento. Algo análogo
sucede en el fiel corriente, ungido
por el carácter bautismal: su vida
entera queda conformada con Cristo.
No se es cristiano, hijo de Dios y
partícipe del sacerdocio de Jesucristo
sólo a ratos, cuando se reza o se
participa en una ceremonia litúrgica.
El ser cristiano impregna —debe
impregnar— las veinticuatro horas
del día, y a eso han de aspirar todos
los bautizados. Lo mismo ha de
ocurrir en quienes hemos recibido el
sacramento del Orden: hemos de ser
—como le gustaba insistir a San
Josemaría— « sacerdotes-sacerdotes ,



sacerdotes cien por cien» [5] , en
todos los momentos y circunstancias.

«Ser sacerdote —recordaré con
palabras de Benedicto XVI— significa
convertirse en amigo de Jesucristo, y
esto cada vez más con toda nuestra
existencia. El mundo tiene necesidad
de Dios, no de un dios cualquiera,
sino del Dios de Jesucristo, del Dios
que se hizo carne y sangre, que nos
amó hasta morir por nosotros, que
resucitó y creó en sí mismo un
espacio para el hombre. Este Dios
debe vivir en nosotros y nosotros en
Él. Esta es nuestra vocación
sacerdotal: sólo así nuestro
ministerio sacerdotal puede dar
fruto» [6] .

Estamos convencidos de que las
palabras del Papa responden a la
realidad más neta. Pero también
sabemos que —como escribió San
Pablo— llevamos el tesoro divino en
vasos de barro (cfr. 2 Cor 4, 7). Tal



vez hayamos revivido en algún
momento la experiencia de Simón
Pedro después de la pesca milagrosa.
La desproporción entre la grandeza
de la tarea encomendada —hacer
presente a Cristo entre los hombres—
y nuestras limitaciones personales se
nos muestra a veces en toda su
amplitud. Sin embargo, a toda hora,
el recuerdo de que Jesús nos ha
llamado amigos (cfr. Jn 15, 15) y nos
sostiene con su gracia, nos
fortalecerá y ayudará a superar esos
momentos, si alguna vez se
presentan. «La fe en Jesús, Hijo del
Dios vivo, es el medio por el cual
volvemos a aferrar siempre la mano
de Jesús y mediante el cual Él aferra
nuestra mano y nos guía» [7] .

Identificación con Cristo en los
actos del ministerio

Si toda nuestra existencia está
marcada por el carácter sacerdotal,
con mayor motivo sucede cuando



ejercitamos los actos propios de
nuestro ministerio; y es ahí donde
especialmente hemos de buscar
nuestra propia santificación.

El Siervo de Dios Mons. Álvaro del
Portillo supo exponerlo con agudeza;
no en vano fue uno de los expertos
que más trabajaron para que en el
Concilio Vaticano II se destacase la
llamada de los presbíteros a la
santidad precisamente en el ejercicio
de su ministerio. Permitid que lea
unas palabras suyas, que son como
un resumen de lo que yo querría
transmitir en este rato de charla
fraterna.

«Se impone lograr que los sacerdotes
adquieran en sus años de
preparación, y en la sucesiva
formación permanente, una clara
conciencia de la identidad que existe
entre la realización de su vocación
personal —ser sacerdote en la Iglesia
—, y el ejercicio del ministerio in



persona Christi Capitis . Su servicio a
la Iglesia consiste, esencialmente
(otros modos de servir un sacerdote
pueden ser legítimos, pero
secundarios), en personificar activa y
humildemente entre sus hermanos a
Cristo Sacerdote que da vida y
purifica a la Iglesia, a Cristo Buen
Pastor que la conduce en unidad
hacia el Padre, y a Cristo Maestro que
la conforta y la estimula con su
Palabra, y con el ejemplo de su Vida.

»Esta formación del sacerdote es algo
que dura toda la vida, porque, en sus
diversos aspectos, tiende —debe
tender— a formar a Cristo en él (cfr. 
Gal 4, 19), realizando esa
identificación como tarea, en
respuesta a lo que esa identificación
tiene ya como don sacramental
recibido. Una tarea, que postula
antes aún que una incesante
actividad pastoral, y como condición
de la eficacia de ésta, una intensa
vida de oración y de penitencia, una



sincera dirección espiritual de la
propia alma, un recurso al
sacramento de la Penitencia vivido
con periodicidad y con extremada
delicadeza, y toda esta existencia
enraizada, centrada y unificada en el
Sacrificio Eucarístico» [8] .

Me detendré brevemente en algunos
de estos momentos, especialmente la
celebración del Santo Sacrificio y la
administración de la Penitencia,
porque en esos instantes nuestro ser 
ipse Christus , el mismo Cristo, como
sacerdotes, alcanza su mayor
densidad ontológica.

La Santa Misa: "in persona
Christi"

El Papa ha invitado a reflexionar
especialmente en la figura del Santo
Cura de Ars en este año sacerdotal,
con el que conmemoramos el 150º
aniversario de su dies natalis , de su
nacimiento para el Cielo. «Estaba
convencido —ha escrito Benedicto



XVI— de que todo el fervor en la vida
de un sacerdote dependía de la Misa:
"La causa de la relajación del
sacerdote es que descuida la Misa.
Dios mío, ¡qué pena el sacerdote que
celebra como si estuviese haciendo
algo ordinario!". Siempre que
celebraba, tenía la costumbre de
ofrecer también la propia vida como
sacrificio: "¡Cómo aprovecha a un
sacerdote ofrecerse a Dios en
sacrificio todas las mañanas!"» [9] .

El Concilio Vaticano II afirma en el
decreto Presbyterorum Ordinis que la
celebración de la Misa es el momento
más importante de la jornada de un
sacerdote, pues constituye el «centro
y raíz de toda la vida del presbítero» 
[10] . Por eso, es lógico que
procuremos celebrarla cada día del
mejor modo posible. Pienso que a
todos nos impresionó el testimonio
del Siervo de Dios Juan Pablo II,
cuando —a punto de cumplir sus
bodas oro sacerdotales— comentaba



con sencillez: «En el arco de casi
cincuenta años de sacerdocio, la
celebración de la Eucaristía sigue
siendo para mí el momento más
importante y más sagrado. Tengo
plena conciencia de celebrar en el
altar in persona Christi . Jamás en el
curso de estos años, he dejado la
celebración del Santísimo Sacrificio.
Si esto sucedió alguna vez, fue sólo
por motivos independientes de mi
voluntad. La Santa Misa es de modo
absoluto el centro de mi vida y de toda
mi jornada » [11] .

La Trinidad concede al sacerdote un
don inexpresable: ser instrumento
para que la pasión, muerte y
resurrección de Nuestro Señor,
sucedida históricamente hace dos
mil años, se haga sacramentalmente
presente, en su auténtica realidad y
con su plena eficacia santificadora.
Como afirma Juan Pablo II, gracias a
la Eucaristía se produce en nuestro
mundo «una misteriosa



"contemporaneidad" entre aquel 
Triduum y el transcurrir de todos los
siglos. Este pensamiento nos lleva a
sentimientos de gran asombro y
gratitud (...). Este asombro ha de
inundar siempre a la Iglesia, reunida
en la celebración eucarística» [12] .

El sacerdote no debe acostumbrarse
a este prodigio de amor que se obra
cada día sobre el altar y que perdura
en el tabernáculo después de la Misa.
Con la ayuda de Dios, ha de observar
con mirada siempre nueva lo que
conoce con los ojos de la fe, sin
cansarse de considerar una vez y
otra esta maravilla. Como los niños,
de quienes es el Reino de los cielos
(cfr. Mt 18, 3-4), gozan de una
capacidad de asombro prácticamente
ilimitada, así el sacerdote necesita
ese sentido de maravilla ante el
misterio, fruto de la fe y del amor,
para celebrar la Eucaristía y en el
curso de la misma celebración.



Todos los cristianos han de cultivar
ese asombro, pero de modo especial
los sacerdotes, a quienes se nos ha
concedido la facultad de realizar este
grandísimo milagro. La identidad del
sacerdote —lo reitero una vez más
con palabras de San Josemaría—
consiste en ser «instrumento
inmediato y diario de esa gracia
salvadora que Cristo nos ha ganado.
Si se comprende esto, si se ha
meditado en el activo silencio de la
oración, ¿cómo considerar el
sacerdocio una renuncia? Es una
ganancia que no es posible calcular.
Nuestra Madre Santa María, la más
santa de las criaturas —más que Ella
sólo Dios— trajo una vez al mundo a
Jesús; los sacerdotes lo traen a
nuestra tierra, a nuestro cuerpo y a
nuestra alma, todos los días: viene
Cristo para alimentarnos, para
vivificarnos, para ser, ya desde
ahora, prenda de la vida futura» 
[13] .



Es inagotable la riqueza de esta
realidad asombrosa: ¡en el altar el
sacerdote es ipse Christus , el mismo
Cristo, de modo sacramental! Presta
a Jesucristo la voz, las manos, todo su
ser, para que se haga presente el
Santo Sacrificio del Calvario a lo
largo y a lo ancho del mundo, hasta
el fin de los tiempos. Es un deber —
deber de amor, pero deber— que el
presbítero sea exigente consigo
mismo, para subir al altar con la
menor indignidad posible de su
parte.

Para desarrollar esta conciencia,
quizá pueda servir un consejo
práctico: dividir el día en dos partes:
por las mañanas, rendir acciones de
gracias a la Trinidad por haber
celebrado la Santa Misa; por las
tardes, preparar ya la del día
siguiente. Así se expresaba un
sacerdote santo: «Procuro que el
último pensamiento [de cada
jornada] sea de agradecimiento al



Señor por haber celebrado la Santa
Misa ese día. Y le digo también:
Señor, te doy las gracias porque por
tu misericordia espero celebrar
también mañana la Santa Misa,
renovando el Divino Sacrificio in
persona Christi y consagrando tu
Cuerpo y tu Sangre. Así me voy
durmiendo y me voy preparando» 
[14] .

Una manifestación de sentido
sacerdotal, que Benedicto XVI ha
recordado, es la de subir al altar con
los ornamentos litúrgicos adecuados.
El Santo Padre invita a desentrañar
el significado de esas vestes —el
amito, el alba, la estola, la casulla—,
tan claramente expresado en las
oraciones que la Iglesia aconseja
para el momento de revestirse antes
de la celebración. «El hecho de
acercarnos al altar vestidos con los
ornamentos litúrgicos —explica
Benedicto XVI— debe hacer
claramente visible a los presentes, y



a nosotros mismos, que estamos allí
"en la persona de Otro". Los
ornamentos sacerdotales, tal como se
han desarrollado a lo largo del
tiempo, son una profunda expresión
simbólica de lo que significa el
sacerdocio (...). Para nosotros,
revestirnos de los ornamentos debe
ser algo más que un hecho externo;
implica renovar el "sí" de nuestra
misión, el "ya no soy yo" del
Bautismo, que la ordenación
sacerdotal de modo nuevo nos da y a
la vez nos pide» [15] .

Ministros de la misericordia de
Dios

Junto a la celebración eucarística, la
administración del sacramento de la
Reconciliación es otro momento en el
que la identificación del presbítero
con el Sumo y Eterno Sacerdote
alcanza su máxima intensidad. Se ha
hablado mucho de que estamos
atravesando una crisis de la



Confesión , pero en realidad —y así lo
han afirmado varias veces los
Romanos Pontífices en estos últimos
años— se trata más bien de una crisis
de confesores . Lo prueba el hecho de
que cuando en una iglesia hay
sacerdotes disponibles para confesar,
con horarios claros, con señales
inequívocas de su presencia, en poco
tiempo muchos fieles acuden a
recibir este sacramento.

Las cosas no están más difíciles
ahora que en las épocas pasadas,
pero es cierto que hace falta una
catequesis sobre la necesidad del
sacramento de la misericordia
divina, aprovechando homilías,
lecciones de preparación a la
Confirmación o al Matrimonio, etc., y
que los sacerdotes nos mostremos
disponibles para confesar. Benedicto
XVI escribe que «en Francia, en
tiempos del Santo Cura de Ars, la
confesión no era ni más fácil ni más
frecuente que en nuestros días (...).



Pero él intentó por todos los medios,
en la predicación y con consejos
persuasivos, que sus feligreses
redescubrieran el significado y la
belleza de la Penitencia sacramental,
mostrándola como una íntima
exigencia de la presencia eucarística.
Supo iniciar así un " círculo virtuoso
". Con su prolongado estar ante el
Sagrario en la iglesia, consiguió que
los fieles comenzasen a imitarlo,
yendo a visitar a Jesús, seguros de
que allí encontrarían también a su
párroco, disponible para escucharlos
y perdonarlos. Al final, una
muchedumbre cada vez mayor de
penitentes, provenientes de toda
Francia, lo retenía en el confesonario
hasta dieciséis horas al día» [16] .

Ciertamente no se nos pide lo mismo
que al Santo Cura de Ars, y quizá el
tiempo disponible para la
administración de este sacramento
dependerá de muchos factores, de los
encargos que hayamos recibido, etc.



Pero, ciertamente, si nos
examinamos con sinceridad,
descubriremos que podríamos hacer
algo más; que, recortando un poco
del tiempo que dedicamos a otros
menesteres, podríamos sacar algunas
horas semanales para estar
disponibles en el confesonario. Quizá
en ningún otro momento, como en
éste, se manifiesta con tanta claridad
que —como afirmaba San Juan María
Vianney— " el sacerdocio es el amor
del Corazón de Jesús" [17] .

También en este punto San
Josemaría ofrece el testimonio de su
propia experiencia, corroborado por
la de muchos otros presbíteros. «Un
consejo de hermano», decía a quien
le preguntaba sobre la dedicación al
Sacramento de la Penitencia:
«Sentaos en el confesonario todos los
días, o por lo menos dos o tres veces
a la semana, esperando allí a las
almas como el pescador a los peces.
Al principio, quizá no venga nadie.



Llevaos el breviario, un libro de
lectura espiritual o algo para
meditar. En los primeros días
podréis; después vendrá una
viejecita y le enseñaréis que no basta
que ella sea buena, que debe traerse
a los nietos pequeñines. A los cuatro
o cinco días vendrán dos chiquillas, y
después un chicote, y luego un
hombre, un poco a escondidas... Al
cabo de dos meses no os dejarán
vivir, ni podréis rezar nada en el
confesonario, porque vuestras manos
ungidas estarán, como las de Cristo
—confundidas con ellas, porque sois
Cristo— diciendo: yo te absuelvo ». Y
concluía: «Amad el confesonario.
¡Amadlo, amadlo! (...). Ese es el
camino para desagraviar al Señor
por tantos hermanos nuestros que
ahora no quieren sentarse en el
confesonario, ni oír a las almas, ni
administrar el perdón de Dios» [18] .

Trato de amistad con el Señor



El significado más profundo del
sacerdocio se resume en ser
ministros y amigos de Jesús.
Ministros que dicen, como San Pablo:
somos embajadores en nombre de
Cristo, como si Dios os exhortase por
medio de nosotros. En nombre de
Cristo os rogamos: reconciliaos con
Dios (2 Cor 5, 20). Y amigos íntimos
que —como señala el Evangelio—
saben perseverar a su lado en los
momentos de dificultad (cfr. Lc 22,
28). Intimidad significa comunión de
pensamiento y de voluntad, de
sentimientos y aspiraciones, según el
consejo del Apóstol de las gentes: 
tened en vuestros corazones los
mismos sentimientos que tuvo Cristo
Jesús ( Flp 2, 5).

La unión con Jesús no es algo de
carácter meramente interior, sino
que ha de manifestarse en obras.
«Eso significa —explica el Santo
Padre— que debemos conocer a
Jesús de un modo cada vez más



personal, escuchándole, viviendo con
Él, estando con Él. Debemos
escucharlo en la lectio divina , es
decir, leyendo la Sagrada Escritura
no de un modo académico, sino
espiritual. Así aprendemos a
encontrarnos con el Jesús presente
que nos habla. Debemos razonar y
reflexionar, delante de Él y con Él, en
sus palabras y en su manera de
actuar. La lectura de la Sagrada
Escritura es oración, debe ser
oración, debe brotar de la oración y
llevar a la oración» [19] .

El ejemplo del Señor es muy claro.
Los evangelistas lo muestran en
constante coloquio con Dios Padre, y
a la vez ponen de manifiesto que con
mucha frecuencia se retiraba al
monte para orar a solas; es decir,
dedicaba ratos específicos a la
oración, apartado de la
muchedumbre e incluso de los
mismos Apóstoles. El sacerdote, ipse
Christus , ha de imitar el ejemplo del



Maestro. Sólo así crecerá en
intimidad con Él y será buen
instrumento para comunicar a otros
esa amistad.

Sabemos bien que la eficacia de los
sacramentos no depende de la
santidad personal de quien los
administra, ya que actúan ex opere
operato , por su propia virtud; es
decir, son ante todo y sobre todo
acciones de Cristo, único y perfecto
Sacerdote, fuente de la vida
sobrenatural. Pero, por la Comunión
de los santos, llegarán más gracias a
las almas, si el sacerdote está bien
unido a Jesucristo; y esta buena
disposición se asegura mediante el
trato asiduo con el Señor en el Pan y
en la Palabra, en la Eucaristía y en la
oración. «Sólo así podemos hablar
verdaderamente in persona Christi ,
aunque nuestra lejanía interior de
Cristo no puede poner en peligro la
validez del sacramento. Ser amigo de



Jesús, ser sacerdote, significa, por
tanto, ser hombre de oración» [20] .

El Magisterio de la Iglesia, las
enseñanzas de los santos, y la misma
experiencia muestran la necesidad
de que los clérigos cultivemos una
robusta vida interior, con la
celebración diaria de la Eucaristía,
con el recurso frecuente a la
confesión sacramental, con el rezo
del Oficio Divino y tiempos dedicados
a la oración personal, con una
devoción filial a la Santísima Virgen.
Esa será la garantía de una acción
pastoral realmente eficaz. «El tiempo
que dedicamos a la oración —decía
Benedicto XVI a un grupo de
sacerdotes— no es un tiempo
sustraído a nuestra responsabilidad
pastoral, sino que es precisamente
"trabajo" pastoral, es orar también
por los demás. En el "Común de
pastores" se lee que una de las
características del buen pastor es que
" multum oravit pro fratribus ". Es



propio del pastor ser hombre de
oración, estar ante el Señor orando
por los demás, sustituyendo también
a los demás, que tal vez no saben
orar, no quieren orar o no
encuentran tiempo para orar. Así se
pone de relieve que este diálogo con
Dios es una actividad pastoral» [21] .

En este contexto cobra especial
importancia la fidelidad a la Liturgia
de las Horas. Sería un gran error
considerar que esos momentos de
oración vocal y mental son una
pérdida de tiempo, ante las urgencias
de la tarea pastoral, y que no pasa
nada si los omitimos. Precisamente
esa oración pública de la Iglesia es
uno de los encargos confiados con la
ordenación sacerdotal. Pero no se
queda en una obligación impuesta
desde fuera; se nos presenta más
bien como una necesidad del corazón
sacerdotal para el que se sabe
ministro en el Cuerpo místico de
Cristo.



Decía el Papa en una ocasión que la
Iglesia «nos impone —aunque
siempre como Madre buena— el
tener tiempo libre para Dios, con las
dos prácticas que forman parte de
nuestros deberes: celebrar la Santa
Misa y rezar el breviario. Pero más
que recitar, hacerlo como escucha de
la Palabra que el Señor nos ofrece en
la Liturgia de las Horas» [22] . De este
modo, interiorizando la plegaria
litúrgica, reservando los momentos
más apropiados para esta oración,
prolongamos esa gran cadena
suplicante que comenzaron los
hombres justos del Antiguo
Testamento. Oramos con el Señor, o
mejor, el Señor ora en nosotros,
como explica San Agustín: orat pro
nobis ut sacerdos noster; orat in nobis
ut caput nostrum; oratur a nobis ut
Deus noster [23] . Oramos con la
Iglesia de todos los tiempos. Entonces
se comprende que el encargo
recibido es una responsabilidad
preciosa que se confía al sacerdote,



para que mantenga encendida en el
mundo, hasta el fin de los tiempos, la
insustituible antorcha de la oración.

Hay una consideración de San
Josemaría sobre la necesidad de
esforzarse en la oración, cuando el
rezar cuesta, especialmente válida en
el contexto de la Liturgia de las
Horas: «Os podéis unir a la oración
de todos los cristianos de cualquier
época: los que nos han precedido, los
que viven ahora, los que vendrán en
los siglos futuros. Así, sintiendo esta
maravilla de la Comunión de los
Santos, que es un canto inacabable
de alabanza a Dios, aunque no
tengáis ganas o aunque os sintáis con
dificultades —¡secos!—, rezaréis con
esfuerzo, pero con más confianza» 
[24] .

Preocupación por los sacerdotes

En estos rápidos trazos no es posible
exponer tantos otros aspectos que
sugiere el Año sacerdotal. Me he



limitado a recordar algunos puntos
que me parecen especialmente
importantes, porque forman parte
del ministerio que se nos ha confiado
e inciden profundamente en la
búsqueda de la santidad. Pero no
quisiera terminar sin referirme a
otro punto capital para los
sacerdotes: la preocupación de unos
por otros, por el bien espiritual y
material de nuestros hermanos en el
sacerdocio y, en última instancia, por
su santidad.

El hermano ayudado por su hermano
es como una ciudad amurallada ( Prv
18, 19, Vulgata). El Señor ha puesto a
los ministros en la Iglesia para que
faciliten a los fieles la fuerza salvífica
del Evangelio —la Palabra de Dios y
los sacramentos— y guiarlos así por
el camino de la santificación. Y han
de procurar ir por delante: ser luz
que brilla para iluminar a todos, sal
que sazone la vida cristiana (cfr. Mt
5, 13-14). Pero cada sacerdote sabe



que él mismo está rodeado de
debilidad (cfr. Hb 5, 2) y precisa de la
ayuda de los demás. «De ahí que sea
de gran importancia que todos los
sacerdotes, diocesanos o religiosos,
se ayuden mutuamente, a fin de ser
siempre cooperadores de la verdad» 
[25] . Así se expresa el decreto 
Presbyterorum Ordinis del Concilio
Vaticano II. El trato fraterno entre los
sacerdotes resulta un medio
necesario para progresar en el
camino, superando los momentos de
debilidad o de cansancio, que se
presenten.

San Josemaría, durante muchos años,
dedicó sus mejores energías a sus
hermanos en el sacerdocio, como
ponen de manifiesto sus biógrafos.
Su amor a la Iglesia le llevaba
además a fomentar en todo momento
las vocaciones sacerdotales. Lo tenía
muy grabado en el alma, pues era
consciente de que el futuro de la
Iglesia reclama sacerdotes bien



formados, llenos de deseos de
santidad y de celo por las almas. Esta
solicitud se puso especialmente de
manifiesto en los años del inmediato
post-concilio, cuando en casi todo el
mundo comenzó a advertirse una
considerable disminución del
número de vocaciones sacerdotales.
Esa preocupación llegó a ser tan
fuerte, que hasta literalmente le
quitaba el sueño, al tiempo que le
impulsaba a rezar y hacer rezar sin
descanso por esta intención.

Desgraciadamente, en la mayor parte
de los países —sobre todo en las
naciones desarrolladas de Occidente
— continúa la escasez de vocaciones
sacerdotales, con la inevitable
repercusión en la atención pastoral
de los fieles. Entre todos hemos de
alcanzar del Señor de la mies que
envíe muchos más trabajadores a su
campo (cfr. Mt 9, 37-38). No se ha de
considerar esta ocupación como
tarea que corresponda sólo a los



Obispos y a los encargados de la
pastoral vocacional: es tarea
conjunta de pastores y fieles, unidos
en el mismo amor a la Iglesia, que
necesita urgentemente de muchos y
santos sacerdotes. Constituye, por
tanto, una responsabilidad que atañe
a todos los cristianos: implorar a
Jesucristo, Sumo Sacerdote, por esta
intención, poniendo los medios
prácticos, concretos, que estén al
alcance de cada uno.

Hablemos todos nosotros de este
tema en la predicación y en las
catequesis, también para fomentar
en los padres y madres de familia el
deseo santo de que el Señor llame a
alguno de sus hijos por la senda del
sacerdocio; aprovechemos los medios
que se nos han confiado —desde la
administración del sacramento de la
Penitencia hasta las ocasiones más
comunes que se nos presenten—
para abrir horizontes de entrega a
Dios, ya que es una tarea apostólica



prioritaria en el momento presente.
Sembremos sin cesar la semilla de las
posibles vocaciones; el Sembrador
divino se ocupará de dar el
incremento.

Reforzar la comunión con los
Obispos

No puedo dejar de señalar la
necesidad de que los sacerdotes,
todos, quieran estar muy unidos a su
Obispo. El Señor nos lo repite de
muchas maneras, al afirmar que toda
ciudad o casa desunida acabará por
autodestruirse (cfr. Mt 12, 25); o
también cuando habla de que los
sarmientos han de estar unidos a la
vid (cfr. Jn 15, 5) para dar frutos
sabrosos y abundantes.
Consideremos que la unidad entre el
clero y su Prelado, entre el Ordinario
y sus sacerdotes, ha sido recogida
con sentencia muy gráfica en el
Concilio Vaticano II, citando a San
Ignacio de Antioquía, al asimilar esta



estrecha unión a la que existe entre
Cristo y la Iglesia, o entre Cristo y
Dios Padre [26] .

La comunión del clero de cada
Diócesis en torno a su Pastor es uno
de los objetivos concretos señalados
por el Papa para este Año sacerdotal.
«En línea con la Exhortación
apostólica Pastores dabo vobis del
Papa Juan Pablo II —ha escrito
Benedicto XVI—, quisiera añadir que
el ministerio ordenado tiene una
radical "forma comunitaria" y sólo
puede ser desempeñado en la
comunión de los presbíteros con su
Obispo. Es necesario que esta
comunión entre los sacerdotes y con
el propio Obispo, basada en el
sacramento del Orden y manifestada
en la concelebración eucarística, se
traduzca en diversas formas
concretas de fraternidad sacerdotal
efectiva y afectiva (cfr. Pastores dabo
vobis , 74). Sólo así los sacerdotes
sabrán vivir en plenitud el don del



celibato y serán capaces de hacer
florecer comunidades cristianas en
las que se repitan los prodigios de la
primera predicación del Evangelio» 
[27] .

Ayudemos a los Obispos, también
para ayudar a los sacerdotes. Es
preciso que todos nos gocemos en esa
clara interdependencia mutua que
tantas consecuencias magníficas
traerá para todo el Pueblo de Dios.
Siempre, y más en los momentos
históricos que vivimos, esa total
unión se configura como elemento
necesario para hacer la Iglesia como
Jesucristo quiere. Deseemos que se
dé cumplimiento al mandatum
novum ( Jn 13, 34) con ese matiz que
tiene un contenido de obligación:
para que se reconozca la Iglesia de
Cristo, los pastores hemos de
amarnos como Él nos ha amado (cfr. 
ibid. ).



Termino con otras palabras de San
Josemaría, con la esperanza de que
aviven aún más en todos los
presbíteros la inquietud santa de
fomentar vocaciones sacerdotales.
Durante un viaje por América del
Sur, casi al final de su vida terrena,
se dirigía a un grupo de sacerdotes
diocesanos impulsándoles a
preocuparse de la formación de
quienes dan esperanzas de recibir la
llamada al sacerdocio. Y les
concretaba: «Buscad ayuda
económica, y mandad [al Seminario]
esas almas que estáis preparando
desde que son niños. Dadles vida
interior; enseñadles a amar a Dios, a
encontrarle dentro de su alma, a
tener una piedad filial a la Santísima
Virgen, a pensar que la cosa más
grande del mundo es ser otro Cristo y
el mismo Cristo.

»Propósito firme: ¡por lo menos, un
sucesor! Y, como fallan, por lo menos
dos (...). Si os lo proponéis, le daréis



la vuelta a todo. Basta que queráis» 
[28] .

La Virgen Santísima, Madre del
Sumo y Eterno Sacerdote y Madre
nuestra, nos alcanzará de su Hijo —
con nuestro esfuerzo concreto— el
don de la santidad en el ejercicio de
nuestro trabajo sacerdotal, para que
seamos instrumentos eficaces en la
santificación de las almas, que la
Trinidad Beatísima quiere realizar
por nuestro ministerio.

[1] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[2] Benedicto XVI, Homilía en la Misa
crismal, 13-IV-2006.

[3] San Josemaría, Homilía Sacerdote
para la eternidad , 13-IV-1973.

[4] Cfr. A. Vázquez de Prada, "El
Fundador del Opus Dei", vol. II, p.
584.



[5] San Josemaría, cit .

[6] Benedicto XVI, Homilía en la Misa
Crismal, 13-IV-2006.

[7] Ibid .

[8] Mons. Álvaro del Portillo, 
Sacerdotes para una nueva
evangelización , en "Escritos sobre el
sacerdocio", 6ª ed., Palabra 1991, p.
202.

[9] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009. Cfr. B. Nodet,
"Le Curè d'Ars. Sa pensée — Son
Coeur", ed. Xavier Mappus 1966, pp.
104 y 105.

[10] Concilio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 14.

[11] Juan Pablo II, Palabras en la
conclusión del encuentro con motivo
del 30º aniversario del decreto
"Presbyterorum Ordinis", 27-X-1995.



[12] Juan Pablo II, Litt. enc. Ecclesia
de Eucharistia , 17-IV-2003, n. 5.

[13] San Josemaría, Homilía 
Sacerdote para la eternidad , 13-
IV-1973.

[14] San Josemaría, Notas de una
conversación familiar, 10-V-1974
(AGP, P01, X-1974, p. 64).

[15] Benedicto XVI, Homilía en la
Misa crismal, 5-IV-2007.

[16] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[17] Cit. por Benedicto XVI en su
carta a los sacerdotes, 16-VI-2009.

[18] San Josemaría, Notas de una
reunión con sacerdotes en Oporto,
31-X-1972 (AGP, P04, vol. II, p. 758).

[19] Benedicto XVI, Homilía en la
Misa crismal, 13-IV-2006.

[20] Ibid .



[21] Benedicto XVI, Encuentro con
sacerdotes de la diócesis de Albano,
31-VIII-2006.

[22] Ibid .

[23] San Agustín, Enarraciones sobre
los Salmos 85, 1.

[24] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 6-IX-1973 (AGP, P01
X-1973, p. 31).

[25] Concilio Vaticano II, decr. 
Presbyterorum Ordinis , n. 8.

[26] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 27.

[27] Benedicto XVI, Carta a los
sacerdotes, 16-VI-2009.

[28] San Josemaría, Notas de una
reunión con sacerdotes en Lima, 26-
VII-1974 (AGP, P04 1974, vol II, p.
401).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/sacerdotes-
santos-para-santificar/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/sacerdotes-santos-para-santificar/
https://opusdei.org/es/article/sacerdotes-santos-para-santificar/
https://opusdei.org/es/article/sacerdotes-santos-para-santificar/

	Sacerdotes: "Santos para santificar"

