
opusdei.org

Formación de la
personalidad (II):
protagonistas de
nuestra vida

Cuando explicamos el por qué
de nuestras reacciones
espontáneas, más que decir "es
que soy así", muchas veces
tendríamos que admitir: "me he
hecho así". Editorial sobre la
forja del carácter en la vida del
cristiano.

05/01/2015



«Les pido que sean constructores
del futuro, que se metan en el
trabajo por un mundo mejor.
Queridos jóvenes, por favor, no
balconeen la vida, métanse en ella,
Jesús no se quedó en el balcón, se
metió; no balconeen la vida,
métanse en ella como hizo
Jesús»[1]. Ante estas palabras del
Papa Francisco a los jóvenes, surgen
inmediatamente algunas preguntas,
que el mismo Romano Pontífice
formulaba enseguida: «¿Por dónde
empezamos? ¿A quién le pedimos
que empiece esto? Por vos y por
mí. Cada uno, en silencio otra vez,
pregúntese si tengo que empezar
por mí, por dónde empiezo. Cada
uno abra su corazón para que Jesús
le diga por dónde empiezo»[2]. Para
ser protagonistas de los
acontecimientos del mundo es
indispensable comenzar por ser
protagonistas de nuestra propia vida.

Libres y condicionados



Este protagonismo implica reconocer
que si bien las circunstancias
familiares o sociales influyen en
nuestro carácter, no lo determinan
de un modo absoluto. Lo mismo cabe
decir de los instintos más
elementales que provienen de la
constitución corporal, y también de
la herencia genética: marcan algunas
tendencias, pero que se pueden
moldear y orientar con el ejercicio de
una voluntad que sigue a la razón
bien formada.

Nuestra personalidad se forja en la
medida en que libremente tomamos
decisiones, ya que las acciones
humanas no se dirigen únicamente a
cambiar nuestro entorno, sino que
también influyen en nuestro modo
de ser. Aunque a veces suceda de una
manera no muy consciente, la
repetición de actos hace que
adquiramos ciertas costumbres o
adoptemos una postura ante la
realidad. Por eso, cuando explicamos



el por qué de nuestras reacciones
espontáneas, más que decir "es que
soy así", muchas veces tendríamos
que admitir: "me he hecho así".

Tenemos condicionamientos que
muchas veces son difíciles de
controlar, como la calidad de las
relaciones familiares, el entorno
social en el que se crece, una
enfermedad que nos limita en
cualquier sentido, etc.
Frecuentemente, no es posible
ignorarlos o remediarlos, pero sí
cabe cambiar la actitud con la que se
enfrentan, sobre todo si somos
conscientes de que nada escapa de
los cuidados providentes de Dios: Es
necesario repetir una y otra vez
que Jesús no se dirigió a un grupo
de privilegiados, sino que vino a
revelarnos el amor universal de
Dios. Todos los hombres son
amados de Dios, de todos ellos
espera amor[3]. En cualquier
circunstancia, incluso con grandes



limitaciones, podemos dar a Dios y al
prójimo obras de amor, por más
pequeñas que parezcan: ¡quién sabe
cuánto vale una sonrisa en medio de
la tribulación, el ofrecimiento al
Señor del dolor en unión a la Cruz, la
aceptación paciente de las
contrariedades! Nada puede superar
a un amor sin límites, más fuerte que
el dolor, que la soledad, que el
abandono, que la traición, que la
calumnia, que el sufrimiento físico y
moral, que la propia muerte.

Artífices de la propia vida

Descubrir los talentos personales -
virtudes, capacidades, competencias-,
agradecerlos y sacarles el partido
posible es tarea de nuestra libertad.
Pero hemos de recordar que lo que
más estructura la personalidad
cristiana son los dones de Dios, que
inciden en lo más íntimo de nuestro
ser. Entre estos se encuentra, de
modo eminente, el regalo inmenso de



la filiación divina, recibido con el
Bautismo. Gracias a esta, el Padre ve
en nosotros la imagen -si bien
imperfecta, pues somos creaturas
limitadas- de Jesucristo, que se hace
cada vez más clara con el sacramento
de la Confirmación, el perdón
transformador de la Penitencia y,
especialmente, la comunión con su
Cuerpo y su Sangre.

Partiendo de estos dones recibidos de
la mano de Dios, cada persona, lo
quiera o no, es autor de su existencia.
En palabras de san Juan Pablo II, «a
cada hombre se le confía la tarea de
ser artífice de la propia vida; en cierto
modo, debe hacer de ella una obra de
arte, una obra maestra»[4]. Somos
dueños de nuestros actos -el Señor
desde el principio, creó al hombre y
le dejó en manos de su propio
albedrío[5]-; somos nosotros, si
queremos, los que llevamos las
riendas de nuestras vidas en medio
de las tormentas y dificultades.



¡Somos libres! Este descubrimiento
se experimenta con algo de
incertidumbre: ¿dónde llevaré mi
vida?; pero sobre todo con gozo: 
Dios, al crearnos, ha corrido el
riesgo y la aventura de nuestra
libertad. Ha querido una historia
que sea una historia verdadera,
hecha de auténticas decisiones, y
no una ficción ni un juego[6]. En
esta aventura no estamos solos:
contamos, en primer lugar, con la
ayuda del mismo Dios, que nos
propone una misión, y también con
la colaboración de los demás:
familiares, amigos, incluso personas
que coinciden casualmente con
nosotros en algún momento de la
existencia. El protagonismo en la
propia vida no implica negar que
para muchos aspectos somos
dependientes, y si consideramos que
esta dependencia es recíproca,
entonces también cabría decir que
somos interdependientes. La
libertad, por lo tanto, no se basta a sí



misma: quedaría vacía si no la
empleamos para comprometemos en
cosas grandes, magnánimas. Como
veremos, la libertad es para la
entrega o, dicho de otro modo, solo
cabe una libertad entregada.

Un camino para recorrer

San Josemaría solía recordar un
cartel que encontró en Burjasot
(Valencia), poco tiempo después del
fin de la guerra civil española, con
una frase que no pocas veces citó en
su predicación: "Cada caminante siga
su camino". Cada alma vive su propia
vocación de un modo personal, con
sus propios acentos: Se puede andar
por la derecha, por la izquierda,
en zig-zag, caminando con los pies,
a caballo. Hay cien mil maneras
de ir por el camino divino[7]. Cada
persona es el actor principal de su
historia de santidad, cada una tiene
su sello distintivo, en la
configuración de cualquier faceta de



su existencia y de su personalidad,
evitando el mero "dejarse llevar" por
los sucesos.

Libremente —como hijos, insisto,
no como esclavos—, seguimos el
sendero que el Señor ha señalado
para cada uno de nosotros.
Saboreamos esta soltura de
movimientos como un regalo de
Dios[8]. Esta soltura -soberanía
humana- va de la mano de la
responsabilidad, del saber que somos
"hechura de Dios": un sueño divino
que se hace realidad en la medida en
que experimentamos el amor sin
condiciones, que pide nuestra
respuesta. El amor de Dios afirma
nuestra libertad, y la eleva a cotas
insospechadas con su gracia.

Caminar acompañados

Dentro de los planes divinos, la vida
está hecha para compartirse: el
Señor cuenta con la ayuda mutua
que se prestan los seres humanos. Lo



constatamos, de hecho, cada día:
tantas veces ni siquiera somos
capaces de cubrir las necesidades
más básicas y perentorias de manera
individual. Nadie puede ser
completamente autónomo. En un
nivel más profundo, cada persona
nota esa necesidad de abrirse a
alguien más, de compartir la
existencia, de dar y recibir amor. 
«Nadie vive solo. Ninguno peca solo.
Nadie se salva solo. En mi vida entra
continuamente la de los otros: en lo
que pienso, digo, me ocupo o hago. Y
viceversa, mi vida entra en la vida de
los demás, tanto en el bien como en el
mal»[9].

Esta natural apertura hacia los
demás llega a su máxima expresión
en los planes redentores del Señor.
Cuando recitamos el Símbolo de los
Apóstoles, confesamos que creemos
en la comunión de los santos,
comunión que es la entraña de la
Iglesia. Por eso, en la vida espiritual,



también es indispensable aprender a
contar con la ayuda de los demás,
que están implicados de un modo u
otro en nuestra relación con Dios:
recibimos la fe a través de la
enseñanza de nuestros padres y
catequistas; participamos de los
sacramentos que celebra un ministro
de la Iglesia; acudimos al consejo
espiritual de otro hermano en la fe,
que también reza por nosotros; etc.

Saber que caminamos acompañados
en la vida cristiana nos llena de
alegría y tranquilidad, sin que
disminuya nuestro propio empeño
por alcanzar la santidad. Aunque
muchas veces nos dejemos llevar de
la mano, nuestro papel no se limita a
eso. San Josemaría, al referirse a la
vida espiritual, manifestaba que el
consejo no elimina la
responsabilidad personal. Y
concluía: la dirección espiritual
debe tender a formar personas de
criterio[10]. Por esto, no queremos



que nos suplan en las resoluciones
que tomamos, ni dejar de poner
esfuerzo en las tareas que hemos
hecho propias.

Al mismo tiempo que reconocemos la
ayuda indispensable de los demás,
hemos de ser conscientes de que, en
la vida espiritual es el Señor quien
actúa a través de ellos para
transmitirnos su luz y fuerza. Esto
nos da seguridad para continuar
caminando hacia la santidad cuando,
por un motivo u otro, faltan aquellas
personas que jugaban un papel
importante en nuestra vida cristiana.
En este sentido, también gozamos de
una profunda libertad de espíritu en
relación a las personas que Dios ha
puesto a nuestro lado, a quienes
queremos a través del corazón de
Cristo, y cuyo apoyo agradecemos
profundamente.

Libres para amar sin condiciones



Los cristianos sabemos que la
plenitud personal llega como fruto de
la libre y total disponibilidad a los
deseos del Amor de un Dios Creador,
Redentor y Santificador. Los dones
que hemos recibido alcanzan su
máximo rendimiento al abrirnos a la
gracia de Dios, como confirma la
experiencia de tantos santos y
santas. Al dejar que el Señor se
metiera en sus vidas, supieron
ponerse amorosamente a su servicio,
como Santa María que, en el
momento de la Anunciación
pronuncia la respuesta firme: fiat! 
—¡hágase en mí según tu palabra!
—, el fruto de la mejor libertad: la
de decidirse por Dios[11].

Cuando una persona se decide por
Dios, empeña sus sueños y energías
en lo que más vale la pena. Se da
cuenta del sentido último de la
libertad, que no está simplemente en
poder elegir una cosa u otra, sino en
poder disponer de la vida para algo



grande, aceptando compromisos
definitivos. Dedicar las propias
cualidades a seguir a Cristo, aunque
a veces implique rechazar otras
opciones, trae la felicidad, el ciento
por uno[12] en la tierra y la vida
eterna[13]. Refleja también un alto
grado de madurez interior, pues solo
quien tiene una personalidad con
convicciones es capaz de
comprometerse de una manera total:
Libremente, sin coacción alguna,
porque me da la gana, me decido
por Dios[14].

Abandonar pasado, presente y
futuro en el Señor

El alma que opta por Dios se mueve
con una paz interior que supera
cualquier tribulación. Sé en quién he
creído[15]: son palabras que
expresan la confianza de san Pablo
en medio de las dificultades por ser
fiel a su vocación de apóstol de las
gentes. Quien pone al Señor por



fundamento, goza de una seguridad
inquebrantable, y esto le permite
donarse también a los demás:
viviendo el celibato por motivos
apostólicos o en el matrimonio o en
tantos otros caminos que puede
tomar la existencia cristiana. Es una
entrega que abarca presente, pasado
y futuro, como rezaba san Josemaría:
Señor, Dios mío: en tus manos
abandono lo pasado y lo presente
y lo futuro, lo pequeño y lo grande,
lo poco y lo mucho, lo temporal y
lo eterno[16].

Nadie puede cambiar el pasado. Sin
embargo, el Señor toma la historia de
cada uno, perdona en el sacramento
de la Reconciliación los pecados que
puedan haber existido y reintegra
armoniosamente esos sucesos en la
vida de sus hijos. Todo es para
bien[17]: incluso los errores que
hemos cometido, si sabemos acudir a
la misericordia divina y, con la gracia
de Dios, procuramos vivir en el



presente más pendientes de Él. Así se
está también en condiciones de ver
confiadamente el futuro, pues
sabemos que está en manos de un
Padre que nos quiere: ¡quien está en
las manos de Dios, cae y se levanta
siempre en las manos de Dios!

Decidirse por Dios es aceptar su
invitación a que escribamos nuestra
biografía con Él. Reconociendo
humildemente la libertad como un
don, la empleamos en cumplir, en
compañía de tantas otras personas,
la misión que el Señor nos confía.Y
experimentamos con gozo que sus
planes superan nuestras previsiones,
como decía san Josemaría a un chico
joven: ¡Déjate llevar por la gracia!
¡Deja a tu corazón que vuele! (...).
Hazte tu pequeña novela: una
novela de sacrificios y de
heroísmos. Con la gracia de Dios,
te quedarás corto.[18].

J.R. García-Morato



[1] Francisco, Discurso, 27-VII-2013.

[2] Ibidem.

[3] Es Cristo que pasa, n. 110.

[4] San Juan Pablo II, Carta a los
artistas, 4-IV-1999, n. 2.

[5] Sir 15,14.

[6] San Josemaría, "Las riquezas de la
fe". Artículo publicado en ABC, 2-
XI-1969.

[7] San Josemaría, Carta 2-II-1945, n.
19.

[8] Amigos de Dios, n. 35.

[9] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 48.

[10] Conversaciones, n. 93.

[11] Amigos de Dios, n. 25.



[12] Mt 19,29.

[13] Ibidem.

[14] Amigos de Dios, n. 35.

[15] 2 Tim 1,12.

[16] Vía Crucis, VII, n. 3.

[17] Cfr. Rm 8,28.

[18] San Josemaría, Notas de una
tertulia, 29-VI-1974 (AGP, biblioteca,
P04, p. 45).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/protagonistas-de-
nuestra-vida/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/protagonistas-de-nuestra-vida/
https://opusdei.org/es/article/protagonistas-de-nuestra-vida/
https://opusdei.org/es/article/protagonistas-de-nuestra-vida/

	​Formación de la personalidad (II): protagonistas de nuestra vida

