opusdei.org

Viaje apostolico del
Papa Francisco a
Canada

Intervenciones del Papa
Francisco en el viaje apostolico
a Canada (24-30 de julio de
2022).

30/07/2022

Lunes 25 de julio

- Encuentro con los pueblos
indigenas Primeras Naciones, Métis e
Inuit en Maskwacis



- Encuentro con los pueblos
indigenas y los miembros de la
comunidad parroquial en la iglesia
del Sagrado Corazon de Edmonton

Martes 26 de julio

- Santa Misa en el "Commonwealth
Stadium" de Edmonton

- Participacion en el "Lac Ste. Anne
Pilgrimage" y Liturgia de la Palabra
en Lac Ste. Anne

Miércoles 27 de julio

- Encuentro con las autoridades
civiles, los representantes de los
pueblos indigenas y el Cuerpo
Diplomatico en la "Citadelle de
Québec"

Jueves 28 de julio

- Santa Misa en el Santuario Nacional
de Santa Ana de Beaupré



- Visperas con los obispos, sacerdotes,
diaconos, consagrados, seminaristas
y agentes pastorales en la Catedral
Notre-Dame de Quebec

Viernes 29 de julio

- Encuentro con una delegacion de
indigenas presentes en Quebec en el
Arzobispado de Quebec

- Encuentro con los jovenes y con los
ancianos en la plaza de la escuela de
Iqaluit

25 de julio

Encuentro con los pueblos
indigenas Primeras Naciones,
Métis e Inuit en Maskwacis

Seriora Gobernadora General,

sefior Primer Ministro,



queridos pueblos indigenas de
Maskwacis y de esta tierra
canadiense,

queridos hermanos y hermanas:

Esperaba que llegara este momento
para estar entre ustedes. Desde aquli,
desde este lugar tristemente
evocativo, quisiera comenzar lo que
deseo en mi interior: una
peregrinacion, una peregrinacion
penitencial. Llego hasta sus tierras
nativas para decirles personalmente
que estoy dolido, para implorar a
Dios el perdon, la sanacion y la
reconciliacion, para manifestarles mi
cercania, para rezar con ustedesy
por ustedes.

Recuerdo los encuentros que tuvimos
en Roma hace cuatro meses. En ese
momento me entregaron en prenda
dos pares de mocasines, signo del
sufrimiento padecido por los nifios
indigenas, en particular de los que
lamentablemente no volvieron mas a



casa desde las escuelas residenciales.
Me pidieron que devolviera los
mocasines cuando llegara a Canada;
los traje, y lo haré al terminar estas
palabras, y quisiera inspirarme
precisamente en este simbolo que, en
los meses pasados, reavivo en mi el
dolor, la indignacion y la vergiienza.
El recuerdo de esos nifios provoca
afliccion y exhorta a actuar para que
todos los nifios sean tratados con
amor, honor y respeto. Pero esos
mocasines también nos hablan de un
camino, de un recorrido que
deseamos hacer juntos. Caminar
juntos, rezar juntos, trabajar juntos,
para que los sufrimientos del pasado
dejen el lugar a un futuro de justicia,
de sanacion y de reconciliacion.

Este es el motivo por el que la
primera etapa de mi peregrinacion
entre ustedes se lleva a cabo en esta
region que ha visto, desde tiempos
inmemoriales, la presencia de los
pueblos indigenas. Es un territorio



que nos habla, que nos permite hacer
memoria.

Hacer memoria. Hermanos y
hermanas, ustedes han vivido en esta
tierra durante miles de afios con
estilos de vida que respetaban la
misma tierra, heredada de las
generaciones pasadas y protegida
para las futuras. La trataron como un
don del Creador para compartir con
los demas y amar en armonia con
todo lo que existe, en una viva
interconexion entre todos los seres
vivos. Asi aprendieron a nutrir un
sentido de familia y de comunidad, y
desarrollaron vinculos fuertes entre
las generaciones, honrando a los
ancianos y cuidando de los
pequeiios. jCuantas buenas
tradiciones y ensefianzas basadas en
la atencion a los otros y al amor por
la verdad, en la valentia y el respeto,
en la humildad, en la honestidad, en
la sabiduria de vida!



Pero, si estos fueron los primeros
pasos dados en estos territorios, la
memoria nos lleva tristemente a los
sucesivos. El lugar en el que nos
encontramos hace resonar en mi un
grito de dolor, un clamor sofocado
que me acompanoé durante estos
meses. Pienso en el drama sufrido
por tantos de ustedes, por sus
familias, por sus comunidades, en lo
que ustedes compartieron conmigo
sobre los sufrimientos padecidos en
las escuelas residenciales. Son
traumas que, en cierto modo, reviven
cada vez que se recuerdan y soy
consciente de que también nuestro
encuentro de hoy puede despertar
recuerdos y heridas, y que muchos
de ustedes podrian sentirse mal
mientras yo hablo. Pero es justo
hacer memoria, porque el olvido
lleva a la indiferencia y, como se ha
dicho, «lo opuesto al amor no es el
odio, es la indiferencia... 1o opuesto a
la vida no es la muerte, es la
indiferencia a la vida o a la



muerte» (E. Wiesel). Hacer memoria
de las devastadoras experiencias que
ocurrieron en las escuelas
residenciales nos golpea, nos
indigna, nos entristece, pero es
necesario.

Es necesario recordar como las
politicas de asimilacion y
desvinculacidon, que también incluian
el sistema de las escuelas
residenciales, fueron nefastas para la
gente de estas tierras. Cuando los
colonos europeos llegaron aqui por
primera vez, hubo una gran
oportunidad de desarrollar un
encuentro fecundo entre las culturas,
las tradiciones y la espiritualidad.
Pero en gran parte esto no sucedio. Y
me vuelve a la mente lo que ustedes
me contaron, de como las politicas de
asimilacion terminaron por
marginar sistematicamente a los
pueblos indigenas; de como, también
por medio del sistema de escuelas
residenciales, sus lenguas, sus



culturas fueron denigradasy
suprimidas; y de como los nifios
sufrieron abusos fisicos y verbales,
psicoldgicos y espirituales; de como
se los llevaron de sus casas cuando
eran chiquitos y de como esto marco
de manera indeleble la relacion entre
padres e hijos, entre abuelos y nietos.

Les agradezco por haber hecho que
todo esto entrara en mi corazon, por
haber expresado el peso que
llevaban dentro, por haber
compartido conmigo esta memoria
sangrante. Hoy estoy aqui, en esta
tierra que, junto a una memoria
antigua, custodia las cicatrices de
heridas todavia abiertas. Me
encuentro entre ustedes porque el
primer paso de esta peregrinacion
penitencial es el de renovar mi
pedido de perddn y decirles, de todo
corazon, que estoy profundamente
dolido: pido perddn por la manera en
la que, lamentablemente, muchos
cristianos adoptaron la mentalidad



colonialista de las potencias que
oprimieron a los pueblos indigenas.
Estoy dolido. Pido perdon, en
particular, por el modo en el que
muchos miembros de la Iglesia y de
las comunidades religiosas
cooperaron, también por medio de la
indiferencia, en esos proyectos de
destruccion cultural y asimilacion
forzada de los gobiernos de la época,
que finalizaron en el sistema de las
escuelas residenciales.

Aunque la caridad cristiana haya
estado presente y existan no pocos
ejemplares de entrega por los nifios,
con todo, las consecuencias globales
de las politicas ligadas a las escuelas
residenciales han sido catastroficas.
Lo que la fe cristiana nos dice es que
fue un error devastador,
incompatible con el Evangelio de
Jesucristo. Duele saber que ese
terreno compacto de valores, lengua
y cultura, que confirio a sus pueblos
un sentido genuino de identidad,



duele saber que haya sido
erosionado, y que ustedes siguen
pagando los efectos. Frente a este
mal que indigna, la Iglesia se
arrodilla ante Dios y le implora
perdon por los pecados de sus hijos
(cf. S. Juan Pablo II, Bula
Incarnationis mysterium [29
noviembre 1998], 11: AAS 91 [1999],
140). Quisiera repetir con vergiienza
y claridad: pido perdon
humildemente por el mal que tantos
cristianos cometieron contra los
pueblos indigenas.

Queridos hermanos y hermanas,
muchos de ustedes y de sus
representantes han afirmado que las
disculpas no son un punto de llegada.
Concuerdo perfectamente.
Constituyen solo el primer paso, el
punto de partida. También soy
consciente de que «mirando hacia el
pasado nunca sera suficiente lo que
se haga para pedir perdon y buscar
reparar el dafio causado» y «mirando


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/bulls/documents/hf_jp-ii_doc_19981129_bolla-incarnationis-mysterium.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/bulls/documents/hf_jp-ii_doc_19981129_bolla-incarnationis-mysterium.html

hacia el futuro nunca sera poco todo
lo que se haga para generar una
cultura capaz de evitar que estas
situaciones no sélo no se repitan,
sino que no encuentren

espacios» (Carta al Pueblo de Dios, 20
agosto 2018). Una parte importante
de este proceso es hacer una seria
busqueda de la verdad acerca del
pasado y ayudar a los supervivientes
de las escuelas residenciales a
realizar procesos de sanacion por los
traumas sufridos.

Rezo y espero que los cristianos y la
sociedad de esta tierra crezcan en la
capacidad de acoger y respetar la
identidad y la experiencia de los
pueblos indigenas. Espero que se
encuentren caminos concretos para
conocerlos y valorarlos, aprendiendo
a caminar todos juntos. Por mi parte,
seguiré animando el compromiso de
todos los catodlicos respecto a los
pueblos indigenas. Lo hice en otras
ocasiones y en varios lugares, a


https://www.vatican.va/content/francesco/es/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html

través de encuentros y llamamientos,
y también por medio de una
Exhortacion Apostolica. Sé que todo
esto requiere tiempo y paciencia, se
trata de procesos que tienen que
entrar en los corazones, y mi
presencia aquiy el compromiso de
los obispos canadienses son
testimonio de la voluntad de avanzar
en este camino.

Queridos amigos, esta peregrinacion
se extiende durante algunos dias 'y
llegara a lugares distantes entre si,
sin embargo, no me permitira
responder a muchas invitaciones y
visitar centros como Kamloops,
Winnipeg, varios lugares en
Saskatchewan, en Yukon y en los
Territorios del Noroeste. Aunque esto
no es posible, sepan que estan todos
en mi recuerdo y en mi oracion.
Sepan que conozco el sufrimiento,
los traumas y los desafios de los
pueblos indigenas en todas las
regiones de este pais. Las palabras


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html

que pronunciaré a lo largo de este
camino penitencial estan dirigidas a
todas las comunidades y a los
indigenas, que abrazo de corazon.

En esta primera etapa quise hacer
espacio a la memoria. Hoy estoy aqui
para recordar el pasado, para llorar
con ustedes, para mirar la tierra en
silencio, para rezar junto a las
tumbas. Dejemos que el silencio nos
ayude a todos a interiorizar el dolor.
Silencio y oracion. Ante el mal
recemos al Sefior del bien; ante la
muerte recemos al Dios de la vida.
Nuestro Sefior Jesucristo hizo de un
sepulcro —la ultima estacion de la
esperanza ante la cual se habian
desvanecido todos los suefios y solo
quedaban el llanto, y el dolor y la
resignacion— hizo de un sepulcro el
lugar del renacimiento, de la
resurreccién, donde comenzo una
historia de vida nueva y de
reconciliacion universal. No bastan
nuestros esfuerzos para sanary



reconciliar, es necesaria su gracia, es
necesaria la sabiduria afable y fuerte
del Espiritu, la ternura del
Consolador. Que El colme las
esperanzas de los corazones. Que Fl
nos tome de la mano. Que El nos
haga caminar juntos.

Encuentro con los pueblos
indigenas y los miembros de la
comunidad parroquial

Queridos hermanos y hermanas,
jbuenas tardes!

Estoy contento de poder
encontrarme con ustedes y volver a
ver los rostros de varios
representantes indigenas que hace
algunos meses fueron a visitarme a
Roma. Aquel encuentro fue muy
significativo para mi. Ahora estoy en
la casa de ustedes, como amigo y
peregrino, estoy en sus tierras, en el
templo donde se reunen para alabar
a Dios como hermanos y hermanas.
En Roma, después de escucharlos, les



dije que «un proceso de sanacion
eficaz requiere acciones

concretas» (Discurso a las
delegaciones de los pueblos indigenas
de Canadad, 1 abril 2022). Me alegra
ver que en esta parroquia, en la que
confluyen personas de diversas
comunidades de las First Nations, de
los Métis y de los Inuit, junto con
gente no indigena de los barrios
locales y diversos hermanos y
hermanas inmigrantes, dicho
proceso ya ha comenzado. Esta es
una casa para todos, abierta e
inclusiva, tal como debe ser la
Iglesia, familia de los hijos de Dios
donde la hospitalidad y la acogida,
valores tipicos de la cultura indigena,
son esenciales; donde cada uno debe
sentirse bienvenido,
independientemente de la propia
historia y de sus circunstancias
vitales. Quisiera también decirles
gracias por la cercania concreta a
tantos pobres, esto me toca mucho,
—(que también son numerosos en



este rico pais— por medio de vuestra
caridad, esto es lo que desea Jesus,
que nos ha dicho y nos repite
siempre en el Evangelio: «Cada vez
que lo hicieron con el mas pequerio
de mis hermanos, 1o hicieron
conmigo» (Mt 25,40). Es Jesus el que
esta.

Y al mismo tiempo, no debemos
olvidar que también en la Iglesia el
trigo se mezcla con la cizafia. Y
también en la Iglesia. Y precisamente
a causa de esa cizafa quise realizar
esta peregrinacion penitencial, y
comenzarla esta mafiana haciendo
memoria del mal que sufrieron los
pueblos indigenas por parte de
muchos cristianos y con dolor pedir
perddn. Me duele pensar que
algunos catolicos hayan contribuido
a las politicas de asimilacion y
desvinculacion que transmitian un
sentido de inferioridad, sustrayendo
a comunidades y personas sus
identidades culturales y espirituales,



cortando sus raices y alimentando
actitudes prejuiciosas y
discriminatorias, y que eso también
se haya hecho en nombre de una
educacion que se suponia cristiana.
La educacion siempre debe partir del
respeto y de la promocion de los
talentos que ya estan en las
personas. No es ni puede ser nunca
algo elaborado previamente que se
impone, porque educar es la
aventura de explorar y descubrir
juntos el misterio de la vida. Gracias
a Dios, en parroquias como ésta, dia
tras dia, se construyen por medio del
encuentro las bases para la sanacion
y reconciliacion. Sanacion,
reconciliacion. Quiero decir algo que
no esta escrito ahi, quiero agradecer
de manera especial el trabajo que
hicieron los sefiores Obispos para
lograr que pudiera venir aqui, que
ustedes pudieran ir alla, una
conferencia episcopal unida hace
gestos grandes, da muchos frutos,



muchas gracias a la conferencia
episcopal.

Reconciliacion. Esta tarde quisiera
compartir algunas reflexiones sobre
esta palabra. ¢Qué nos sugiere Jesus
cuando habla de reconciliacion? o
jcuando nos inspira la
reconciliacion? ¢Qué significado
tiene hoy para nosotros la
reconciliacion? Queridos amigos, la
reconciliacion obrada por Cristo no
fue un acuerdo de paz exterior, una
especie de compromiso para
contentar a las partes. Tampoco fue
una paz caida del cielo, que llego por
imposicion de lo alto o por absorcion
del otro. El apdstol Pablo explica que
Jesus reconcilia poniendo juntos,
haciendo de dos realidades distantes
una Uunica realidad, una sola cosa, un
solo pueblo. Y, ¢como lo hace? Por
medio de la cruz (cf. Ef 2,14). Es Jesus
quien nos reconcilia entre nosotros
en la cruz, es Jesus quien nos
reconcilia entre nosotros en la cruz,



en aquel arbol de la vida, como les
gustaba decir a los primeros
cristianos. La cruz arbol de la vida.

Ustedes, queridos hermanos y
hermanas indigenas, tienen mucho
que ensefiarnos sobre el significado
vital del arbol que, unido a la tierra
por las raices, da oxigeno por medio
de las hojas y nos nutre con sus
frutos. Y es hermoso ver la
simbologia del arbol representada en
la fisonomia de esta iglesia, donde un
tronco une a la tierra un altar sobre
el cual Jesus nos reconcilia en la
Eucaristia, «acto de amor cosmico»
que «une el cielo y la tierra, abraza
todo lo creado» (Carta enc. Laudato
si’, 236). Este simbolismo liturgico me
recuerda un pasaje estupendo
pronunciado por san Juan Pablo II en
este pais, y dice asi: «Cristo anima el
centro mismo de cada cultura, por lo
que el cristianismo no solo
comprende a todos los pueblos
indigenas, sino que el mismo Cristo,


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#236

en los miembros de su cuerpo, es
indigena» (Liturgia de la Palabra con
los indigenas de Canadda, 15
septiembre 1984). Y es El quien en la
cruz reconcilia, vuelve a unir lo que
parecia impensable e imperdonable,
abraza a todos y a todo. Todos y todo.
Los pueblos indigenas atribuyen un
fuerte significado cosmico a los
puntos cardinales, estos no solo se
conciben como puntos de referencia
geografica sino también como
dimensiones que abrazan la realidad
en su conjunto e indican el camino
para sanarla, representada por la
llamada “rueda de la medicina”. Este
templo hace propia esa simbologia
de los puntos cardinales y les
atribuye un significado cristoldgico.
Jesus, por medio de las extremidades
de su cruz, abraza los puntos
cardinales y reune a los pueblos mas
lejanos, Jesus sana y pacifica todo (cf.
Ef2,14). Alli cumple el designio de
Dios: “reconciliar todas las cosas” (cf.
Col 1,20).



Hermanos, hermanas, ¢qué significa
esto para el que lleva dentro heridas
tan dolorosas? Comprendo el
cansancio al ver cualquier
perspectiva de reconciliacion en
quien ha sufrido tremendamente a
causa de hombres y mujeres que
tenian que dar testimonio de vida
cristiana. Nada puede borrar la
dignidad violada, el mal sufrido, la
confianza traicionada. Y tampoco
debe borrarse nunca la vergiienza de
nosotros creyentes. Pero es necesario
empezar de nuevo. Y Jesus no nos
propone palabras y buenos
propasitos, sino que nos propone la
cruz, ese amor escandaloso que se
deja atravesar los pies y las mufiecas
por los clavos y traspasar la cabeza
por las espinas. Esta es la direccion a
seguir, mirar juntos a Cristo, el amor
traicionado y crucificado por
nosotros; ver a Jesus, crucificado en
tantos alumnos de las escuelas
residenciales. Si queremos
reconciliarnos entre nosotros y



dentro de nosotros, reconciliarnos
con el pasado, con las injusticias
sufridas y con la memoria herida,
con sucesos traumaticos que ningun
consuelo humano puede sanar, si
queremos reconciliarnos realmente
hay que levantar la mirada a Jesus
crucificado, hay que obtener la paz
en su altar. Porque, precisamente, es
en el arbol de la cruz donde el dolor
se transforma en amor, la muerte en
vida, la decepcion en esperanza, el
abandono en comunion, la distancia
en unidad. La reconciliacion no es
tanto una obra nuestra, es un regalo,
es un don que brota del Crucificado,
es paz que viene del Corazon de
Jesus, es una gracia que hay que
pedir. La reconciliacion es una gracia
que hay que pedir.

Hay otro aspecto de la reconciliacion
del que quisiera hablarles. El apdstol
Pablo explica que Jesus, por medio
de la cruz, nos ha reconciliado en un
solo cuerpo (cf. Ef 2,14). ;De qué



cuerpo habla? Habla de la Iglesia, la
Iglesia es este cuerpo vivo de
reconciliacion. Pero, si pensamos en
el dolor imborrable experimentado
en este lugar por tantas personas en
el seno de instituciones eclesiales,
solo se experimenta rabia, solo se
experimenta vergienza. Eso sucedid
cuando los creyentes se dejaron
mundanizar y, mas que promover la
reconciliacion, impusieron su propio
modelo cultural. Esta mentalidad,
hermanos y hermanas, tarda en
morir, incluso desde el punto de vista
religioso. De hecho, pareceria mas
conveniente inculcar a Dios en las
personas, en lugar de permitir que
las personas se acerquen a Dios. Una
contradiccion. Pero no funciona
nunca, porque el Sefior no obra asi,
él no obliga, no sofoca ni oprime;
sino que ama, libera, deja libres. Fl
no sostiene con su Espiritu a quienes
someten a los demads, a quienes
confunden el Evangelio de la
reconciliacion con el proselitismo.



Porque no se puede anunciar a Dios
de un modo contrario a Dios. Sin
embargo, jcuantas veces ha sucedido
en la historia! Mientras Dios se
presenta sencilla y humildemente,
nosotros tenemos la tentacion de
imponerlo y de imponernos en su
nombre. Es la tentacion mundana de
hacerlo bajar de la cruz para
manifestarlo con el poder y la
apariencia. Pero Jesus reconcilia en
la cruz, no bajando de la cruz. Y alli,
alrededor de la cruz, estaban los que
pensaban en si mismos y tentaban a
Cristo repitiéndole que se salvara a si
mismo (cf. Lc 23,35-36), sin pensar en
los demds. Hermanos y hermanas, en
nombre de Jesus, que esto no vuelva
a pasar en la Iglesia. Que Jesus sea
anunciado como El desea, en la
libertad y en la caridad, y que cada
persona crucificada que
encontremos no sea para nosotros un
caso que resolver, sino un hermano o
una hermana a quien amar, carne de
Cristo a la que amar. jQue la Iglesia,



Cuerpo de Cristo, sea cuerpo vivo de
reconciliacion!

La misma palabra reconciliacion es
practicamente sinonimo de Iglesia. El
término, en efecto, significa “hacer
un concilio nuevo”, reconciliacion.
Hacer un concilio nuevo. Por eso, la
Iglesia es la casa donde conciliarse
nuevamente, donde reunirse para
volver a comenzar y crecer juntos. Es
el lugar donde se deja de pensar
como individuos para reconocerse
hermanos mirandose a los ojos,
acogiendo las historias y la cultura
del otro, dejando que la mistica del
estar juntos tan agradable al Espiritu
Santo favorezca la sanacion de la
memoria herida. Este es el camino,
no decidir por los otros, no encasillar
a todos dentro de esquemas
prestablecidos, sino ponerse ante el
Crucificado y ante el hermano para
aprender a caminar juntos. Esta es la
Iglesia —y ojala fuese siempre asi—,
la Iglesia no un conjunto de ideasy



preceptos que inculcar a la gente, la
Iglesia es una casa acogedora para
todos. Y ojala sea siempre asi. La
Iglesia es un templo con las puertas
siempre abiertas. Lo escuchamos de
estos dos hermanos nuestros, que
dicen esta parroquia es asi: un
templo con las puertas siempre
abiertas, donde todos nosotros,
templos vivos del Espiritu, nos
encontramos, servimos y nos
reconciliamos. Queridos hermanos y
hermanas, los gestos y las visitas
pueden ser importantes, pero la
mayor parte de las palabrasy de las
actividades de reconciliacion
ocurren a nivel local, en
comunidades como ésta, donde las
personas y las familias caminan a la
par, dia tras dia. Rezar juntos, ayudar
juntos, compartir las historias de
vida, las alegrias y las luchas
comunes abre la puerta a la obra
reconciliadora de Dios.



Hay una imagen conclusiva que nos
puede ayudar. En este templo, sobre
el altar y el sagrario, vemos las
cuatro estacas de una tipica tienda
indigena —supe que se llama tipi—.
La tienda tiene un gran significado
biblico. Cuando Israel caminaba en el
desierto, Dios habitaba en una tienda
que se instalaba cada vez que el
pueblo se detenia. Era la Tienda del
Encuentro. Nos recuerda que Dios
camina con nosotros y le gusta
encontrarnos juntos, reunidos, en
concilio. Y cuando se hace hombre, el
Evangelio dice, literalmente, que
“puso su tienda entre nosotros” (cf.
Jn 1,14). Dios es el Dios de la
cercania, en Jesus nos ensefia el
lenguaje de la compasion y de la
ternura. Esto se debe entender cada
vez que vamos a la iglesia, donde El
esta presente en el tabernaculo,
palabra que significa precisamente
tienda. Dios pone su tienda entre
nosotros, nos acompafa en nuestros
desiertos; no vive en palacios



celestiales, sino en nuestra Iglesia, y
desea que sea casa de reconciliacion.

Jesus crucificado resucitado, que
habitas en este pueblo que es tuyo
Sefior, que deseas resplandecer a
través de nuestras comunidades y
nuestras culturas, Jesus tomanos de
la mano y, también en los desiertos
de la historia, guia nuestros pasos
por el camino de la reconciliacion.
Amén.

26 de julio

Santa Misa en el "Commonwealth
Stadium" de Edmonton

Hoy es la fiesta de los abuelos de
Jesus; el Sefior ha querido que nos
reuniéramos en gran numero
precisamente en esta ocasion tan
querida para ustedes, como para mi.
En la casa de Joaquin y Ana, el



pequerio Jesus conocio a sus mayores
y experimento la cercania, la ternura
y la sabiduria de sus abuelos.
Pensemos también en nuestros
abuelos y reflexionemos sobre dos
aspectos importantes.

El primero. Somos hijos de una
historia que hay que custodiar. No
somos individuos aislados, no somos
islas, nadie viene al mundo
desconectado de los demas. Nuestras
raices, el amor que nos esperabay
que recibimos cuando vinimos al
mundo, los ambientes familiares en
los que crecimos, forman parte de
una historia unica que nos ha
precedido y nos ha generado. No la
elegimos nosotros, sino que la
recibimos como un regalo; y es un
regalo que estamos llamados a
custodiar. Porque, como nos lo ha
recordado el libro del Eclesiastico,
somos «la descendencia» de los que
nos han precedido, somos su «rica
herencia» (Si 44,11). Una herencia



que, mas alla de las proezas o de la
autoridad de unos, de la inteligencia
o0 de la creatividad de otros en el
canto o en la poesia, tiene su centro
en la justicia, en ser fieles a Diosy a
su voluntad. Y eso es lo que nos han
transmitido. Para aceptar de verdad
lo que somos y cuanto valemos,
tenemos que hacernos cargo, de
aquellos de quienes descendemos,
aquellos que no pensaron solo en si
mismos, sino que nos transmitieron
el tesoro de la vida. Estamos aqui
gracias a nuestros padres, pero
también gracias a nuestros abuelos,
que nos hicieron experimentar que
somos bienvenidos en el mundo. A
menudo fueron ellos los que nos
amaron sin reservas y sin esperar
nada de nosotros; nos tomaron de la
mano cuando teniamos miedo, nos
tranquilizaron en la oscuridad de la
noche, nos alentaron cuando a plena
luz del dia tuvimos que decidir sobre
nuestra vida. Gracias a nuestros
abuelos recibimos una caricia de



parte de la historia; aprendimos que
la bondad, la ternura y la sabiduria
son raices firmes de la humanidad.
Muchos de nosotros hemos respirado
en la casa de los abuelos la fragancia
del Evangelio, la fuerza de una fe que
tiene sabor de hogar. Gracias a ellos
descubrimos una fe familiar, una fe
domeéstica; si, es asi, porque la fe se
comunica esencialmente asi, se
comunica “en lengua materna”, se
comunica en dialecto, se comunica a
traves del afecto y el estimulo, el
cuidado y la cercania.

Esta es nuestra historia que hay que
custodiar, la historia de la que somos
herederos; somos hijos porque somos
nietos. Los abuelos imprimieron en
nosotros el sello original de su forma
de ser, dandonos dignidad, confianza
en nosotros mismos y en los demas.
Ellos nos transmitieron algo que
dentro de nosotros nunca podra ser
borrado y, al mismo tiempo, nos han
permitido ser personas unicas,



originales, libres. Precisamente de
nuestros abuelos aprendimos que el
amor jamas es una imposicion,
nunca despoja al otro de su libertad
interior. De esta manera, Joaquin y
Ana amaron a Maria y amaron a
Jesus; y asi es como Maria amo a
Jesus, con un amor que nunca lo
asfixio ni lo retuvo, sino que lo
acompano a abrazar la mision para
la que habia venido al mundo.
Tratemos de aprender esto como
individuos y como Iglesia: no oprimir
nunca la conciencia de los demas, no
encadenar jamas la libertad de los
que tenemos cerca y, sobre todo, no
dejar nunca de amar y respetar a las
personas que nos precedieron y nos
han sido confiadas, tesoros preciosos
que custodian una historia mas
grande que ellos mismos.

Custodiar la historia que nos ha
generado —nos dice el Libro del
Eclesidstico— significa no empafiar
“la gloria” de nuestros antepasados,



no perder su recuerdo, no olvidarnos
de la historia que dio a luz nuestra
vida, acordarnos siempre de aquellas
manos que nos acariciaron y nos
tuvieron en sus brazos. Porque es en
esta fuente donde encontramos
consuelo en los momentos de
desanimo, luz en el discernimiento,
valor para afrontar los desafios de la
vida. Pero también custodiar la
historia que nos ha generado
significa volver siempre a esa escuela
donde aprendimos y vivimos el
amor. Ante las decisiones que
tenemos que tomar hoy, significa
preguntarnos qué harian los
mayores mas sabios que hemos
conocido si estuvieran en nuestro
lugar, qué nos aconsejan o nos
aconsejarian nuestros abuelos y
bisabuelos.

Queridos hermanos y hermanas,
preguntémonos, entonces, ;{SOmos
hijos y nietos que sabemos custodiar
la riqueza que hemos recibido?



¢Recordamos las buenas ensefianzas
que hemos heredado? ;Hablamos
con nuestros mayores, nos tomamaos
el tiempo para escucharlos? En
nuestras casas, cada vez mas
equipadas, cada vez mas modernas y
funcionales, ;sabemos como
habilitar un espacio digno para
conservar sus recuerdos, un lugar
especial, un pequefio santuario
familiar que, a través de imagenesy
objetos amados, nos permita también
elevar nuestros pensamientos y
oraciones a quienes nos han
precedido? ;Hemos conservado la
Biblia o el rosario de nuestros
antepasados? Rezar por ellos y en
union con ellos, dedicar tiempo a
recordarlos, conservar su legado. En
la niebla del olvido que asalta
nuestros tiempos vertiginosos,
hermanos y hermanas, es necesario
cuidar las raices, y asi es cOmo crece
el arbol, asi se construye el futuro.



Reflexionamos ahora sobre un
segundo aspecto: ademas de ser hijos
de una historia que hay que custodiar,
somos artesanos de una historia que
hay que construir. Cada uno de
nosotros puede reconocer lo que es,
con sus luces y sus sombras, segun el
amor que ha recibido o le ha faltado.
El misterio de la vida humana es
este: todos somos hijos de alguien,
fuimos generados y formados por
alguien, pero cuando nos hacemos
adultos, estamos también llamados a
generar, a ser padres, madres 'y
abuelos de alguien mas. Asi, pues,
viendo a la persona en que nos
hemos convertido, ¢qué queremos de
nosotros mismos? Los abuelos de los
que procedemos, los mayores que
sofiaron, esperaron y se sacrificaron
por nosotros, nos plantean una
pregunta fundamental: ;qué tipo de
sociedad queremos construir?
Hemos recibido tanto de manos de
los que nos han precedido, ;qué
queremos dejar en herencia a



nuestra posteridad? ;Una fe viva o
una fe al “agua de rosas”, una
sociedad basada en el beneficio
individual o basada en la
fraternidad, un mundo en paz o un
mundo en guerra, una creacion
devastada o un hogar todavia
acogedor?

Y no olvidemos que este movimiento
da vida, pues va desde las raices
hasta las ramas, las hojas y las flores
y los frutos del arbol. La verdadera
tradicion se expresa en esta
dimension vertical: de abajo para
arriba. Tengamos cuidado de no caer
en la caricatura de la tradicion, que
no se mueve en una linea vertical —
de las raices al fruto— sino en una
linea horizontal —adelante-atras—
que nos lleva a la cultura del
“retroceso” como refugio egoista; y
que no hace mas que encasillar el
presente y preservarlo en la logica
del “siempre se hizo asi”.



En el Evangelio que hemos
escuchado, Jesus dice a los discipulos
que son dichosos porque pueden ver
y oir lo que tantos profetas y justos
desearon ver y oir (cf. Mt 13,16-17).
Efectivamente, muchos creyeron en
la promesa de Dios de la venida del
Mesias, le prepararon el camino,
anunciaron su llegada. Sin embargo,
ahora que el Mesias ha llegado, los
que pueden verlo y oirlo estan
llamados a acogerlo y a anunciarlo.

Hermanos y hermanas, esto también
vale para nosotros. Nuestros
predecesores nos transmitieron una
pasion, una fuerza y un anhelo, un
fuego que nos corresponde reavivar;
no se trata de custodiar cenizas, sino
de reavivar el fuego que ellos
encendieron. Nuestros abuelos y
nuestros mayores deseaban ver un
mundo mas justo, mas fraternal, mas
solidario, y lucharon por darnos un
futuro. Ahora, nos toca a nosotros no
decepcionarlos. Nos toca hacernos



cargo de esta tradicion que
recibimos, porque la tradicion es la
fe viva de nuestros muertos. Por
favor, no la convirtamos en
tradicionalismo, que es la fe muerta
de los vivientes, como dijo un
pensador. Respaldados por ellos, por
nuestros mayores, que son nuestras
raices, nos corresponde a nosotros
dar fruto. Nosotros somos las ramas
que deben florecer y producir
nuevas semillas en la historia. Asi
pues, hagdmonos una pregunta
concreta. Ante la historia de la
salvacion a la que yo pertenezcoy
frente a quienes me han precedido y
amado, ¢qué hago? Si tengo un papel
unico e insustituible en la historia,
¢qué huella estoy dejando en mi
camino; qué estoy haciendo, qué
estoy dejando a los que me siguen;
qué estoy dando de mi? Muchas
veces la vida se mide por el dinero
que se gana, por la carrera que se
realiza, por el éxito y la
consideracion que se recibe de los



demas. Pero estos no son criterios
generativos. La pregunta es: ;estoy
generando, estoy generando vida?
¢Estoy difundiendo en la historia un
amor nuevo y renovado? ;Anuncio el
Evangelio alli donde vivo, sirvo a
alguien gratuitamente, como
hicieron conmigo los que me
precedieron? ;Qué estoy haciendo
por mi Iglesia, por mi ciudad, por mi
sociedad? Hermanas y hermanos, es
facil criticar, pero el Sefior no quiere
que seamos solo criticos con el
sistema, no quiere que seamos
cerrados, no quiere que seamos “de
los que retroceden”, de los que se
echan atras, como dijo el autor de la
carta a los Hebreos (cf. Hb 10,39),
sino nos quiere artesanos de una
historia nueva, tejedores de
esperanza, constructores de futuro,
artifices de paz.

Que Joaquin y Ana intercedan por
nosotros. Que nos ayuden a custodiar
la historia que nos ha generado y a



construir una historia generadora.
Que nos recuerden la importancia
espiritual de honrar a nuestros
abuelos y mayores, de sacar
provecho de su presencia para
construir un futuro mejor. Un futuro
en el que no se descarte a los
mayores porque funcionalmente “no
son necesarios”; un futuro que no
juzgue el valor de las personas solo
por lo que producen; un futuro que
no sea indiferente hacia quienes, ya
adelante en la edad, necesitan mas
tiempo, escucha y atencion; un
futuro en el que no se repita la
historia de violencia y marginacion
que sufren nuestros hermanos y
hermanas indigenas. Es un futuro
posible si, con la ayuda de Dios, no
rompemos el vinculo con los que nos
han precedido y alimentamos el
dialogo con los que vendran después
de nosotros: jovenes y mayores,
abuelos y nietos, juntos. Vayamos
adelante juntos, sofiemos juntos. Y
no olvidemos el consejo de Pablo a su



discipulo Timoteo: “Acuérdate de tu
madre y de tu abuela” (cf. 2 Tm 1,5).

Participacion en el "Lac Ste. Anne
Pilgrimage" y Liturgia de la
Palabra en Lac Ste. Anne

Queridos hermanos y hermanas, aba-
wash-did! Tansi! Oki! [jbuenos dias!]

Es hermoso para mi estar aqui,
peregrino con ustedes y en medio de
ustedes. En estos dias, hoy
especialmente, me llamo la atencion
el sonido de los tambores que me
han acompafiado alli donde he ido.
Este latido de los tambores me
parecia el eco del latido de muchos
corazones. Los corazones que,
durante siglos, han vibrado en estas
aguas; los corazones de tantos
peregrinos que juntos han marcado
el paso para alcanzar este “lago de
Dios”. Aqui se puede captar el latido
coral de un pueblo peregrino, de
generaciones que se han puesto en
camino hacia el Sefior para



experimentar su obra de sanacion.
iCuantos corazones llegaron aqui
anhelantes y fatigados, lastrados por
las cargas de la vida, y junto a estas
aguas encontraron la consolacion y
la fuerza para seguir adelante!
También aqui, sumergidos en la
creacion, hay otro latido que
podemos escuchar, el latido materno
de la tierra. Y asi como el latido de
los nifios, desde el seno materno, esta
en armonia con el de sus madres, del
mismo modo para crecer como seres
humanos necesitamos acompasar los
ritmos de la vida con los de la
creacion que nos da la vida. Asi pues,
vayamos de nuevo a nuestras fuentes
de vida: a Dios, a los padres y, en el
dia y en la casa de santa Ana, a los
abuelos, que saludo con gran afecto.

Transportados por estos latidos
vitales, estamos ahora aqui, en
silencio, contemplamos las aguas de
este lago. Esto nos ayuda a volver
también a las fuentes de la fe. Nos



permite peregrinar idealmente hasta
los lugares santos. Imaginar a Jesus,
que desarrollé gran parte de su
ministerio precisamente a la orilla de
un lago, el Lago de Galilea. Alli
escogid y llamo a los Apdstoles,
proclamo las Bienaventuranzas,
narro la mayor parte de las
parabolas, realizo signos y
curaciones. Por otro lado, aquel lago
constituia el corazon de la «Galilea
de las naciones» (Mt 4,15), una zona
periférica, de comercio, donde
confluian distintas poblaciones,
coloreando la region de tradiciones y
cultos dispares. Se trataba del lugar
mas distante, geografica y
culturalmente, de la pureza religiosa,
que se concentraba en Jerusalén,
junto al templo. Podemos, pues,
imaginar aquel lago, llamado mar de
Galilea, como una concentracion de
diferencias. En sus orillas se
encontraban pescadores y
publicanos, centuriones y esclavos,
fariseos y pobres, hombres y mujeres



de las mds variadas proveniencias y
extracciones sociales. Alli
precisamente, precisamente alli,
Jesus predico el Reino de Dios. No a
gente religiosa seleccionada, sino a
pueblos distintos que, como hoy,
acudian de varias partes, predico
acogiendo a todos y en un teatro
natural como este. Dios eligio ese
contexto poliédrico y heterogéneo
para anunciar al mundo algo
revolucionario: por ejemplo,
“pongan la otra mejilla, amen a los
enemigos, vivan como hermanos
para ser hijos de Dios, Padre que
hace salir el sol sobre buenos y malos
y hace caer la lluvia sobre justos e
injustos” (cf. Mt 5,38-48). De ese
modo, precisamente aquel lago,
“mestizado de diversidad”, fue la
sede de un inaudito anuncio de
fraternidad, de una revolucion sin
muertos ni heridos, la revolucion del
amor. Y aqui, en las orillas de este
lago, el sonido de los tambores que
atraviesa los siglos y une gentes



distintas, nos lleva hasta aquel
entonces. Nos recuerda que la
fraternidad es verdadera si une a los
que estan distanciados, que el
mensaje de unidad que el cielo envia
a la tierra no teme las diferencias y
nos invita a la comunion, a la
comunion de las diferencias, para
volver a comenzar juntos, porque
todos —jtodos!— somos peregrinos
en camino.

Hermanos, hermanas, peregrinos de
estas aguas, ¢qué podemos tomar de
ellas? La Palabra de Dios nos ayuda a
descubrirlo. El profeta Ezequiel ha
repetido por dos veces que las aguas
que surgen del templo, para el
pueblo de Dios, “dan la vida” y
“sanan” (cf. Ez 47,8-9).

Dan la vida. Pienso en las abuelas
que estan aqui con nosotros. Tantas.
Queridas abuelas, sus corazones son
fuentes de las que surge el agua viva
de la fe, con la que han apagado la



sed de hijos y nietos. Me admira el
papel vital de la mujer en las
comunidades indigenas. Ocupan un
puesto de mucho relieve en cuanto
fuentes benditas de vida, no sdlo
fisica sino también espiritual. Y,
pensando en sus kokum, pienso en
mi abuela. De ella recibi el primer
anuncio de la fe y aprendi que el
Evangelio se transmite asi, a través
de la ternura del cuidado y la
sabiduria de la vida. La fe raramente
nace leyendo un libro nosotros solos
en un salon, sino que se difunde en
un clima familiar, se transmite en la
lengua de las madres, con el dulce
canto dialectal de las abuelas. Me
alegra ver aqui a tantos abuelos y
bisabuelos. Gracias. Se los agradezco,
y quisiera decir a cuantos tienen
ancianos en casa, en la familia,
itienen un tesoro! Custodian entre
sus muros una fuente de vida; por
favor, haganse cargo de ellos como
de la herencia mas valiosa para amar
y custodiar.



El profeta decia que las aguas,
ademas de dar vida, sanan. Este
aspecto nos traslada a las orillas del
lago de Galilea, donde Jesus «sano a
muchos enfermos que sufrian de
diversos males» (Mc 1,34). Alli, «al
ponerse el sol, le llevaban todos los
enfermos» (v. 32). Esta tarde
imaginémonos alrededor del lago
con Jesus, mientras Fl se acerca, se
inclina y, con paciencia, compasion y
ternura, cura tantos enfermos en el
cuerpo y en el espiritu:
endemoniados, leprosos, paraliticos,
ciegos, pero también personas
afligidas, descorazonadas, perdidas y
heridas. Jesus ha venido y viene
todavia a hacerse cargo de nosotros,
a consolar y sanar nuestra
humanidad sola y agotada. A todos,
también a nosotros, dirige la misma
invitacion: «Vengan a mi todos los
cansados y abrumados por cargas, yo
los haré descansar» (Mt 11,28). O,
como en el texto que hemos



escuchado esta tarde: «El que tenga
sed, que venga a mi y beba» (Jn 7,37).

Hermanos, hermanas, todos nosotros
necesitamos de la sanacion de Jesus,
médico de las almas y de los cuerpos.
Sefior, como la gente a la orilla del
mar de Galilea no tenia miedo de
clamar por sus necesidades, también
nosotros, Sefior, esta tarde acudimos
a ti, con el dolor que llevamos
dentro. Te traemos nuestra aridez y
nuestras dificultades, te traemos los
traumas de la violencia padecida por
nuestros hermanos y hermanas
indigenas. En este lugar bendito,
donde reinan la armonia y la paz, te
presentamos las disonancias de
nuestra historia, los terribles efectos
de la colonizacion, el dolor
imborrable de tantas familias,
abuelos y nifios. Sefior, ayudanos a
sanar nuestras heridas. Sabemos que
esto requiere esfuerzo, cuidado y
hechos concretos de nuestra parte.
Pero sabemos también, Sefior, que



solos no lo podemos hacer. Nos
confiamos a Tiy a la intercesion de
tu madre y de tu abuela.

Si, Sefnor, nos confiamos a la
intercesion de tu madre y de tu
abuela, porque las madres y las
abuelas ayudan a sanar las heridas
del corazon. Durante los dramas de
la conquista, fue Nuestra Sefiora de
Guadalupe la que transmitio la recta
fe a los indigenas, hablando su
lengua, vistiendo sus trajes, sin
violencia y sin imposiciones. Y, poco
después, con la llegada de la
imprenta, se publicaron las primeras
gramaticas y catecismos en lenguas
indigenas. iCuanto bien han hecho
en este sentido los misioneros
auténticamente evangelizadores
para preservar en muchas partes del
mundo las lenguas y las culturas
autoctonas! En Canada, esta
“inculturacion materna” que se
realizo por obra de santa Ana, unio
la belleza de las tradiciones



indigenas y de la fe, las plasmo con la
sabiduria de una abuela, que es dos
veces mama. También la Iglesia es
mujer, también la Iglesia es madre.
De hecho, nunca hubo un momento
en su historia en que la fe no haya
sido transmitida, en lengua materna,
por las madres y por las abuelas. En
cambio, parte de la herencia
dolorosa que estamos afrontando
nace por haber impedido a las
abuelas indigenas transmitir la fe en
su lengua y en su cultura. Esta
pérdida ciertamente es una tragedia,
pero vuestra presencia aqui es un
testimonio de resiliencia y de
reinicio, de peregrinaje hacia la
sanacion, de apertura del corazon a
Dios que sana nuestro ser
comunidad. Hoy, todos nosotros,
como Iglesia, necesitamos sanacion,
necesitamos ser sanados de la
tentacion de encerrarnos en nosotros
mismos, de elegir la defensa de la
instituciéon antes que la busqueda de
la verdad, de preferir el poder



mundano al servicio evangélico.
Hermanos y hermanas, ayudémonos
a contribuir para edificar con el
auxilio de Dios una Iglesia madre
como El quiere: capaz de abrazar a
cada hijo e hija; abierta a todos y que
hable a cada uno, a cada una; que no
vaya contra nadie, sino que vaya al
encuentro de todos.

Las multitudes del lago de Galilea
que se agolpaban entorno a Jesus se
componian principalmente de gente
comun, gente sencilla que le llevaba
sus propias necesidades y sus
propias heridas. De la misma forma,
si queremos cuidar y sanar la vida de
nuestras comunidades, no podemos
comenzar sino desde los pobres,
desde los marginados. Con
demasiada frecuencia nos dejamos
guiar por los intereses de unos pocos
que estan bien; es necesario mirar
mas a las periferias y ponerse a la
escucha del grito de los ultimos, es
necesario saber acoger el dolor de los



que, muchas veces en silencio, en
nuestras ciudades masificadas y
despersonalizadas, gritan: “No nos
dejen solos”. Es también el grito de
los ancianos que corren el peligro de
morir solos en casa o abandonados
en una estructura, o de los enfermos
incomodos a los que, en vez de
afecto, se les suministra muerte. Es el
grito sofocado de los muchachos y
muchachas mads cuestionados que
escuchados, los cuales delegan su
libertad a un teléfono mavil,
mientras en las mismas calles otros
coetaneos suyos vagan perdidos,
anestesiados por alguna diversion,
cautivos de adicciones que los
vuelven tristes e insatisfechos,
incapaces de creer en si mismos, de
amar aquello que son y la belleza de
la vida que tienen. No nos dejen solos
es el grito de quien quisiera un
mundo mejor, pero que no sabe por
donde comenzar.



Jesus, que nos sana y consuela con el
agua viva de su Espiritu, esta tarde
en el Evangelio nos pide también que
de nosotros, desde el seno de quien
cree, “broten rios de agua viva” (cf. v.
38). Y nosotros, ¢sabemos calmar la
sed de nuestros hermanos y
hermanas? Mientras seguimos
pidiendo consuelo a Dios, ;sabemos
darlo también a los demds? jCudntas
veces nos liberamos de tantos pesos
interiores, por ejemplo, de no
sentirnos amados y respetados,
cuando comenzamos a amar a los
demas gratuitamente! En nuestras
soledades e insatisfacciones Jesus nos
empuja a salir, nos empuja a dar, nos
empuja a amar. Y entonces, me
pregunto: ¢qué hago yo por quien me
necesita? Mirando a los pueblos
indigenas, pensando en sus historias
y en el dolor que han sufrido, ¢qué
hago yo por ellos? ¢ Escucho con
curiosidad mundana y me
escandalizo por lo que ocurrio en el
pasado, o hago algo concreto por



ellos? ¢Rezo, leo, me informo, me
acerco, me dejo conmover por sus
historias? Y, mirandome a mi mismo,
si me encuentro en el sufrimiento,
jescucho a Jesus que me quiere
llevar fuera del recinto de mi
descontento y me invita a volver a
empezar, a superarlo, a amar? A
veces, el mejor modo para ayudar a
otra persona no es darle enseguida lo
que quiere, sino acompaiiarla,
invitarla a amar, a donarse. Porque
es asi, a traves del bien que podria
hacer por los demas, que descubrira
sus rios de agua viva, que descubrira
el tesoro unico y valioso que es €l
mismo.

Queridos hermanos y hermanas
indigenas, he venido como peregrino
también para decirles lo valiosos que
son para miy para la Iglesia. Deseo
que la Iglesia esté entretejida entre
nosotros, con la misma fuerzay
union que tienen los hilos de esas
franjas coloreadas que tantos de



ustedes llevan. Que el Sefior nos
ayude a ir hacia adelante en el
proceso de sanacion, hacia un futuro
cada vez mas saludable y renovado.
Creo que seria también el deseo de
sus abuelas y de sus abuelos, de
nuestros abuelos y de nuestras
abuelas. Que los abuelos de Jesus, los
santos Joaquin y Ana, bendigan
nuestro camino.

27 de julio

Encuentro con las autoridades
civiles, los representantes de los
pueblos indigenas y el Cuerpo
Diplomatico en la "Citadelle de
Québec"

Sefiora Gobernadora General,

senor Primer Ministro,



distinguidas autoridades civiles y
religiosas,

estimados Representantes de los
pueblos indigenas,

distinguidos miembros del Cuerpo
Diplomatico,

sefioras y sefiores:

Los saludo cordialmente y le
agradezco a la sefiora Mary Simon y
al sefior Justin Trudeau sus amables
palabras. Me complace dirigirme a
ustedes, que tienen la
responsabilidad de servir a los
habitantes de este gran pais que, “de
mar a mar”, ofrece un extraordinario
patrimonio natural. Entre las
muchas bellezas, pienso en los
inmensos y espectaculares bosques
de arce, que hacen que el paisaje
canadiense sea unico y colorido. Me
gustaria inspirarme en el simbolo
por excelencia de estas tierras, la
hoja del arce, que desde los escudos



de Quebec se extendio rapidamente
hasta convertirse en el emblema
destacado en la bandera del pais.

Aunque esto haya sucedido en
tiempos bastante recientes, los arces
custodian el recuerdo de muchas
generaciones pasadas, mucho antes
de que los colonos llegaran a suelo
canadiense. Los pueblos nativos
extraian de ellos savia con la que
elaboraban nutritivos jarabes. Esto
nos lleva a pensar en su laboriosidad,
siempre atentos a salvaguardar la
tierra y el medio ambiente, fieles a
una vision armoniosa de la creacién,
que es un libro abierto que ensefia al
hombre a amar al Creador y a vivir
en simbiosis con los demas seres
vivos. Hay mucho que aprender de
esto, de la capacidad de escuchar a
Dios, a las personas y a la naturaleza.
Lo necesitamos especialmente en el
torbellino frenético del mundo
actual, caracterizado por una
constante “rapidacion”, que dificulta



un desarrollo verdaderamente
humano, sostenible e integral (cf.
Carta enc. Laudato si’, 18),
terminando por generar una
“sociedad del cansancio y de la
desilusion”, que lucha por descubrir
de nuevo el gusto por la
contemplacion, el sabor genuino de
las relaciones, la mistica de la
totalidad. jCuanta necesidad tenemos
de escucharnos, dialogar, para
alejarnos del individualismo
imperante, de los juicios
apresurados, de la agresividad
desenfrenada, de la tentacion de
dividir el mundo en buenos y malos!
Las grandes hojas de arce, que
absorben el aire contaminado y
restituyen oxigeno, nos invitan a
maravillarnos con la belleza de la
creacion y a dejarnos atraer por los
sanos valores presentes en las
culturas indigenas: son una
inspiracion para todos nosotros y nos
pueden ayudar a sanar los dafinos
habitos de explotar. Explotar la


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#18

creacion, las relaciones, el tiempo, y
orientar la actividad humana
unicamente en funcion de la utilidad
y del beneficio.

Sin embargo, estas lecciones vitales
han sido objeto de una violenta
oposicion en el pasado. Pienso
especialmente en las politicas de
asimilacion y desvinculacion, que
incluian el sistema de escuelas
residenciales y que dafiaron a
muchas familias indigenas,
minusvalorando su lengua, su
cultura y su vision del mundo. En ese
deplorable sistema promovido por
las autoridades gubernamentales de
la época, que separd a tantos nifios
de sus familias, estuvieron
involucradas varias instituciones
catolicas locales, por lo que expreso
vergienza y dolor y, junto con los
Obispos de este pais, renuevo mi
peticion de perddn por el mal que
tantos cristianos cometieron contra
los pueblos indigenas. Por todo esto



pido perdon. Es tragico cuando
algunos creyentes, como ocurrio en
ese periodo histérico, no se adecuan
al Evangelio sino a las conveniencias
del mundo. Si la fe cristiana ha
desemperfiado un papel esencial en la
conformacion de los mas altos
ideales del Canadad, caracterizados
por el deseo de construir un pais
mejor para todos sus habitantes, es
necesario, admitiendo las propias
faltas, comprometerse juntos a
realizar aquello que sé que todos
ustedes comparten: promover los
derechos legitimos de los pueblos
originarios y fomentar procesos de
sanacion y reconciliacion entre ellos
y los no indigenas del Pais. Esto se
refleja en vuestro compromiso para
responder adecuadamente a los
llamamientos de la Comision para la
Verdad y la Reconciliacion, asi como
en vuestra atencion en reconocer los
derechos de los pueblos originarios.



La Santa Sede y las comunidades
catolicas locales mantienen una
voluntad concreta respecto a la
promocion de las culturas indigenas,
con caminos espirituales especificos
y apropiados, que incluyan la
atencion a sus tradiciones culturales,
sus costumbres, sus lenguas y sus
procesos educativos propios, en el
espiritu de la Declaracion de las
Naciones Unidas sobre los Derechos
de los Pueblos Indigenas. Es nuestro
deseo renovar la relacion entre la
Iglesia y los pueblos indigenas de
Canadd, una relacion marcada tanto
por un amor que ha dado grandes
frutos como también,
lamentablemente, por heridas que
nos estamos esforzando en
comprender y sanar. Estoy muy
agradecido por haber conocido y
escuchado a varios representantes de
los pueblos indigenas durante los
ultimos meses en Roma, y por poder
afianzar, aqui en Canada, las
hermosas relaciones que hemos



entablado. Los momentos que
vivimos juntos han dejado en mi una
huella y el firme deseo de responder
a la indignacion y la vergiienza por el
sufrimiento que soportaron los
indigenas, recorriendo un camino
fraternal y paciente con todos los
canadienses conforme a la verdad y
la justicia, esforzandonos por la
sanacion y la reconciliacion,
animados siempre por la esperanza.

Aquella «historia de dolor y de
desprecios», originada por una
mentalidad colonizadora, «no se sana
facilmente». Al mismo tiempo, nos
advierte que «la colonizacion no se
detiene, sino que en muchos lugares
se transforma, se disfraza y se
disimula» (Exhort. ap. Querida
Amazonia, 16). Este es el caso de las
colonizaciones ideoldgicas. Si en su
momento la mentalidad colonialista
se desentendio de la vida concreta de
los pueblos, imponiendo modelos
culturales preestablecidos, tampoco


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#16
https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20200202_querida-amazonia.html#16

faltan hoy colonizaciones ideoldgicas
que contrastan la realidad de la
existencia y que sofocan el apego
natural a los valores de los pueblos,
intentando desarraigar sus
tradiciones, su historia y sus vinculos
religiosos. Se trata de una
mentalidad que, presumiendo de
haber superado “las oscuras paginas
de la historia”, da cabida a la asi
llamada cultura de la cancelacion,
que juzga el pasado so6lo en funcion
de algunas, de ciertas, categorias
actuales. Asi se implanta una moda
cultural que estandariza, que vuelve
todo igual, que no tolera las
diferencias y se centra solo en el
momento presente, en las
necesidades y los derechos de los
individuos, descuidando a menudo
los deberes hacia los mas débiles y
fragiles; los pobres, los emigrantes,
los mayores, los enfermos, 1os no
nacidos... Son ellos los olvidados por
las sociedades del bienestar; son ellos
los que, en la indiferencia general,



son descartados como hojas secas
para ser quemadas.

Por otro lado, el rico follaje
multicolor de los arboles de arce nos
recuerda la importancia de la
totalidad, la importancia de
promover comunidades humanas
que no uniformen, sino que sean
realmente abiertas e inclusivas. Y asi
como cada hoja es esencial para
enriquecer el follaje, también cada
familia, célula fundamental de la
sociedad, debe ser valorada, porque
«el futuro de la humanidad se fragua
en la familia» (S. Juan Pablo II,
Exhort. ap. Familiaris consortio, 86).
Ella es la primera realidad social
concreta, pero se ve amenazada por
muchos factores, como la violencia
doméstica, la intensificacion del
trabajo, la mentalidad individualista,
el afan desenfrenado de hacer
carrera, el desempleo, la soledad de
los jovenes, el abandono de los
mayores y de los enfermos... Los



pueblos indigenas tienen mucho que
ensefiarnos sobre el cuidado y la
proteccion de la familia, donde ya
desde nifios se aprende a reconocer
lo que esta bien y lo que esta mal, a
decir la verdad, a compartir, a
corregir los errores, a empezar de
nuevo, a darse animo, a
reconciliarse. Que el mal sufrido por
los pueblos indigenas, y del que hoy
nos avergonzamaos, nos sirva de
advertencia hoy, para que no se deje
de lado el cuidado y los derechos de
la familia en nombre de eventuales
necesidades productivas e intereses
individuales.

Volvamos a la hoja de arce. En
tiempos de guerra, los soldados la
utilizaban como venda y emplasto
para las heridas. Hoy, ante la locura
sin sentido de la guerra, necesitamos
de nuevo calmar los extremismos de
la contraposicion y curar las heridas
del odio. Una testigo de algunas
tragicas violencias del pasado dijo



recientemente que «la paz tiene su
propio secreto: no odiar nunca a
nadie. Si se quiere vivir no se debe
odiar nunca» (Entrevista a E. Bruck,
en Avvenire, 8 marzo 2022). No
necesitamos dividir el mundo en
amigos y enemigos, distanciarnos y
armarnos hasta los dientes: no sera
la carrera armamentistica ni las
estrategias de disuasion las que
traigan la paz y la seguridad. No hay
que preguntarse como continuar las
guerras, sino como detenerlas. E
impedir que los pueblos vuelvan a
ser rehenes de las garras de
espantosas guerras frias que todavia
se extienden. Se necesitan politicas
creativas y con vision de futuro, que
sepan romper los esquemas de los
bandos para dar respuestas a los
retos globales.

Los grandes retos actuales, como la
paz, el cambio climatico, los efectos
de las pandemias y las migraciones
internacionales, estan unidos por



una constante: son globales, son
retos globales, afectan a todos. Y si
todos ellos hablan de la necesidad del
conjunto, la politica no puede quedar
prisionera de los intereses
partidistas. Hay que saber mirar,
como ensefia la sabiduria indigena, a
las siete generaciones futuras, no a la
conveniencia inmediata, a los plazos
electorales o al apoyo de los lobbies.
Y también valorar los deseos de
fraternidad, justicia y paz de las
jovenes generaciones. Si, para
recuperar la memoria y la sabiduria
es necesario escuchar a los mayores,
y para tener impulso y futuro es
necesario abrazar los suefios de los
jovenes. Ellos se merecen un futuro
mejor que el que les estamos
preparando, se merecen participar
en las decisiones sobre la
construccion del hoy y del mafiana,
especialmente sobre el cuidado de la
casa comun, para el cual los valores y
las ensefianzas de los pueblos
indigenas son valiosos. A este



respecto, me gustaria agradecer el
encomiable compromiso local en
favor del medio ambiente. Casi se
podria decir que los emblemas
extraidos de la naturaleza, como el
lirio en la bandera de esta provincia
de Quebec, y la hoja de arce en la del
pais, confirman la vocacion ecoldgica
de Canada.

Cuando la comision correspondiente
evalud los miles de bocetos recibidos
para la realizacion de la bandera
nacional, muchos de ellos
presentados por personas comunes,
sorprendio que casi todos ellos
contuvieran la representacion de la
hoja de arce. La participacion en
torno a este simbolo compartido me
sugiere subrayar una palabra clave
para los canadienses:
multiculturalismo. Este esta en la
base de la cohesion de una sociedad
tan diversa como son los colores de
las copas de los arboles de arce. La
misma hoja de arce, con su



multiplicidad de puntas y lados,
sugiere una figura poliédrica,
mostrando que ustedes son un
pueblo capaz de incluir, para que los
que vengan puedan encontrar un
lugar en esa unidad multiforme y
aportar su propia y original
contribucion (cf. Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 236). E1
multiculturalismo es un reto
permanente; se trata de acogery
abrazar a los distintos componentes
presentes, respetando, al mismo
tiempo, la diversidad de sus
tradiciones y culturas, sin suponer
que el proceso esté concluido de una
vez para siempre. En este sentido,
expreso mi agradecimiento por la
generosidad en acoger a numerosos
inmigrantes ucranianos y afganos.
Pero también es necesario trabajar
para superar la retorica del miedo
hacia los inmigrantes y darles, segun
las posibilidades del pais, una
oportunidad concreta de participar
responsablemente en la sociedad.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_todo_es_superior_a_la_parte

Para ello, los derechos y la
democracia son indispensables.
También es necesario hacerle frente
a la mentalidad individualista,
recordando que la vida en comun se
basa en premisas que el sistema
politico por si solo no puede
producir. También en esto, la cultura
indigena es un gran apoyo al
recordarnos la importancia de los
valores de la socializacion. Y también
la Iglesia catodlica, con su dimension
universal y su atencion hacia los mas
fragiles, con su legitimo servicio a
favor de la vida humana en todas sus
etapas, desde la concepcion hasta la
muerte natural, se complace en
ofrecer su contribucion.

En estos ultimos dias, he sabido de
numerosas personas necesitadas que
llaman a las puertas de las
parroquias. Incluso en un pais tan
desarrollado y avanzado como
Canada, que dedica mucha atencion
a la asistencia social, no son pocos los



indigentes que dependen de las
iglesias y los bancos de alimentos
para obtener la ayuda y el apoyo
basicos, que —no lo olvidemos— no
son solo materiales. Estos hermanos
y hermanas nos llevan a considerar
la urgencia de trabajar para
remediar la radical injusticia que
contamina nuestro mundo, a causa
de la cual la abundancia de los dones
de la creacion se distribuye de forma
demasiado desigual. Es escandaloso
que la riqueza generada por el
desarrollo economico no beneficie a
todos los sectores de la sociedad. Y es
triste que sea precisamente entre los
nativos donde se registran a menudo
muchos indices de pobreza, a los que
se unen otros indicadores negativos,
como la baja escolarizacion, el no
facil acceso a la vivienda y a la
asistencia sanitaria. Que el emblema
de la hoja de arce, que aparece
habitualmente en las etiquetas de los
productos del pais, sea un incentivo
para que todos tomen decisiones



economicas y sociales encaminadas
al compartir y al cuidado de los
necesitados.

Sdélo trabajando juntos, mano a
mano, es como podemos hacer frente
a los apremiantes retos de hoy. Les
agradezco su hospitalidad, su
atencion y su estima, diciéndoles con
sincero afecto que llevo a Canaday
su gente muy cerca de mi corazon.

28 de julio

Santa Misa en el Santuario
Nacional de Santa Ana de Beaupré

El viaje de los discipulos de Emaus, al
final del Evangelio de san Lucas, es
una imagen de nuestro camino
personal y del camino de la Iglesia.
En el curso de la vida —y de la vida
de fe—, mientras llevamos adelante
los suerios, los proyectos, las



ilusiones y las esperanzas que viven
en nuestro corazon, enfrentamos
también nuestras fragilidades y
debilidades, experimentamos
derrotas y desilusiones, y tantas
veces quedamos bloqueados por un
sentimiento de fracaso que nos
paraliza. Pero el Evangelio nos
anuncia que, precisamente en ese
momento, no estamos solos, el Sefior
sale a nuestro encuentro, se pone a
nuestro lado, recorre nuestro mismo
camino con la discrecion de un
transeunte amable que nos quiere
abrir los ojos y hacer arder nuestro
corazon. Asi, cuando las decepciones
dejan espacio al encuentro con el
Senor, la vida vuelve a nacer a la
esperanza y podemos reconciliarnos,
con nosotros mismos, con los
hermanos y con Dios.

Sigamos entonces el itinerario de este
camino que podemos titular: del
fracaso a la esperanza.



En primer lugar esta el sentimiento
de fracaso, que anida en el corazon
de estos dos discipulos después de la
muerte de Jesus. Habian perseguido
un suefio con entusiasmo. En Jesus
habian puesto todas sus esperanzasy
sus deseos. Ahora, después de la
escandalosa muerte en la cruz, le dan
la espalda a Jerusalén para volver a
casa, a la vida de antes. El suyo es un
viaje de regreso, como queriendo
olvidar aquella experiencia que ha
llenado de amargura sus corazones,
aquel Mesias condenado a muerte
como un delincuente en la cruz.
Vuelven a casa abatidos, «con el
semblante triste» (Lc 24,17). Las
expectativas que se habian creado
quedaron en nada, las esperanzas en
las que creyeron se desmoronaron,
los suefios que habrian querido
realizar dejaron paso a la desilusion
y a la amargura.

Esta experiencia que atafie también a
nuestra vida y, del mismo modo, al



camino espiritual, en todas las
ocasiones en las que nos vemos
obligados a redimensionar nuestras
expectativas y aprender a convivir
con la ambigiiedad de la realidad,
con las sombras de la vida y con
nuestras debilidades. Es algo que nos
sucede cada vez que nuestros ideales
afrontan las decepciones de la vida y
nuestros planes caen en el olvido por
culpa de nuestras fragilidades;
cuando empezamos proyectos de
bien pero no tenemos capacidad de
llevarlos a cabo (cf. Rm 7,18); cuando
en las actividades que nos ocupan o
en nuestras relaciones
experimentamos —antes o después—
una derrota, un error, un reveés, una
caida. Esto sucede mientras vemos
derrumbarse aquello en lo que
creimos o con lo que nos
comprometimos y también cuando
nos sentimos bajo el peso de nuestro
pecado y del sentimiento de culpa.



Y esto es 1o que les sucedio a Adan y
Eva como oimos en la primera
Lectura, su pecado no solo los alejo
de Dios, sino que los distanci6 el uno
del otro. No hacian mas que acusarse
mutuamente. Y lo vemos también en
los discipulos de Emaus, cuyo
malestar por haber visto
derrumbarse el proyecto de Jesus
solo les dejaba espacio para una
discusion estéril. Lo mismo se puede
verificar en la vida de la Iglesia: esa
comunidad de los discipulos del
Sefior que representan los dos de
Emaus. A pesar de ser la comunidad
del Resucitado, podemos encontrarla
vagando perdida y desilusionada
ante el escandalo del mal y de la
violencia del Calvario. No le queda
entonces otra opcion que tomar en
mano el sentimiento de fracasoy
preguntarse: ;qué ha pasado?, ;por
qué ha sucedido?, ;como ha podido
ocurrir?



Hermanos y hermanas, son
preguntas que cada uno de nosotros
se hace a si mismo; y son también
cuestiones candentes que resuenan
en el corazon de la Iglesia que
peregrina en Canadd, en este arduo
camino de sanacion y reconciliacion
que esta realizando. También
nosotros, ante el escandalo del mal y
ante el Cuerpo de Cristo herido en la
carne de nuestros hermanos
indigenas, nos hemos sumergido en
la amargura y sentimos el peso de la
caida. Permitanme que me una
espiritualmente a la multitud de
peregrinos que suben la “Scala
Santa”, que evoca la subida de Jesus
al pretorio de Pilatos, y
acompaiiarlos como Iglesia en estas
preguntas que nacen del corazon
lleno de dolor: ¢Por qué sucedio todo
esto? ¢Como pudo ocurrir algo asi en
la comunidad de los seguidores de
Jesus?



En este punto, debemos estar atentos
a la tentacion de la huida, que esta
presente en los dos discipulos del
Evangelio. Huir, deshacer el camino,
escapar del lugar donde ocurrieron
los hechos, intentar que
desaparezcan, buscar un “lugar
tranquilo” como Emaus con tal de
olvidarlos. No hay nada peor, ante
los reveses de la vida, que huir para
no afrontarlos. Es una tentacion del
enemigo, que amenaza nuestro
camino espiritual y el camino de la
Iglesia; nos quiere hacer creer que la
derrota es definitiva, quiere
paralizarnos con la amargura y la
tristeza, convencernos de que no hay
nada que hacer y que por tanto no
merece la pena encontrar un camino
para volver a empezar.

Sin embargo, el Evangelio nos revela
que, precisamente en las situaciones
de desengafio y de dolor, justamente
cuando experimentamos atonitos la
violencia del mal y la verglienza de



la culpa, cuando el rio de nuestra
vida se seca a causa del pecado y del
fracaso, cuando desnudos de todo
nos parece que ya no nos queda
nada, precisamente alli es cuando el
Sefior sale a nuestro encuentroy
camina con nosotros. En el camino
de Emaus, Fl se acerca con discrecién
para acompariar y compartir con
esos discipulos entristecidos sus
pasos resignados. Y, ;qué hace? No
ofrece palabras genéricas de aliento
o0 de circunstancia, ni tampoco
consolaciones faciles, sino que,
desvelando en las Sagradas
Escrituras el misterio de su muerte y
su resurreccion, ilumina la historia y
los acontecimientos que han vivido.
De ese modo, abre los ojos de ellos
para ver las cosas con una nueva
mirada. También nosotros que
compartimos la Eucaristia en esta
Basilica podemos releer muchos
acontecimientos de la historia. En
este mismo lugar hubo ya tres
templos, pero también hubo



personas que no se echaron atras
ante las dificultades, y fueron
capaces de volver a sofiar a pesar de
sus errores y los de los demas. Asi,
cuando hace cien afios un incendio
devasto el santuario, ellos no se
dejaron vencer, construyendo este
templo con valor y creatividad. Y
todos los que comparten la Eucaristia
desde las cercanas Llanuras de
Abraham, también pueden percibir
el animo de aquellos que no se
dejaron secuestrar por el odio de la
guerra, de la destruccion y del dolor,
sino que supieron proyectar de
nuevo una ciudad y un pais.

Finalmente, ante los discipulos de
Emaus, Jesus parte el pan,
abriéndoles los o0jos y mostrandose
una vez mas como Dios de amor que
ofrece la vida por sus amigos. De este
modo, los ayuda a retomar el camino
con alegria, a recomenzar, a pasar
del fracaso a la esperanza. Hermanos
y hermanas, el Sefior quiere también



hacer lo mismo con cada uno de
nosotros y con su Iglesia. ¢Como
pueden abrirse de nuevo nuestros
0j0s?, ;como puede nuestro corazon
inflamarse por el Evangelio una vez
mas? ;Qué hacer mientras nos
afligimos por las distintas pruebas
espirituales y materiales, mientras
buscamos el camino hacia una
sociedad mas justa y fraterna,
mientras deseamos recuperarnos de
nuestras decepciones y cansancios,
mientras esperamos sanarnos de las
heridas del pasado y reconciliarnos
con Dios y entre nosotros?

Sélo hay un camino, una sola via, es
la via de Jesus, ese camino que es
Jesus mismo (cf. Jn 14,6). Creamos
que Jesus se une a nuestro camino y
dejémosle que nos alcance, dejemos
que sea su Palabra la que interprete
la historia que vivimos como
individuos y como comunidad, y la
que nos indique el camino para
sanar y para reconciliarnos.



Partamos con fe el Pan eucaristico,
porque alrededor de la mesa
podemos redescubrirnos hijos
amados del Padre, llamados a ser
todos hermanos. Jesus, partiendo el
Pan, confirma el testimonio de las
mujeres, a las que los discipulos no
habian dado crédito, que jha
resucitado! En esta Basilica, donde
recordamos a la madre de la Virgen
Maria, y en la que se encuentra
también la cripta dedicada a la
Inmaculada Concepcion, tenemos
que resaltar el papel que Dios ha
querido dar a la mujer en su plan de
salvacion. Santa Ana, la Santisima
Virgen Maria, las mujeres de la
mafana de Pascua nos indican un
nuevo camino de reconciliacion, la
ternura materna de tantas mujeres
nos puede acompanar —como Iglesia
— hacia tiempos nuevamente
fecundos, en los que dejemos atras
tanta esterilidad y tanta muerte, y
colocar en el centro a Jesus, el
Crucificado Resucitado.



De hecho, en el centro de nuestras
preguntas, de los trabajos que
llevamos dentro, de la misma vida
pastoral, no podemos ponernos a
nosotros mismos y nuestras
frustraciones, debemos ponerlo a El,
al Sefior Jesus. En el corazon de cada
cosa pongamos su Palabra, que
ilumina los eventos y nos restituye
0jos para ver la presencia eficaz del
amor de Dios y la posibilidad del
bien incluso en las situaciones
aparentemente perdidas. Pongamos,
igualmente, el Pan de la Eucaristia,
que Jesus parte todavia para
nosotros hoy, para compartir su vida
con la nuestra, abrazar nuestras
debilidades, sostener nuestros pasos
cansados y sanar nuestro corazon. Y,
reconciliados con Dios, con los otros
y con nosotros mismos, podremos
también ser instrumentos de
reconciliacion y de paz en la
sociedad en la que vivimos.



Sefior Jesus, nuestro camino, nuestra
fuerza y consolacion, nos dirigimos a
ti como los discipulos de Emaus:
«Quédate con nosotros, porque ya es
tarde» (Lc 24,29). Quédate con
nosotros, Sefior, cuando declina la
esperanza y cae la noche oscura de la
decepcion. Quédate con nosotros
porque contigo, Jesus, nuestro
camino toma una nueva direccion y
desde los callejones sin salida de la
desconfianza renace el asombro de la
alegria. Quédate con nosotros, Sefior,
porque contigo la noche del dolor se
cambia en alba radiante de vida.
Simplemente decimos: quédate con
nosotros, Sefior, porque si Tu
caminas a nuestro lado el fracaso se
abre a la esperanza de una vida
nueva. Amén.

Visperas con los obispos,
sacerdotes, diaconos, consagrados,
seminaristas y agentes pastorales
en la Catedral Notre-Dame de
Quebec



Queridos hermanos obispos, queridos
sacerdotes y didconos, consagradas,
consagrados, seminaristas y agentes
pastorales: jBuenas tardes!

Agradezco a Monsefior Poisson las
palabras de bienvenida que me ha
dirigido, los saludo a todos ustedes,
especialmente a los que tuvieron que
recorrer un camino largo para poder
llegar, jlas distancias en vuestro pais
son realmente enormes! Por eso,
igracias! Estoy contento de
encontrarme con ustedes.

Es significativo que nos encontremos
en la Basilica de Notre-Dame de
Quebec, catedral de esta Iglesia
particular, sede primada del Canada,
cuyo primer obispo, san Francois de
Laval, abrio el Seminario en 1663y
durante todo su ministerio se dedicd
a la formacion de los sacerdotes. De
los “ancianos”, es decir, de los
presbiteros, nos habld la Lectura
breve que hemos escuchado. San



Pedro nos ha exhortado: «Apacienten
el rebafio de Dios que les ha sido
confiado; velen por él, no forzada,
sino espontaneamente» (1 P 5,2).
Mientras estamos aqui reunidos
como Pueblo de Dios, recordemos
que Jesus es el Pastor de nuestra
vida, que cuida de nosotros porque
nos ama verdaderamente. A
nosotros, pastores de la Iglesia, se
nos pide esa misma generosidad para
apacentar el rebafio, para que pueda
manifestarse la solicitud de Jesus por
todos y su compasion por las heridas
de cada uno.

Y precisamente porque somos signo
de Cristo, el apostol Pedro nos
exhorta: apacienten el rebario,
guienlo, no dejen que se pierda
mientras ustedes se ocupan de los
propios asuntos. Cuidenlo con
dedicacion y ternura. Y —agrega—
haganlo “espontdneamente”, no de
manera forzada, no como un deber,
no como religiosos asalariados o



funcionarios de lo sagrado, sino con
corazon de pastores, con entusiasmo.
Si nosotros lo miramos a El, Buen
Pastor, antes que a nosotros mismos,
descubriremos que estamos
custodiados con ternura y
sentiremos la cercania de Dios. De
aqui nace la alegria del ministerio y,
antes aun, la alegria de la fe; no de
ver lo que nosotros somos capaces de
hacer, sino de saber que Dios esta
cerca, que nos amo primero y nos
acompaiia cada dia.

Esta, hermanos y hermanas, es
nuestra alegria; no es una alegria
facil, esa que a menudo nos propone
el mundo, ilusiondndonos con fuegos
artificiales; esta alegria no esta ligada
a riquezas y seguridades; tampoco
esta ligada a la persuasion de que en
la vida nos ira siempre bien, sin
cruces ni problemas. La alegria
cristiana, en cambio, estd unida a
una experiencia de paz que
permanece en el corazon incluso



cuando estamos rodeados de pruebas
y aflicciones, porque sabemos que no
estamos solos, sino acompaifiados de
un Dios que no es indiferente a
nuestra suerte. Asi como cuando el
mar estd agitado, que en la superficie
aparece turbulento y en la
profundidad permanece serenoy
tranquilo. Esta es la alegria cristiana:
un don gratuito, la certeza de
sabernos amados, sostenidos,
abrazados por Cristo en cada
situacién de la vida. Porque es Fl
quien nos libera del egoismo y del
pecado, de la tristeza de la soledad,
del vacio interior y del miedo,
dandonos una mirada nueva de la
vida, una mirada nueva de la
historia: «Con Jesucristo siempre
nace y renace la alegria» (Exhort. ap.
Evangelii gaudium, 1).

Y entonces si podemos preguntarnos:
¢como va nuestra alegria? ¢Como va
mi alegria? Nuestra Iglesia, ;expresa
la alegria del Evangelio? En nuestras


https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#La_alegr%C3%ADa_del_Evangelio

comunidades, ¢hay una fe que atrae
por la alegria que comunica?

Si queremos afrontar estas
cuestiones en su raiz, no podemos
menos que reflexionar sobre aquello
que, en la realidad de nuestro
tiempo, hace peligrar la alegria de la
fe y amenaza con oscurecerla,
poniendo seriamente en crisis la
experiencia cristiana. Pensamos
entonces inmediatamente en la
secularizacion, que desde hace
tiempo ha transformado el estilo de
vida de las mujeres y de los hombres
de hoy, dejando a Dios casi en el
trasfondo, como desaparecido del
horizonte. Pareciera que su Palabra
ya no es una brujula de orientacion
para la vida, para las opciones
fundamentales, para las relaciones
humanas y sociales. Pero debemos
hacer rapidamente una aclaracion:
cuando observamos la cultura en la
que estamos inmersos, sus lenguajes
y sus simbolos, es necesario estar



atentos a no quedar prisioneros del
pesimismo y del resentimiento,
dejandonos llevar por juicios
negativos o nostalgias inutiles. Hay,
en efecto, dos miradas posibles
respecto al mundo en que vivimos:
una la llamaria “mirada negativa” y
la otra “mirada que discierne”.

La primera, la mirada negativa, nace
con frecuencia de una fe que,
sintiéndose atacada, se concibe como
una especie de “armadura” para
defenderse del mundo. Acusa la
realidad con amargura, diciendo: “el
mundo es malo, reina el pecado”, y
asi corre el peligro de revestirse de
un “espiritu de cruzada”. Prestemos
atencion a esto, porque no es
cristiano; de hecho, no es el modo de
obrar de Dios, el cual —nos recuerda
el Evangelio— «amo tanto al mundo,
que entrego a su Hijo unico para que
todo el que cree en él no muera, sino
que tenga Vida eterna» (Jn 3,16). El
Sefior, que detesta la mundanidad,



tiene una mirada buena sobre el
mundo. Fl bendice nuestra vida, dice
bien de nosotros y de nuestra
realidad, se encarna en las
situaciones de la historia no para
condenar, sino para hacer brotar la
semilla del Reino precisamente ahi
donde pareceria que triunfan las
tinieblas. Si nos detenemos en una
mirada negativa, por el contrario,
acabaremos por negar la
encarnacion porque, mas que
encarnarnos en la realidad,
huiremos de ella. Nos cerraremos en
nosotros mismos, lloraremos
nuestras pérdidas, nos lamentaremos
continuamente y caeremos en la
tristeza y en el pesimismo: tristeza y
pesimismo nunca vienen de Dios. En
cambio, estamos llamados a tener
una mirada semejante a la de Dios,
que sabe distinguir el bien y se
obstina en buscarlo, en verlo y en
alimentarlo. No es una mirada
ingenua, sino una mirada que
discierne la realidad.



Para afinar nuestro discernimiento
sobre el mundo secularizado,
dejémonos inspirar por lo que
escribid san Pablo VI, en la Evangelii
nuntiandi, exhortacion apostolica
que todavia hoy tiene vigencia. Para
él, la secularizacion es «un esfuerzo,
en sl mismo justo y legitimo, no
incompatible con la fe y la

religion» (Exhort. ap. Evangelii
nuntiandi, 55), para descubrir las
leyes de la realidad y de la misma
vida humana dadas por el Creador.
Dios, en efecto, no nos quiere
esclavos sino hijos, no quiere decidir
en nuestro lugar ni oprimirnos con
un poder sagrado en un mundo
gobernado por leyes religiosas. No, 1
nos ha creado libres y nos pide que
seamos personas adultas, personas
responsables en la vida y en la
sociedad. Otra cosa —distinguia San
Pablo VI— es el secularismo, una
concepcion de vida que separa
totalmente del vinculo con el
Creador, de modo que se vuelve


https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html

«superfluo y hasta un obstaculo» y se
generan «nuevas formas de ateismo»
sutiles y variadas: «una civilizacion
del consumo, el hedonismo erigido
en valor supremo, una voluntad de
poder y de dominio, de
discriminaciones de todo

género» (iihid.). A nosotros como
Iglesia, sobre todo como pastores del
Pueblo de Dios, como pastores, como
consagradas, como consagrados,
diaconos, seminaristas, como agentes
de pastoral, a todos nosotros nos toca
saber hacer estas distinciones,
discernir. Si cedemos a la mirada
negativa y juzgamos de modo
superficial, corremos el riesgo de
transmitir un mensaje equivocado,
como si detrds de la critica sobre la
secularizacion estuviera, por parte
nuestra, la nostalgia de un mundo
sacralizado, de una sociedad de otros
tiempos en la que la Iglesia y sus
ministros tenian mas poder y
relevancia social. Y esta es una
perspectiva equivocada.


https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html

En cambio, como advierte un gran
estudioso de estos temas, el problema
de la secularizacion, para nosotros
cristianos, no debe ser la menor
relevancia social de la Iglesia o la
pérdida de riquezas materiales y
privilegios; mas bien, esta nos pide
que reflexionemos sobre los cambios
de la sociedad, que han influido en el
modo en el que las personas piensan
y organizan la vida. Si nos
detenemos en este aspecto, nos
damos cuenta de que no es la fe la
que esta en crisis, sino ciertas formas
y modos con los que anunciamos.
Por eso, la secularizacion es un
desafio a nuestra imaginacion
pastoral, es «la oportunidad para
recomponer la vida espiritual en
nuevas formas y también para
nuevas maneras de existir» (C.
Taylor, A Secular Age, Cambridge
2007, 437). De este modo, mientras la
mirada que discierne nos hace ver
las dificultades que tenemos en
transmitir la alegria de la fe, a la vez



nos estimula a volver a encontrar
una nueva pasion por la
evangelizacion, a buscar nuevos
lenguajes, a cambiar algunas
prioridades pastorales e ir a lo
esencial.

Queridos hermanos y hermanas,
necesitamos anunciar el Evangelio
para dar a los hombres y a las
mujeres de hoy la alegria de la fe.
Pero este anuncio no se hace
principalmente con palabras, sino
por medio de un testimonio
rebosante de amor gratuito, tal como
Dios hace con nosotros. Es un
anuncio que pide encarnarse en un
estilo de vida personal y eclesial que
pueda reavivar el deseo del Sefior,
infundir esperanza, transmitir
confianza y credibilidad. Y sobre esto
me permito, en espiritu fraterno,
proponerles tres desafios que ustedes
podran llevar adelante en la oracion
y en el servicio pastoral.



El primero de los desafios: dar a
conocer a Jesus. En los desiertos
espirituales de nuestro tiempo,
generados por el secularismo y la
indiferencia, es necesario volver al
primer anuncio. Lo repito: es
necesario volver al primer anuncio.
No podemos presumir de comunicar
la alegria de la fe presentando
aspectos secundarios a quienes
todavia no han abrazado al Sefior en
sus vidas, o bien sdlo repitiendo
clertas practicas, o reproduciendo
formas pastorales del pasado. Es
necesario encontrar nuevos caminos
para anunciar el corazon del
Evangelio a cuantos todavia no han
encontrado a Cristo. Y esto
presupone una creatividad pastoral
para llegar a las personas alla donde
viven, no esperando que vengan, alla
donde viven, descubriendo ocasiones
de escucha, de dialogo y de
encuentro. Es necesario volver a lo
esencial, es necesario volver al
entusiasmo de los Hechos de los



Apostoles, a la belleza de sentirnos
instrumentos de la fecundidad del
Espiritu hoy. Es necesario volver a
Galilea, es la cita de Jesus Resucitado,
que vayan a Galilea, para,
permitaseme la palabra, recomenzar
después del fracaso. Volver a Galilea.
Cada uno de nosotros tiene su propia
Galilea, la del primer anuncio.
Recuperar esa memoria.

Pero para anunciar el Evangelio
también es necesario ser creibles. Y
este es el segundo desafio: el
testimonio. El Evangelio se anuncia
de modo eficaz cuando la vida es la
que habla, la que revela esa libertad
que hace libres a los demas, esa
compasion que no pide nada a
cambio, esa misericordia que habla
de Cristo sin palabras. La Iglesia en
Canad4, después de haber sido
herida y desolada por el mal que
perpetraron algunos de sus hijos, ha
comenzado un nuevo camino. Pienso
en particular en los abusos sexuales



cometidos contra menores y
personas vulnerables, crimenes que
requieren acciones fuertes y una
lucha irreversible. Yo quisiera, junto
con ustedes, pedir nuevamente
perdon a todas las victimas. El dolor
y la verglienza que experimentamos
debe ser ocasion de conversion,
jnunca mas! Y, pensando en el
camino de sanacion y reconciliacion
con los hermanos y las hermanas
indigenas, que la comunidad
cristiana no se deje contaminar
nunca mas por la idea de que existe
una cultura superior a otras y que es
legitimo usar medios de coaccion
contra los demds. Recuperemos el
ardor misionero de vuestro primer
obispo, san Francois de Laval, que se
enfrento contra todos los que
degradaban a los indigenas
induciéndolos a consumir bebidas
para engariarlos. No permitamos que
ninguna ideologia enajene y
confunda los estilos y las formas de
vida de nuestros pueblos para



intentar doblegarlos y dominarlos.
Que los nuevos progresos de la
humanidad sean asimilables en su
identidad cultural con las claves de la
cultura.

Pero para acabar con esta cultura de
la exclusion es necesario que
empecemos nosotros: los pastores,
que no se sientan superiores a los
hermanos y a las hermanas del
Pueblo de Dios; que los consagrados
vivan la fraternidad y la libertad de
la obediencia en comunidad; los
seminaristas que se dispongan a ser
servidores dociles y disponibles y los
agentes pastorales no conciban su
servicio como poder. Se empieza
desde aqui. Ustedes son los
protagonistas y los constructores de
una Iglesia diferente: humilde,
afable, misericordiosa, una Iglesia
que acompaiia los procesos, que
trabaja decidida y serenamente en la
inculturacion, que valora a cada uno



y a cada diversidad cultural y
religiosa. jDemos este testimonio!

Por ultimo, el tercer desafio, la
fraternidad. Primero, dar a conocer a
Jesus; segundo, el testimonio; tercero,
la fraternidad. La Iglesia sera testigo
creible del Evangelio cuando sus
miembros vivan mas la comunion,
creando ocasiones y espacios para
que quienes se acerquen a la fe
encuentren una comunidad
acogedora, que sabe escuchar, que
sabe entrar en dialogo, que
promueve un buen nivel de
relaciones. Asi decia vuestro santo
obispo a los misioneros: «A menudo
una palabra amarga, una falta de
paciencia, un rostro que rechaza
destruiran en un momento lo que se
habia construido en mucho

tiempo» (Instrucciones a los
misioneros, 1668).

Se trata de vivir una comunidad
cristiana que se convierte de este



modo en escuela de humanidad,
donde aprender a quererse como
hermanos y hermanas, dispuestos a
trabajar juntos por el bien comun. De
hecho, en el centro del anuncio
evangélico esta el amor de Dios, que
transforma y hace capaces de
comunion con todos y de servicio
hacia todos. Un tedlogo de esta tierra
escribid: «El amor que Dios nos da
desborda en un amor [...] que es el
que impulsa al buen samaritano a
detenerse y hacerse cargo del viajero
asaltado por los ladrones. Es un
amor que no tiene fronteras, que
busca el reino de Dios [...] que es
universal» (B. Lonergan, “The Future
of Christianity”, en A Second
Collection: Papers by Bernard F.].
Lonergan S.]., Londres 1974, 154). La
Iglesia esta llamada a encarnar este
amor sin fronteras para construir el
suefio que Dios tiene para la
humanidad: que todos seamos
hermanos. Preguntémonos, ;como va
la fraternidad entre nosotros? Los



obispos entre ellos y con los
sacerdotes, los sacerdotes entre ellos
y con el Pueblo de Dios, ¢somos
hermanos o rivales divididos en
partidos? Y, ¢como estan nuestras
relaciones con los que no son “de los
nuestros”, con los que no creen, con
los que tienen tradiciones y
costumbres diferentes? Este es el
camino: promover relaciones de
fraternidad con todos, con los
hermanos y las hermanas indigenas,
con cada hermana y hermano que
encontramos, porque en el rostro de
cada uno se refleja la presencia de
Dios.

Estos son, queridos hermanos y
hermanas, solamente algunos
desafios. No olvidemos que solo
podemos llevarlos adelante con la
fuerza del Espiritu, que siempre
debemos invocar en la oracion. Pero
no dejemos entrar en nosotros el
espiritu del secularismo, pensando
que podemos crear proyectos que



funcionan por si mismos y solo con
las fuerzas humanas, sin Dios. Es una
idolatria esta, la idolatria de los
proyectos sin Dios. Y, por favor, no
nos encerremos en el “retroceso”,
isigamos adelante con alegria!

Pongamos en practica estas palabras
que dirigimos a san Francois de
Laval:

Tu fuiste el hombre del compartir,

visitando a los enfermos, vistiendo a
los pobres,

combatiendo por la dignidad de los
pueblos originarios,

sosteniendo a los misioneros
cansados,

siempre pronto a tender la mano a
los que estaban peor que tu.

Cudantas veces tus proyectos fueron
destrozados,



pero siempre, ta los pusiste de nuevo
en pie.

Tu habias entendido que la obra de
Dios no es de piedra,

y que, en esta tierra de desanimo,

era necesario un constructor de
esperanza.

Les agradezco todo lo que hacen, los
bendigo de corazon. Y, por favor,
sigan rezando por mi.

29 de julio

Encuentro con una delegacion de
indigenas presentes en Quebec en
el Arzobispado de Quebec

Queridos hermanos y hermanas,
jbuenos dias!



Los saludo cordialmente y les
agradezco por haber venido hasta
aqui desde diversos lugares. La
inmensidad de esta tierra lleva a
pensar en el largo camino de
sanacion y reconciliacion que
estamos afrontando juntos. En
efecto, la frase que nos ha
acompafado desde marzo, desde que
los delegados indigenas me visitaron
en Roma, y que caracteriza mi visita
aqui entre ustedes, es Caminar
Juntos: Walking Together / Marcher
Ensemble.

He venido a Canada como amigo
para encontrarme con ustedes, para
ver, escuchar, aprender, apreciar
como viven los pueblos indigenas de
este pais. No vine como turista, he
venido como hermano, a descubrir
en primera persona los frutos,
buenos y malos, producidos por los
miembros de la familia catodlica local
a lo largo de los afios. He venido con
espiritu penitencial, para expresarles



el dolor que llevamos en el corazén
como Iglesia por el mal que no pocos
catdlicos les causaron apoyando
politicas opresivas e injustas. He
venido como peregrino, con mis
limitadas posibilidades fisicas, para
dar nuevos pasos adelante con
ustedes y para ustedes; para que se
prosiga en la busqueda de la verdad,
para que se progrese en la
promocion de caminos de sanacion y
reconciliacion, para que se siga
sembrando esperanza en las futuras
generaciones de indigenas y no
indigenas, que desean vivir juntos
fraternalmente, en armonia.

Pero quisiera decirles, ya proximo a
la conclusion de esta intensa
peregrinacion, que, si he venido
animado por estos deseos, regreso a
casa mucho mas enriquecido, porque
llevo en el corazon el tesoro
incomparable hecho de personas y
de pueblos que me han marcado; de
rostros, sonrisas y palabras que



permanecen en mi interior; de
historias y lugares que no podré
olvidar; de sonidos, coloresy
emociones que vibran fuerte en mi.
Realmente puedo decir que, durante
mi visita, fueron sus realidades, las
realidades indigenas de esta tierra,
las que visitaron mi alma; entraron
en mi y siempre me acompanaran.
Me atrevo a decir, si me lo permiten,
que ahora, en cierto sentido, yo
también me siento parte de vuestra
familia, y me siento honrado. E1
recuerdo de la fiesta de santa Ana,
vivida junto a varias generaciones y
a tantas familias indigenas,
permanecera indeleble en mi
corazon. En un mundo que
lamentablemente es tan a menudo
individualista, jqué valioso es ese
sentido de familiaridad y de
comunidad que es tan genuino entre
ustedes! ;Y qué importante es
cultivar bien el vinculo entre los
jovenes y los ancianos, y custodiar



una relacion sana y armoniosa con
toda la creacion!

Queridos amigos, quisiera
encomendar al Sefior 1o que hemos
vivido en estos dias y la continuacion
del camino que nos espera; y
encomendarlos también al cuidado
atento de quienes saben custodiar lo
que es importante en la vida. Pienso
en las mujeres, y en tres mujeres en
particular. Ante todo, en santa Ana,
de quien pude sentir su ternura y
proteccion, venerandola junto a un
pueblo de Dios que reconoce y honra
a las abuelas. En segundo lugar
pienso en la Santa Madre de Dios:
ninguna criatura merece mas que
ella ser definida como peregrina,
porque siempre, también hoy,
también ahora, esta en camino; en
camino entre el cielo y la tierra, para
cuidarnos por encargo de Dios y para
llevarnos de la mano hacia su Hijo. Y,
por ultimo, mi oracion y mi
pensamiento en estos dias han ido



frecuentemente a una tercera mujer
de presencia afable que nos ha
acompanado, y cuyos restos se
conservan no lejos de aqui. Me
refiero a santa Catalina Tekakwitha.
La veneramos por su vida santa,
pero, ;no podriamos pensar que su
santidad de vida, caracterizada por
una entrega ejemplar en la oracion y
el trabajo, asi como por la capacidad
de soportar con paciencia y dulzura
tantas pruebas, también fue posible
por ciertos rasgos nobles y virtuosos
heredados de su comunidad y del
ambiente indigena en el que creci¢?

Estas mujeres pueden ayudar a unir,
a volver a tejer una reconciliacion
que garantice los derechos de los mas
vulnerables y sepa mirar la historia
sin rencores ni olvidos. Dos de ellas,
la Santisima Virgen Maria y santa
Catalina, recibieron de Dios un
proyecto de vida y, sin preguntar a
ningun hombre, dijeron que “si” con
valentia. Estas mujeres podrian



haber respondido mal a todos los que
se oponian a ese proyecto, o bien
permanecer sujetas a las normas
patriarcales de su tiempo y
resignarse, sin luchar por los suefios
que Dios mismo habia impreso en
sus almas. Pero no tomaron esa
decision, sino que con mansedumbre
y firmeza, con palabras proféticas y
gestos resueltos se abrieron camino y
cumplieron aquello a lo que habian
sido llamadas. Que ellas bendigan
nuestro camino comun, que
intercedan por nosotros, por esta
gran obra de sanaciony
reconciliacion tan agradable a Dios.
Los bendigo de corazon. Y les pido,
por favor, que sigan rezando por mi.

Encuentro con los jovenes y con los
ancianos en la plaza de la escuela
de Iqaluit

Queridos hermanos y hermanas,
jbuenas tardes!



Saludo cordialmente a la Sefiora
Gobernadora General y a todos
ustedes, estoy feliz de visitarlos. Les
agradezco sus palabras, asi como los
cantos, las danzas y la musica, que
aprecio mucho.

Hace poco escuché a varios de
ustedes, ex alumnos de las escuelas
residenciales: gracias por lo que
tuvieron la valentia de decir,
compartiendo grandes sufrimientos,
que yo no hubiera imaginado. Eso ha
reavivado en mi la indignacion y la
vergienza que me acompafnan desde
hace meses. También hoy, también
aqui, quisiera decirles que estoy muy
apenado y quiero pedir perdon por
el mal que cometieron no pocos
catolicos en esas escuelas que
contribuyeron a politicas de
asimilacion cultural y
desvinculacion. Mamianak (?). Me
volvid a la mente el testimonio de un
anciano, que describia la belleza del
clima que reinaba en las familias



indigenas antes de la llegada del
sistema de las escuelas residenciales.
Comparaba esa época en la que
abuelos, padres e hijos estaban
juntos en armonia, con la primavera,
cuando los pajaritos cantan felices
alrededor de la mama. Pero de
repente —decia— el canto se detuvo,
las familias fueron disgregadas, se
llevaron a los pequefios lejos de su
ambiente; el invierno descendio
sobre todo.

Dichas palabras, al mismo tiempo
que provocan dolor, suscitan
también escandalo; mas aun si las
confrontamos con la Palabra de Dios,
que mando: «Honra a tu padre y a tu
madre, para que tengas una larga
vida en la tierra que el Sefior, tu Dios,
te da» (Ex 20,12). Para muchas de
vuestras familias esto no fue posible,
dejo de cumplirse cuando los hijos
fueron separados de sus padres y el
propio pais fue percibido como algo
peligroso y extrafio. Esas



asimilaciones forzadas evocan otra
pagina biblica, el relato del justo
Nabot (cf. 1 Re, 21), que no queria
ceder la vifia heredada de sus padres
a quien, gobernando, estaba
dispuesto a usar cualquier medio
para quitarsela. Y también vienen a
la mente esas palabras fuertes de
Jesus contra quien escandaliza a los
pequerios y desprecia a alguno de
ellos (cf. Mt 18,6.10). jCuanto mal al
romper los vinculos entre padres e
hijos, al herir los afectos mas
queridos, al lastimar y escandalizar a
los pequertios!

Queridos amigos, estamos aqui con la
voluntad de recorrer juntos un
camino de sanacion y de
reconciliacidon que, con el auxilio del
Creador, nos ayude a dar luz sobre lo
sucedido y a superar el pasado
oscuro. A proposito de vencer la
oscuridad, también ahora, como en
nuestro encuentro de fines de marzo,
ustedes han encendido el qulliq. Este,



ademas de dar luz durante las largas
noches invernales, permitia,
difundiendo calor, resistir al rigor
del clima. Por tanto, era esencial
para vivir. También hoy permanece
como un bellisimo simbolo de vida,
de un vivir luminoso que no se rinde
ante la oscuridad de la noche. Asi son
ustedes, un testimonio perenne de la
vida que no se apaga, de una luz que
resplandece y que ninguno logra
sofocar.

Estoy muy agradecido por la
oportunidad de estar aqui en el
Nunavut, dentro del Inuit Nunangat.
He intentado imaginar, después de
nuestro encuentro en Roma, estos
vastos lugares donde viven desde
tiempos inmemoriales y que para
otros serian hostiles. Ustedes han
sabido amarlos, respetarlos,
custodiarlos y apreciarlos,
transmitiendo valores
fundamentales de generacion en
generacion, como el respeto por los



ancianos, un genuino sentido de
fraternidad y el cuidado del medio
ambiente. Hay una hermosa 'y
armonica correspondencia entre
ustedes y la tierra que habitan,
porque también ésta es fuerte y
resiliente, y responde con mucha luz
a la oscuridad que la envuelve
durante gran parte del afio. Pero
también esta tierra, como cada
persona y cada poblacion, es
delicada y necesita ser cuidada.
Cuidarla, transmitir el cuidado, ja
esto en particular estan llamados los
jovenes, sostenidos por el ejemplo de
los ancianos! Cuidar la tierra, cuidar
las personas, cuidar la historia.

Quisiera entonces dirigirme a ti,
joven Inuit, futuro de esta tierray
presente de su historia. Quisiera
decirte, citando a un gran poeta: «Lo
que has heredado de tus padres,
ganatelo para poseerlo» (J.W. von
Goethe, Fausto, I, Noche, 681-682). No
basta vivir de rentas, es necesario



volver a ganarse lo que se ha
recibido como don. Por tanto, no
temas escuchar una y otra vez los
consejos de los mdas ancianos,
abrazar tu historia para escribir
paginas nuevas, apasionarte, tomar
posicion frente a los hechos y a las
personas, arriesgarte. Y para
ayudarte a hacer resplandecer la
lampara de tu existencia, también yo
quisiera darte, como hermano
anciano, tres consejos.

El primero: camina hacia lo alto.
Vives en estas vastas regiones del
norte. Que ellas te recuerden tu
vocacion a tender hacia lo alto, sin
dejarte tirar abajo por quien quiere
hacerte creer que es mejor pensar
solo en ti mismo y usar el tiempo que
tienes unicamente para tu diversion
y tus intereses. Amigo, no estas
hecho para “ir tirando”, para pasar
las jornadas equilibrando deberes 'y
placeres, estas hecho para volar alto,
hacia los deseos mas verdaderos y



hermosos que tienes en el corazon,
hacia Dios para amarlo y hacia el
projimo para servirlo. No pienses
que los grandes suerios de la vida
sean cielos inalcanzables. Estas
hecho para levantar el vuelo, para
abrazar la valentia de la verdad y
promover la belleza de la justicia,
para “elevar tu temple moral, ser
compasivo, servir a los demas y
construir relaciones” (cf. Inunnguiniq
Iq Principles 3-4), para sembrar pazy
cuidado donde te encuentres; para
encender el entusiasmo de los que te
rodean; para ir mas alla, no para
igualarlo todo.

Pero —me podrian decir— vivir asi
es mas arduo que volar. Cierto, no es
facil, porque siempre estd acechando
esa “fuerza de gravedad espiritual”
que empuja para tirarnos abajo, para
paralizar los deseos, para debilitar la
alegria. Entonces, piensa en la
golondrina del artico que nosotros
llamamos “charran”; esta no deja que



los vientos contrarios o los cambios
de temperatura le impidan ir de un
lado a otro de la tierra; a veces elige
caminos que no son directos, acepta
desviaciones, se adapta a ciertos
vientos; pero siempre mantiene clara
la meta, siempre va a su destino.
Encontraras gente que intentara
borrar tus suefios, que te dirad que te
conformes con poco, que luches solo
por lo que te conviene. Entonces te
preguntaras: ;Por qué tengo que
esforzarme por algo en lo que los
demads no creen? Y, ademas, ;como
puedo volar en un mundo que
parece que cae cada vez mas bajo en
medio de escandalos, guerras,
engafios, injusticias, destruccion del
ambiente, indiferencia hacia los mas
débiles, decepciones por parte de los
que tendrian que dar el ejemplo?
Ante estas preguntas, ;cudl es la
respuesta?

Quisiera decirte a ti joven, a ti
hermano y hermana joven: tu eres la



respuesta. Tu, hermano, tu,
hermana. No so6lo porque si te rindes
ya has perdido de antemano, sino
porque el futuro esta en tus manos.
Esta en tus manos la comunidad que
te ha generado, el ambiente en el que
vives, la esperanza de tus coetaneos,
de los que, aun sin pedirtelo, esperan
de ti el bien original e irrepetible que
puedes introducir en la historia,
porque “cada uno de nosotros es
unico” (cf. Principle 5). El mundo que
habitas es la riqueza que has
heredado, amalo, como te ha amado
quien te ha dado la vida y las alegrias
mas grandes, como te ama Dios, que
por ti ha creado todo lo bello que
existe y no deja de confiar en ti ni
siquiera por un brevisimo instante.
Fl cree en tus talentos. Cada vez que
lo busques comprenderas como el
camino que te llama a recorrer
tiende siempre hacia lo alto. Lo
advertiras cuando rezando mires al
cielo y sobre todo cuando alces la
mirada al Crucificado. Entenderas



que Jesus desde la cruz no te sefiala
con el dedo, sino que te abraza y te
anima, porque cree en ti aun cuando
tu mismo has dejado de creer en ti.
Entonces, no pierdas nunca la
esperanza, lucha, dalo todo y no te
arrepentiras. Sigue adelante el
camino, “un paso tras otro hacia lo
mejor” (cf. Principle 6). Instala el
navegador de tu existencia hacia una
meta grande, jhacia lo alto!

El segundo consejo: ir hacia la luz. En
los momentos de tristeza y
desconsuelo, piensa en el qulliq, que
tiene un mensaje para ti. ¢Cual? Que
existes para ir hacia la luz cada dia.
No solo el dia de tu nacimiento,
cuando no dependio de ti, sino cada
dia. Cotidianamente estas llamado a
llevar una luz nueva al mundo, la de
tus ojos, la de tu sonrisa, la del bien
que tu y solo ta puedes aportar. No lo
puede aportar otro. Pero, para ir
hacia la luz, hay que luchar cada dia
con la oscuridad. Si, hay una lucha



cotidiana entre la luz y las tinieblas,
que no sucede afuera, en un lugar
cualquiera, sino dentro de cada uno
de nosotros. El camino de la luz
requiere valientes decisiones del
corazon contra la oscuridad de las
falsedades, requiere “desarrollar
buenas costumbres para vivir

bien” (cf. Principle 1), que no se sigan
estelas luminosas que desaparecen
fugazmente, fuegos artificiales que
solo dejan humo. Son «espejismos,
parodias de la felicidad», como dijo
aqui en Canada san Juan Pablo II:
«Quiza no haya tiniebla mas densa
que la que se introduce en el alma de
los jovenes cuando falsos profetas
apagan en ellos la luz de la fe, de la
esperanza y del amor» (Homilia en la
XVII Jornada Mundial de la Juventud,
Toronto, 28 julio 2002). Hermano,
hermana, Jesus te acompafia y desea
iluminar tu corazon para guiarte
hacia la luz. Fl dijo: «Yo soy la luz del
mundo» (Jn 8,12), pero también dijo a
sus discipulos: «Ustedes son la luz del


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020728_xvii-wyd.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/homilies/2002/documents/hf_jp-ii_hom_20020728_xvii-wyd.html

mundo» (Mt 5,14). Por tanto, también
tu eres luz del mundo y lo seras cada
vez mas si luchas por alejar del
corazon la triste oscuridad del mal.

Para aprender a hacerlo, hay que
adquirir un arte continuo, que
requiere “superar las dificultades y
las contradicciones por medio de una
busqueda continua de

soluciones” (cf. Principle 2). Es el arte
de separar cada dia la luz de las
tinieblas. Para crear un mundo
bueno, dice la Biblia, Dios comenzo6
justamente asi, separando la luz de
las tinieblas (cf. Gn 1,4). También
nosotros, si queremos ser mejores,
tenemos que aprender a distinguir la
luz de las tinieblas. ¢ Por dénde se
empieza? Puedes empezar
preguntandote: ;qué es lo que me
parece luminoso y seductor, pero
después me deja dentro un gran
vacio? jEstas son las tinieblas! En
cambio, ¢qué es lo que me hace bien
y me deja paz en el corazon, aunque



antes me haya pedido que saliera de
ciertas comodidades y que dominara
ciertos instintos? jEsta esla luz! Y
—me sigo preguntando—, ;cudl es la
fuerza que nos permite separar
dentro de nosotros la luz de las
tinieblas, que nos hace decir “no” a
las tentaciones del mal y “si” a las
ocasiones de bien? Es la libertad.
Libertad que no es hacer todo lo que
me parece y me gusta; no es aquello
que puedo hacer a pesar de los otros,
sino por los otros; no es un total
arbitrio, sino responsabilidad. La
libertad es el don mas grande que
nuestro Padre celestial nos ha dado
junto con la vida.

Por ultimo, el tercer consejo: hacer
equipo. Los jovenes hacen grandes
cosas juntos, no solos. Porque
ustedes jovenes son como las
estrellas del cielo, que aqui brillan de
manera espléndida, su belleza nace
del conjunto, de las constelaciones
que forman y que iluminan y



orientan las noches del mundo.
También ustedes, llamados a las
alturas del cielo y a resplandecer en
la tierra, estan hechos para brillar
juntos. Es necesario permitir a los
jovenes que formen grupos, que
estén en movimiento. No pueden
pasar las jornadas aislados, rehenes
de un teléfono. Los grandes glaciares
de estas tierras me hacen pensar en
el deporte nacional de Canada, el
hockey sobre hielo. ;Como es posible
que Canada conquiste todas las
medallas olimpicas? ¢Como hicieron
Sarah Nurse o Marie-Philip Poulin
para marcar todos esos goles? E1
hockey conjuga bien disciplina y
creatividad, tactica y fisico; pero lo
que hace la diferencia siempre es el
espiritu de equipo, presupuesto
indispensable para afrontar las
imprevisibles circunstancias del
juego. Hacer equipo significa creer
que para alcanzar grandes objetivos
no se puede avanzar solos; es
necesario moverse juntos, tener la



paciencia de combinar pases y
movimientos para tejer estrategias
de juego. También significa dejar
espacio a los demas, salir
rapidamente cuando es el propio
turno y alentar a los compafieros.
iEste es el espiritu de equipo!

Amigos, caminen hacia lo alto, vayan
cada dia hacia la luz, hagan equipo. Y
hagan todo esto en vuestra cultura,
en el hermosisimo lenguaje Inuktitut.
Les deseo que, escuchando a los
ancianos y recurriendo a la riqueza
de vuestras tradiciones y de vuestra
libertad, abracen el Evangelio
custodiado y transmitido por sus
antepasados, y que encuentren el
rostro Inuk de Jesucristo. Los
bendigo de corazon y les digo:
qujannamiik! [jgracias!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/papa-francisco-
canada/ (07/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/papa-francisco-canada/
https://opusdei.org/es/article/papa-francisco-canada/
https://opusdei.org/es/article/papa-francisco-canada/

	Viaje apostólico del Papa Francisco a Canadá

