
opusdei.org

Opus Dei: el núcleo
católico de la teoría
conspirativa

Artículo publicado en el sitio
web del Congreso Judío
Latinoamericano (CJL).

30/06/2017

Congreso Judío Latinoamericano 
Opus Dei: el núcleo católico de la
teoría conspirativa, por Roberto
Bosca.

*****

https://congresojudio.org.ar/coloquio_nota.php?id=282
https://congresojudio.org.ar/coloquio_nota.php?id=282
https://institutodecultura.cudes.org.ar/profesor/roberto-bosca/
https://institutodecultura.cudes.org.ar/profesor/roberto-bosca/


Hay alguien que maneja los hilos
desde la trastienda. Este es el punto
inicial a partir del cual se
fundamenta toda teoría conspirativa,
que pretende ser una explicación a
ese presupuesto. La teoría de la
conspiración es una construcción
cognitiva de lo social que involucra
tanto a mentalidades de izquierda
como de derecha.

El trípode perverso que conforma la
mentalidad conspirativa en una de
sus versiones más conocidas es el
judaísmo, el comunismo y la
masonería. Los judíos han sido
quizás quienes más han sido
acusados de ejercer ese poder oculto,
que se traduce en una respuesta de
secreta envidia, pero sobre todo de
odio colectivo.

Sin embargo es una institución
católica, el Opus Dei1, uno de los
nombres más reiterados a la hora de
identificar chivos expiatorios en el



variopinto panorama del universo
conspirativo. Si bien se mira, puede
verificarse que casi desde su mismo
nacimiento, esta prelatura personal
fundada por un sacerdote aragonés
en 1928 y hoy desarrollada en todo el
mundo ha sido objeto de un relato de
fantasía2 y de hecho parecería ser un
blanco preferido del imaginario
social global en este peculiar rol de
dirigir o regir los destinos del
mundo.

El Opus Dei ha sido considerado
desde su origen una sociedad
sospechosa. Se lo ha presentado bajo
diversas caracterizaciones
desacreditantes, por ejemplo como
una de las familias políticas en pugna
que gobernaron durante el
franquismo, atribuyendo de un modo
insistente a algunos sus fieles que
ocuparon funciones públicas en ese
gobierno, la condición de “miembro
del Opus Dei”. Aunque cierta, sin
embargo, ella se presenta de un



modo equívoco, al vincular
sutilmente realidades de distinta
naturaleza. En rigor, esa condición
no tiene una relación directa con el
ejercicio de un cargo político, como
no la proporciona tampoco el mero
hecho de pertenecer a una etnia o a
una cultura como la judía.

Pero si se prefiere la objetividad de
los datos concretos, la realidad pura
y dura traduce que de 116 ministros
que pueden contabilizarse en el
régimen del “Generalísimo”
Francisco Franco Bahamonde -quien
ejerció el poder político absoluto en
España mediante una dictadura que
durante casi cuatro décadas gobernó
al país con puño de hierro- al Opus
Dei pertenecieron solamente 8. No
parece ciertamente un número que
acredite una dominación política en
un gobierno de tan dilatado arco
temporal.



Aunque pueda parecer una paradoja,
al mismo tiempo, y desde vertientes
muy diferentes y aun opuestas,
también se ha presentado al Opus
Dei como un centro de poder
ultraderechista y como tal,
consecuentemente antisemita, o al
menos refractario al judaísmo.

La novedad del Opus Dei

Una de las condiciones más propias
de la naturaleza humana consiste en
su capacidad de cambiar, y la
historia de la humanidad así lo
certifica de una manera constante.
Sin embargo, es también una regla
anexa a esa misma idea de una
mutación en la realidad, que toda
transformación -en tanto plantea por
sí misma una nueva situación- suele
suscitar una explicable oposición3.

Es este un dato a tener en cuenta si
se piensa que la irrupción del Opus
Dei en el magno escenario del
cristianismo, y específicamente en el



marco de la Iglesia católica, se
inscribe (y ha supuesto un giro que
en cierto modo se podría denominar
copernicano) en la forma de
entender aspectos importantes del
mensaje cristiano, tal como ha sido la
experiencia de la praxis de la propia
comunidad eclesial a lo largo y a lo
ancho de muchos siglos. Dicha
situación generó incertidumbres y
oposiciones en la medida en que la
novedad del Opus Dei se enfrentaba
a modalidades, costumbres y formas
de pensar de hondo arraigo en la
cultura de la sociedad que lo vio
nacer.

El núcleo central de la nueva visión
que esta prelatura personal introdujo
como un aporte propio al amplio
panorama de la espiritualidad
cristiana, aunque no se reduce a este
solo punto, parte de la llamada
universal a la santidad, que recién
cuarenta años después de su
aparición el Concilio Vaticano II



reconoció como una enseñanza
oficial de la Iglesia4.

Una nueva herejía

En este escenario, no resulta extraño
por lo tanto que muy pronto las
acusaciones comenzaran a llover
sobre la cabeza del propio fundador
de la obra, pero también sobre sus
miembros, teniendo en cuenta
además un marco tan singular como
el proporcionado por una sociedad
demasiado sujeta al canon
tradicional como era la española de
las primeras décadas del siglo
pasado, rayana a menudo en formas
que según las lecturas actuales bien
podrían asociarse con el integrismo.

El primero de los cargos adjudicados
al Opus Dei fue el de herejía o sea de
conformar una sociedad herética5 y
por lo dicho se comprende que este
dato entrañara una acusación
doblemente grave, a nivel religioso o
eclesial como secular o social, es



decir, no sólo en su dimensión
teológico-canónica, sino en el hecho
de que ellos eran articulados en una
sociedad fuertemente transida de
valores religiosos.

Religión y política como una
unidad

Este era el caso de la cultura
española de esos años, donde
después de una guerra civil que
había desangrado al país y lo había
partido en dos, el valor unidad
adquiría una fuerza superlativa
como custodio de la homogeneidad.

La concepción unitaria de algunos
pensadores como Ramiro de Maeztu,
inventor del mito político de la
Hispanidad, sostenía que la eficacia
de la civilización dependía de la
perfecta compenetración de los
poderes espiritual y temporal como
una originalidad característica de
España ante el mundo. Según
Eugenio Montes, otro de los ideólogos



de la corriente, España era la novia
de Cristo. El franquismo, al mismo
tiempo, se presentaba como la
quintaesencia de la España católica.

De este modo, puede advertirse que,
en tales condiciones, la oposición al
gobierno era interpretada como un
cuestionamiento que atentaba a los
fundamentos de la autoridad
legítima, y como tal juzgada como un
pecado de acuerdo a la moral
cristiana, mucho más tratándose de
un régimen confesional en el que las
pesetas (monedas representativas de
la soberanía nacional) exhibían la
efigie de Francisco Franco recortada
bajo una consigna de autoasumido y
reconocible acento teocrático:
“Caudillo de España por la gracia de
Dios”.

Una secta judaica

Igualmente se acusaría al Opus Dei
en esos primeros tramos de su
existencia de estar organizado como



una sociedad secreta y de encarnar
una suerte de masonería blanca de
factura judaica, todo lo cual
apuntaba a desacreditarlo como un
grupo subversivo respecto de un
poder político autoritario.

Otra muestra indiciaria de la
campaña emprendida contra el Opus
Dei en relación con el judaísmo
aparece bajo la acusación de que en
una residencia donde vivían
miembros de la Obra se habrían
encontrado signos cabalísticos. El
condimento no podía ser más
atractivo para mentes afiebradas
como las que suele ser habitual
reconocer en ambientes
conspiracionistas, pero por su
naturaleza disparatada se desvaneció
rápidamente como un fuego de
artificio.

Todos estos acontecimientos
configuraron lo que san Josemaría
denominaría “la contradicción de los



buenos”, que sería promovida
incluso desde los confesionarios y los
púlpitos llevando -aunque
seguramente sin proponérselo- una
cierta intranquilidad a muchos
padres y madres cristianos, cuyos
hijos participaban de la labor
apostólica de Escrivá, y que por su
misma situación fundacional era
absolutamente desconocida por ellos.

En esta misma línea se ha
mencionado la existencia de Socoin,
cuyo nombre designa una iniciativa
de san Josemaría en los albores
fundacionales y expresa en forma de
sigla la denominación de una
sociedad de cooperación o
colaboración intelectual. La sigla fue
identificada con Socoim, una
denominación atribuida a una
antigua secta de judíos asesinos6.

Las denuncias no se limitaron al
radio local, sino que llegaron nada
menos que al Santo Oficio, en Roma,



un tribunal entonces especialmente
severo y celoso de sus funciones,
aunque nada de eso prosperó a
partir de su propia inconsistencia7.
Sin embargo, las insidias
continuarían largo tiempo, sin que
ninguna de ellas alterara el buen
espíritu del fundador ni el de sus
hijos espirituales. Aunque de modo
muy reducido, aun hoy se identifica a
la obra de san Josemaría como Opus
Judei para indicar su carácter
judaizante.

Fuego cruzado

Posteriormente predominó la
acusación inversa, en el sentido de
que al cabo de unos años comenzó
un nuevo estadio de la construcción
del mito mediante la pretensión de
vincular políticamente al Opus Dei
(presentado como una poderosa
organización conservadora) al
régimen franquista, cuando éste



comenzaba a declinar
lánguidamente hacia su extinción.

La referencia a un mítico poder
económico del Opus Dei8 aparece
también como una nueva edición
modernizada de la antigua
vinculación adjudicada por el
prejuicio popular al judaísmo con las
tramas financieras, atribuyéndole
siempre un carácter perverso.

Es verdad que hay tratamientos en
los medios informativos que
claramente se perciben como un
mero producto de la ignorancia, pero
en otros casos no es así en absoluto.
En los años ochenta volvería a
desatarse una campaña de fuerte
tono desacreditante, mediante
denuncias políticas e incluso
judiciales, esta vez de carácter
internacional, en diversos países
europeos como Alemania, Bélgica e
Italia, ahora impulsada por el
humanismo secular9.



De este modo ha sido relativamente
común encontrar en muchas
personas, católicas o no, las más de
las veces de buena fe, la creencia de
que el Opus Dei constituye un grupo
español (aunque con una extensión
internacional) de carácter político,
conformado según una orientación
católica y autoritaria, que pese a esa
proclamada filiación, se enfrentó
más de una vez con la jerarquía
eclesiástica cuando consideró que
ésta contradecía sus intereses
ideológicos.

De otra parte, también debe
advertirse que en gran medida ella
proviene de la firmeza y la hondura
con que los fieles de la prelatura han
asumido el modo de vivir la propia fe
con todas sus consecuencias, algo
que no puede dejar de resultar
llamativo o extraño, y en todo caso
incomprensible en una cultura
relativista.



Es esta configuración ultraderechista
del Opus Dei en el imaginario social,
la que precisamente la ha llevado en
ocasiones a trasladar o asociar el
antisemitismo que suele ser una
regla en esos ambientes extremosos,
a la prelatura o a los fieles que a ella
pertenecen. La ecuación
ultraderecha=Opus
Dei=antisemitismo tiene de este
modo una efectiva vigencia sobre
todo en el conocimiento vulgar en
nuestros días.

El espíritu del fundador

Sobre el fundador del Opus Dei y su
actitud en las circunstancias políticas
de su tiempo puede arrojar una luz
conocer algunos datos de la realidad.
Una idea y un espíritu que se recoge
en sus dichos y escritos desde los
primeros tiempos, es la convicción de
que su fundación espiritual no se
inspiraba en un motivo
circunstancial, sino que configuraba



una labor apostólica universal que,
sin ignorarlos, trascendía los
problemas concretos de su tiempo.

Del mismo modo, el fundador
siempre supo evitar cuidadosamente
toda identificación de su persona o
de su obra con un color político o un
interés determinado. Con ello
resguardaba la naturaleza
eminentemente espiritual de una
institución religiosa de carácter
sobrenatural, y por lo tanto ajena a
cualquier bandería política. Esto era
producto de un corazón universal
abierto a todos.

Si bien algunas opiniones
sostuvieron que el fundador debió
evitar la participación de miembros
de la prelatura en gobiernos
autoritarios como lo era el
franquismo y también en las
dictaduras latinoamericanas,
sugestivamente Escrivá nunca
mostraría ningún interés en dictar



una regla en estos casos y prefirió
atenerse en cambio al canon general
de la libertad, considerando sobre
todo que donde no había condenas
explícitas por parte de la autoridad
eclesiástica, encargada por derecho
propio en todo caso del asunto en
virtud de su propia jurisdicción,
tampoco le correspondía a él
imponerlas. De hecho, los obispos
españoles que constituyen la
autoridad legítima en esta materia
nunca censuraron la participación de
los fieles en el gobierno franquista,
antes bien todo lo contrario.

En esta materia como en las otras,
Mons. Escrivá de Balaguer tuvo el
criterio de atenerse fielmente a la
doctrina de la Iglesia, y actuar en
consecuencia, como lo haría
exactamente cualquier otro fiel
cristiano. Se puede advertir en este
punto la delicadeza de san Josemaría
sobre el respeto a la persona y a su
libertad.



De un modo silencioso que no
entraba en litigio, pero sí en un
contraste con la sensibilidad
predominante en el episcopado local
hasta que se produjo la crisis
sobrevenida con el régimen10, la de
Escrivá de Balaguer fue siempre una
actitud claramente identificada con
la autonomía de lo temporal y el
principio de laicidad, que se
expresaría magisterialmente mucho
después, con el nuevo espíritu que se
respiraba en los aires conciliares.

El antisemitismo

Es un hecho que los judíos eran, en la
mentalidad común del católico
español de los primeros tramos del
siglo pasado, quienes ejercían el
dominio del mundo moviendo como
un titiritero desde la trastienda los
hilos de la humanidad. Esta
pretensión se concreta a través del
liderazgo en las dos grandes
corrientes ideológicas, ambas



enemigas de la Iglesia católica y que
actuaban de consuno en ese
cometido: el capitalismo y el
comunismo. Esto explica la gravedad
de la acusación que pretendía
involucrar al Opus Dei en esta
historia y en este esquema perverso.

Ante este panorama, ¡qué distinta fue
la actitud de san Josemaría! Es
evidente que el fundador nunca
otorgó demasiada importancia esas
habladurías. Cuando en el gobierno
español y en gran parte de la
sociedad, incluso en alguna porción
de Iglesia se miraba con simpatía el
régimen alemán (y hasta se hacía
gala del carácter totalitario del
régimen), Escrivá no escatimó
esfuerzos para difundir la condena
del magisterio. No sólo el
totalitarismo fue objeto de su crítica,
sino que lo fueron las
discriminaciones, y no únicamente a
los católicos, como era el estilo



propio de la época, también las
dirigidas a los hebreos11.

Amor a la libertad

Muy otro será el espíritu de
Josemaría Escrivá de Balaguer, que
supo infundir en el Opus Dei y en sus
apostolados. El Opus Dei fue la
primera institución de la Iglesia
católica en aceptar como
cooperadores a no católicos, no
solamente a cristianos de otras
confesiones sino también a judíos.
Esto constituía un hecho inédito en la
historia de la Iglesia y costó un cierto
esfuerzo convencer a las autoridades
de la Santa sede para que aprobaran
dicha iniciativa.

El diálogo ecuménico e interreligioso
no era para Escrivá sin embargo una
invitación al relativismo,
distinguiendo siempre entre la
persona y el error. Su rechazo del
error era correlativo al respeto por la
persona. Defendía siempre la



libertad de cualquier ser humano,
también la de equivocarse, del
mismo modo que no se callaba en su
deber de señalar el mal. Esta ha sido
siempre una característica de los
grandes santos.

En las residencias universitarias que
promovió y atiende el Opus Dei en
todo el mundo, desde Guatemala a
Japón, siempre se ha vivido como
una nota distintiva un ambiente de
amor a la libertad en el respeto a
todos y es significativo el dato de que
no se trata de algo declamatorio, por
cuanto en ellas conviven estudiantes
y profesores de las más variadas
etnias, ideologías y religiones.

Testimonios

Aunque podría pensarse que las
acusaciones de criptojudaismo
corresponden a una sociedad
prejuiciosa hacia el pueblo judío
como lo era la española de la
primera mitad del siglo pasado, los



brotes antisemitas se han renovado
en el tiempo también en el seno del
catolicismo y es ésta la causa que
explica que aún hoy sea posible
encontrar invectivas contra el Opus
Dei y su fundador bajo este rubro.

Esta realidad ha provocado dolor y
rechazo a quienes conocen al Opus
Dei y no sólo afectó a los miembros
de la Obra, sino también a los
propios judíos, como el rabino León
Klenicki, un precursor del diálogo
entre la Iglesia católica y el judaísmo
a nivel mundial. Cuando murió
Alvaro del Portillo, el sucesor de san
Josemaría, Klenicki envió desde New
York a Roma sus sentidas
condolencias en compañía del rabino
David Rosen, director de B’nai Brith y
de Lisa Palmieri Billig, su
representante en Italia12. Shmuel
Hadas, quien fue el primer
embajador del Estado de Israel ante
España y ante la Santa Sede, deseaba
que el Opus Dei fuera más conocido



en el seno del judaísmo para que se
comprendiera mejor su verdadera
identidad, tan alejada del imaginario
que suele ser el admitido como
auténtico incluso entre los judíos13.
Muchos hebreos han admirado la
personalidad humana y sobrenatural
de san Josemaría Escrivá de
Balaguer, como el célebre
neuropsiquiatra vienés Viktor
Frankl.

Cuando en una multitudinaria
reunión en Caracas en el año 1975,
muy poco tiempo antes de morir, san
Josemaría fue abordado por un
barbado judío, su definición no pudo
ser más clara, siempre
teológicamente fundada: “Yo amo
mucho a los hebreos porque amo
mucho a Jesucristo -¡con locura!-, que
es hebreo. No digo era sino es:
Christo Iesus, heri et hodie, ipse et in
saecula. Jesucristo sigue viviendo, y
es hebreo como tú. El segundo amor
de mi vida es una hebrea, María



Santísima, Madre de Jesucristo. De
modo que te veo con cariño”14. Una
escena similar (y no sería tampoco la
única) había tenido lugar el año
anterior en Santiago de Chile, esta
vez en diálogo con una joven judía
que quería convertirse al
cristianismo. El director de cine
Roland Joffé se decidió a dirigir una
película sobre el fundador del Opus
Dei después de escuchar y ver que en
esta ocasión el padre le aconsejaba a
la joven niña ser una buena hija de
sus padres para ser una buena hija
de Dios.

No solamente los judíos pudieron ser
cooperadores de una institución
católica a partir del Opus Dei, sino
que es un hecho que la Obra ha
acogido también vocaciones de las
más diversas etnias, países, culturas
y tradiciones, también la judía, como
es entre otros el caso de Hilary
Schlesinger, de nacionalidad inglesa
pero origen judío, y en Argentina de



Anita Schuster, que tradujo al hebreo
Camino, el primer libro de Escrivá de
Balaguer que se constituyó en un
clásico de espiritualidad. En una
carta al diario “La Nación”, Ana
relata finalmente cómo “Monseñor
Escrivá elogió mucho las virtudes de
mi pueblo y me repitió varias veces
que debía querer mucho a los míos”.

En otra carta similar dirigida al
mismo diario, Pablo Gru expresa
también su asombro y profundo
dolor ante una versión sobre
presuntas manifestaciones
antisemitas de parte de Escrivá de
Balaguer15. El remitente se presenta
así: “soy de raza judía, hijo de padres
judíos, y toda mi familia es judía” y
brinda su testimonio personal
afirmando que fue recibido con los
brazos abiertos en el Opus Dei, al
cual pertenecía desde hacía doce
años (al momento de escribir la
carta).



Una mujer miembro de la Asociación
de Amistad Judeo Cristiana, quien
aclaró que no pertenecía al Opus Dei,
respondió en una sinagoga
madrileña el interrogante formulado
por una participante en el sentido de
que porqué el Opus Dei perseguía a
los judíos. Ella dijo simplemente en
medio de aplausos que no solamente
el Opus Dei no perseguía a los judíos,
sino que tenía cooperadores judíos.

En 1941, después de un estancia en
Alemania y durante un viaje en tren
con Escrivá, a Domingo Díaz
Ambrona le llamó la atención el
detallado y preciso conocimiento que
el fundador tenía de la delicada
situación de los católicos alemanes,
así como su amor a la libertad. Su
testimonio da cuenta también de que
no era frecuente encontrar en esa
época en España personas que
advirtieran con tanta claridad -
incluso en el propio clero- la raíz
anticristiana de la filosofía nazi16.



Una experiencia reiterada en el
tiempo muestra que muchos judíos
valoran y aprecian al Opus Dei y
colaboran en sus apostolados
siempre dirigidos a mejorar las
condiciones de la existencia humana
en el mundo. El rabino Angel
Kreiman Brill Z’L fue también un
entusiasta cooperador del Opus Dei y
construyó puentes de unión entre
judaísmo y cristianismo.

En un congreso similar realizado en
Roma con motivo de la beatificación
del fundador, el rabino Kreiman
presentó otra ponencia sobre la
santidad del trabajo en el judaísmo y
en el cristianismo, con particular
referencia a las enseñanzas de San
Josemaría. En un congreso
internacional sobre culturas y
racionalidad celebrado en 2004 en la
Universidad de Navarra, otra obra
corporativa de la prelatura, Kreiman
subrayó la necesidad de fundar la



renovación del pensamiento
antropológico sobre la ley natural.

La Universidad de Navarra otorgó al
jurista Joseph Weiler, de origen
judío, un doctorado Honoris Causa.
Weiler está considerado una
personalidad de prestigio mundial en
los estudios sobre la integración
europea. Otras actividades similares
han sido organizadas en centros del
Opus Dei en los últimos años, con
especial referencia al judaísmo.

A fines de 2016 tuvo lugar en la sede
de Saxum International Foundation,
una obra apostólica promovida por
el Opus Dei en Israel, una reunión
internacional con la participación de
más de cuatro centenares de
personas provenientes de cinco
continentes. Con el nombre de Holy
Land Dialogues este encuentro
comenzó un nuevo camino de
diálogo para promover el mutuo
conocimiento entre personas de



distintas religiones. Uno de los
principales temas tratados fue el
impacto del pensamiento
judeocristiano en la cultura.

La identidad que marca a fuego a un
judío no ha impedido sin embargo, al
contrario, que sobre todo después del
duro trance de la Shoah, se produzca
un nuevo modo de relacionamiento
entre judíos y cristianos. El Opus Dei
también posee una identidad propia
a la que le es intrínseco un talante
igualmente dialogante, y camina en
esa idéntica dirección, cuyo destino
sólo conoce el mismo Dios que cobija
a ambos en un común designio
amoroso.

Notas

1 Una detallada explicación de la
prelatura, de su historia y carisma
puede consultarse en una
bibliografía abundante. Cfr. Pedro
RODRIGUEZ-Fernando OCARIZ-José
Luis ILLANES, El Opus Dei en la



Iglesia. Introducción eclesiológica a
la vida y el apostolado del Opus Dei,
Rialp, Madrid, 1993; Amadeo DE
FUENMAYOR-Valentín GOMEZ-
IGLESIAS-José Luis ILLANES, El
itinerario jurídico del Opus Dei:
Historia y defensa de un carisma,
Eunsa, Pamplona, 1989; Andrés
VAZQUEZ DE PRADA, El Fundador
del Opus Dei. Vida de Josemaría
Escrivá de Balaguer, Rialp Madrid, (3
vols.: 1997, 2002, 2003) y Josemaría
ESCRIVA DE BALAGUER,
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, Rialp, Madrid, 1968.

2 CFR. Jaume AURELL, La formación
del relato sobre el Opus Dei, en “
Studia et Documenta”, 6, 2012 y 
https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-
SetD-6-2012.... (Consulta el 10-II-17)

3 Cfr. Josemaría ESCRIVA DE
BALAGUER, Camino. Edición crítico-
histórica preparada por Pedro
Rodríguez, 2ª ed. corregida, Rialp,

https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf
https://www.isje.org/setd/2012/Aurell-SetD-6-2012.pdf


Madrid, 2002, 789. Sobre estas
contradicciones sufridas por el
fundador, cfr. Pilar URBANO, El
hombre de Villa Tevere. Los días
romanos de Josemaría Escrivá, Plaza
y Janés, 4ª ed., Barcelona, 1995, 106 y
ss.

4 No obstante haberse cumplido
largamente más de medio siglo del
concilio, sin embargo este concepto
todavía no ha sido asimilado en los
hechos por gran parte del propio
clero católico.

5 La herejía es la negación de una
verdad de fe y el carácter de hereje
podía representar la expulsión de la
Iglesia. Una de las herejías
relacionadas con el judaísmo es el
marcionismo, que establece una
disociación entre los dos
testamentos, o sea separa como
opuestos al Dios Creador del Antiguo
Testamento (así llamado el primero
por los católicos, es decir, Yahvé), del



Dios verdadero, el padre capaz de
encarnar a un hijo hombre, Cristo,
conforme al Nuevo Testamento.

6 Cfr. La oposición de la Falange
(Consultado el 6-II-17).

7 Cfr. Salvador BERNAL, Mons.
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Rialp, 2ª ed., Madrid,
1976, 248.

8 En algunos ambientes la imagen del
Opus Dei aparece dibujada como una
canonización del capitalismo. Esta
unión asociativa del dinero con el
Opus Dei podría explicar también en
parte la animadversión que contra la
prelatura se ha instalado en algunos
ambientes sociales, del mismo modo
que el ejercicio del préstamo a
interés llevó a la fama de usureros a
los judíos, un estigma que aún hoy
todavía subsiste.

https://opusdei.org/es-es/article/la-oposicion-de-la-falange/


9 Cfr. Jaime MEDINA BAYO, Alvaro
del Portillo, Un hombre fiel, Logos, 2ª
ed., Rosario, 2005, 573.

10 En efecto, fue recién a partir del
Concilio Vaticano II y en el periodo
que se conoce como el
tardofranquismo que la Iglesia en
España delineó una actitud
independiente del poder político,
pero cuando hubo quienes desde la
jerarquía eclesiástica pretendieron
que el Opus Dei promoviera una
fuerza partidaria, de un modo
coherente con la naturaleza religiosa
de la prelatura, Escrivá se opuso a
ello y dibujó con sus palabras pero
también con sus actos un signo de
autonomía ante la política. Cfr. John
ALLEN, Opus Dei. Una visión objetiva
de la realidad y los mitos de la fuerza
más polémica dentro de la Iglesia
católica, Planeta, Barcelona, 2006,
245.



11 El conocimiento de esta precisión
se debe a Alvaro del Portillo,
calificado y privilegiado testigo de la
vida de san Josemaría. Cfr. Alvaro
DEL PORTILLO, Entrevista sobre el
fundador del Opus Dei. Realizada por
Cesare Cavallieri, 6ª ed., Rialp,
Madrid, 1992, 35.

12 Cfr. Salvador BERNAL, Recuerdo de
Alvaro del Portillo. Prelado del Opus
Dei, Rialp, Madrid, 2012.

13 Tanto Klenicki como Hadas, ambos
fallecidos, conocieron muy bien el
Opus Dei, cultivaron relaciones de
fraterna amistad con sus autoridades
y trataron frecuentemente a sus
miembros, participaron de diversas
actividades académicas de
universidades de la prelatura y
profesaron un profundo amor por
Monseñor Escrivá y su obra.

14 Cfr. Salvador BERNAL, op. cit., 263.



15 Como parte de esta ya larga
historia, y en un posible intento de
entorpecer la beatificación de
Escrivá de Balaguer, la revista
Newsweek había publicado un
artículo, acusando de hitlerismo al
fundador y de haber aprobado el
holocausto. El entonces prelado del
Opus Dei, Álvaro del Portillo, se
entrevistó de inmediato con
representantes de la embajada de
Israel en Italia (aun no existía la
embajada ante la Santa Sede, abierta
por Shmuel Hadas) y con otras
autoridades de la colectividad. Cfr.
Miguel CASTELLVI, Un ex sacerdote
del Opus Dei afirma que monseñor
Escrivá era pronazi, en “ABC”, 8-
I-92,48.

16 Cfr. Andrés VAZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei, II, cit.,
393-394.

Más información



Palabras de San Josemaría sobre el
pueblo judío

Testimonios de algunos judíos sobre
San Josemaría

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/opus-dei-el-
nucleo-catolico-de-la-teoria-

conspirativa-judaismo-san-josemaria/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-san-josemaria-sobre-el-pueblo-judio/
https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-san-josemaria-sobre-el-pueblo-judio/
https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-judios-sobre-san-josemaria/
https://opusdei.org/es-es/article/testimonios-publicos-de-judios-sobre-san-josemaria/
https://opusdei.org/es/article/opus-dei-el-nucleo-catolico-de-la-teoria-conspirativa-judaismo-san-josemaria/
https://opusdei.org/es/article/opus-dei-el-nucleo-catolico-de-la-teoria-conspirativa-judaismo-san-josemaria/
https://opusdei.org/es/article/opus-dei-el-nucleo-catolico-de-la-teoria-conspirativa-judaismo-san-josemaria/
https://opusdei.org/es/article/opus-dei-el-nucleo-catolico-de-la-teoria-conspirativa-judaismo-san-josemaria/

	Opus Dei: el núcleo católico de la teoría conspirativa

