opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (XIII): Con
todo el corazon

La virtud de la castidad tiene
que ver con nuestra capacidad
de percibir, aspirar y gozar con
lo que llena el corazén humano;
nos permite descubrir a Dios en
todo.

02/04/2022

«Bienaventurados los limpios de
corazon, porque veran a Dios» (Mt
5,8). Ver a Dios: sin filtros, sin prisas,
sin limites... ;Quién podria sofiar con



alcanzar algo asi por sus propias
fuerzas? Contemplar en su fuente la
belleza, la bondad, la grandeza que
buscamos sin cesar por todas partes.
Contemplar, que no significa
observar desde fuera, sino desde
dentro, sabiéndonos inundados por
toda esa realidad llena de luz, por ese
«Amor que sacia sin saciar»™
nuestros deseos mas profundos: esos
que en este mundo encuentran solo
una respuesta muy parcial, aunque
tantas veces las criaturas nos
parezcan ya todo lo bellas, buenasy
grandiosas que se pueda imaginar.

Por supuesto, al hablar de pureza de
corazon, el Sefior no se refiere
solamente a la castidad. Si existiera
una persona muy casta pero injusta,
insincera, desleal, perezosa o egoista,
no diriamos que su corazon es
limpio. Cuando el rey David suplica
«Oh Dios, crea en mi un corazon
puro» (Sal 51[50],12), esta pidiendo
un corazon que reuna



armonicamente todas las virtudes;
un corazon que vibre con lo valioso y
no con lo insustancial, que sea capaz
de jugarse la vida por algo mas
grande que él, que no se deje
dominar por cosas efimerasy
superficiales. Al crecer en las
distintas virtudes, nuestra mirada —
nuestros deseos, intereses,
aspiraciones— se va aclarando y nos
hace capaces de percibir el auténtico
valor de las cosas. Vamos
aprendiendo a ver, a contemplar, a
disfrutar.

Perplejidades

Dios nos ha creado para esta
contemplacion, que recoge todas las
aspiraciones del corazon. Es una
gracia que quiere darnos. Pero es
una gracia por la que es necesario
pelear. Necesitamos conquistar
nuestro corazon para que se haga
capaz de recibir ese regalo, porque
tenemos el riesgo de dejarlo sin



abrir, olvidado en un rincén. En
palabras de san Josemaria, la
castidad «es combate, pero no
renuncia; respondemos con una
afirmacion gozosa, con una entrega
libre y alegre. Tu comportamiento no
ha de limitarse a esquivar la caida, la
ocasion. No ha de reducirse de
ninguna manera a una negacion fria
y matematica. ¢Te has convencido de
que la castidad es una virtud y de
que, como tal, debe crecery
perfeccionarse?»". La castidad es
una afirmacion gozosa, y siempre
puede crecer. Son dos ideas quiza
conocidas, pero no por eso
suficientemente comprendidas, hasta
el punto de que pueden generar
cierta perplejidad.

La idea de la castidad como
afirmacion contrasta con la de quien
pone un excesivo énfasis en el no,
como si la virtud consistiera
precisamente en no hacer, no pensar,
no mirar, no querer. La castidad es,



en cambio, un si al amor, porque es
el amor lo que la hace necesaria y le
confiere su sentido. Naturalmente, se
ha de decir no a ciertos actos o
actitudes que le son contrarios y que
toda persona sensata percibe
precisamente como negaciones del
amor, de por si siempre total,
exclusivo y definitivo. Pero, a pesar
de requerir algunos no, la castidad es
una realidad eminentemente
positiva.

Supongamos una persona con un
buen conocimiento de la fe y de la
vida cristiana, sinceramente decidida
a ponerla en practica; una persona
que quiza incluso ha transmitido a
otros esta vision positiva de la santa
pureza, porque comprende estos
razonamientos y los comparte. Es
posible que su experiencia practica
de esta virtud no responda a la idea
de algo positivo que siempre puede
crecer: por un lado, porque no
necesita ejercer la pureza



constantemente; hay otros intereses
que normalmente estan en primer
plano y que relegan la castidad al
cuarto o quinto lugar de sus
problemas, de modo que
habitualmente la castidad no parece
ser para €l ni una afirmacion ni una
negacion. Por otro lado, porque
cuando en algunos periodos tiene
que luchar mas intensamente para
vivirla, la siente precisamente como
una negacion, y no como una
afirmacion.

A esto se afiade otra fuente de
perplejidad: puesto que es una
virtud, la castidad esta llamada a
«crecer y perfeccionarse»™. De
nuevo, este buen cristiano podria
decirse: normalmente consigo evitar
actos, pensamientos, miradas
contrarias a la castidad, ¢no es de eso
de lo que se trata?, ;no puedo decir
que tengo la virtud?, ;qué mas
deberia hacer?, ;en qué sentido



deberia crecer y perfeccionarse en
mi la castidad?

En realidad, en el origen de estas
perplejidades se encuentra la idea,
bastante extendida, pero muy
reductiva, de que la virtud es
fundamentalmente un suplemento
de fuerza en la voluntad que nos
hace capaces de respetar unas
normas morales, incluso cuando
éstas se oponen a nuestra
inclinacion.Si esta vision fuera
correcta, la virtud consistiria en la
capacidad de ignorar la afectividad,
de oponerse sistematicamente a lo
que sentimos siempre que lo
requiera el respeto de esas normas.
Naturalmente, aqui hay una parte de
verdad, porque en la formacion de la
virtud a menudo es necesario actuar
contra la inclinacion afectiva. Sin
embargo, es muy importante no
olvidar que no es este el objetivo; se
trata solo de un paso que, si no va
seguido de otros, formarda solamente



la capacidad de reprimirse, de decir
no. Quien piensa asi en las virtudes,
aunque pueda decir que la castidad
es una afirmacion gozosa, en
realidad no ha terminado de
entenderlo, porque no consigue ver
lo que esto significa en la practica.

Integracion

La virtud, mas que una capacidad de
oponerse a la inclinacion, es la
formacion de la inclinacion misma.
La virtud consiste precisamente en
gozar, en disfrutar del bien, porque
ha crecido en nosotros una
connaturalidad afectiva, es decir,
una especie de complicidad con el
bien. Es precisamente en ese sentido
que llamamos templanza al orden en
la tendencia natural al placer. Si el
placer fuese malo, ordenarlo
significaria anularlo. Pero el placer
es bueno, y nuestra naturaleza tiende
hacia él. Sin embargo, que sea bueno
en principio no significa que lo sea



en todos los casos: el objeto de una
tendencia puede no ser bueno para
la persona en un caso concreto. Por
eso nos interesa ordenar nuestra
inclinacion al placer. Silo
conseguimos la habremos convertido
en uno de nuestros mejores aliados
para hacer el bien; si no, sera un gran
enemigo que puede destruirnos,
analogamente a como el agua, que
quita la sed, hidrata el cuerpo y hace
crecer las plantas... también puede
ser tsunami, inundacion,
destruccion.

¢En qué consiste ordenar esa
tendencia? Desde luego, no en hacer
desaparecer la atraccion del placer,
cosa por otra parte imposible.
Tampoco en ignorarla, o en vivir
como Si no existiera; ni siquiera en
reprimirla. Ordenar la tendencia al
placer significa integrarla en el bien
de la persona': conferir unidad a
nuestros deseos, de modo que sean
progresivamente acordes con



nuestra identidad y la refuercen. Un
corazon impuro es un corazon
fragmentado, sin rumbo; un corazon
puro, en cambio, es un corazon
unificado, con una direccion en la
vida.

¢Como se puede llegar a realizar
esto? Las tendencias humanas son
modos de percibir el bien: cada una
de ellas nos presenta como
conveniente lo que la satisface.
Decimos que tenemos tendencia al
placer porque frente a algo que
puede producirlo experimentamos
atraccion: aquello se presenta a
nuestros 0jos como conveniente. Sin
embargo, 1o que es bueno para la
tendencia puede no serlo para la
persona. Un pastel puede atraerme
porque es agradable comerlo, pero
tal vez no convenga a mi salud (por
ejemplo, porque soy diabético), a mi
forma fisica (estoy tratando de
adelgazar) o a mi relacion con los
demas (pertenece a otra persona).



Cada tendencia tiene su propio punto
de vista, valora la realidad desde su
propia perspectiva y no puede
hacerlo desde otra. La razon es la
unica facultad que puede adoptar
todos los puntos de vista e
integrarlos™, identificando el bien de
la persona y no solo el bien de una
tendencia concreta o de un aspecto
particular de la vida. La razon
escucha lo que cada tendencia tiene
que decir, evalua todas estas voces
en conjunto, y juzga si una accion es
buena para la persona.

La razon no es fria: es apasionada,
esta condicionada por las tendencias
0 pasiones. Si una tendencia habla
mucho mas fuerte que las otras,
puede confundirla. De ahi la
importancia de que las tendencias
estén bien formadas (bien
templadas). Asi, en vez de obstaculo,
seran un apoyo para el juicio de la
razon. Por supuesto, esta integracion
en torno a la razén requiere que el



sentido de la tendencia sea
comprendido y respetado, y que se
actue de modo que ese respeto cale
en nuestra afectividad. La gula, por
ejemplo, revela que no se ha
comprendido —al menos de modo
practico, que influya en el
comportamiento— el sentido de la
necesidad de comer; es decir, no se
ha asimilado aun a fondo la manera
en que el placer de comer contribuye
al bien integral de la persona. Algo
similar puede decirse de la castidad,
y de cualquier otra virtud.

Un mundo interior

Escuchemos el consejo de san
Josemaria en un brevisimo punto de
Camino: «¢Para qué has de mirar, si
“tu mundo” lo llevas dentro de ti?»'.
Es cierto: si uno lleva un mundo
dentro de si —un mundo hecho de
cosas grandes, divinas y humanas—,
la mirada, la accion, el pensamiento

contra la castidad pueden tener una



cierta fuerza de atraccion, pero seran
mucho mas faciles de combatir,
porque seran percibidos como una
amenaza a la armonia del propio
mundo interior.

Podriamos incluso decir que la
castidad se refiere a la sexualidad
solo secundariamente.
Principalmente tiene que ver con la
apertura de nuestro mundo interior
—de nuestro corazon— a las cosas
grandes, con la capacidad de
percibir, de aspirar y de gozar con lo
que es capaz de llenar el corazon
humano. Por eso, decia también san
Josemaria: «no me ha gustado nunca
hablar de impureza. Yo quiero
considerar los frutos de la templanza.
(...) Al vivir ast —con sacrificio— [el
hombre] se libra de muchas
esclavitudes y logra, en lo intimo de su
corazon, saborear todo el amor de
Dios (...); se estd en condiciones de
preocuparse de los demadas, de



compartir lo propio con todos, de
dedicarse a tareas grandes».

La persona casta es capaz de
conectar afectivamente y disfrutar
con todo lo hermoso, lo noble, lo
genuinamente divertido. Su mirada
no es posesiva, sino agradecida: deja
ser al otro; no permite que se
emparie, que se despersonalice la
relacion que lo une con cada cosay
con cada persona. Quien no es casto
tiene una mirada baja; una mirada
que no es capaz de recibir, sino solo
de exigir prestaciones. En realidad,
no es capaz de gozar de las pequefias
cosas de la vida y de las relaciones
personales; no es capaz de estar
verdaderamente con los demas. Las
cosas delicadas que otros aprecian a
este le parecen insipidas; no le dicen
nada, porque necesita emociones
fuertes para reaccionary
experimentar algo positivo y
agradable.



Se entiende asi que quien vive la
castidad como afirmacion gozosa no
necesite por lo general de un
esfuerzo extraordinario de la
voluntad para contener el impulso
sexual desordenado: su mundo
interior, tejido de realidades valiosas
y relaciones verdaderas, contrasta
fuertemente con él y lo rechaza. Y al
Vivir asi, se siente grandiosamente
libre, porque hace lo que le gusta. En
cambio, el lujurioso, el incontinente
o0 incluso el meramente continente, si
lograsen hacerlo, se sentirian
reprimidos: como si les faltase algo.

Para santo Tomas de Aquino el
lujurioso, el incontinente, el
continente y el casto son cuatro
figuras distintas™. El casto y el
lujurioso poseen uno la virtud y el
otro el vicio. El incontinente, sin
llegar a tener establecido el vicio, no
vive rectamente. Y el continente,
como indica el término, se contiene:
no peca contra la castidad, pero



tampoco posee la virtud: ante una
tentacion se limita a reprimir el
impulso, sin llegar a gozar en el bien.
Es el caso, por ejemplo, de quien no
quiere mirar, pero desearia que
fuese inevitable ver. Simplemente
salta obstaculos que desearia no
tener que saltar y, al hacerlo no se
plantea formar su interioridad para
configurarla con el bien. Esta
situacion puede ser un paso adelante
para quien viene de mas lejos, pero
esa persona todavia habra de
recorrer un camino hasta formar la
virtud. Quien no se aparta
decididamente de la frontera,
aunque consiga no pecar, nunca
pasara de ser continente, no llegara a
gozar de la virtud y a verla como una
afirmacion gozosa.

Veran a Dios en todo
«Bienaventurados los limpios de

corazon, porque veran a Dios» (Mt
5,8). Quiza Jesus no quiere decir que



a los impuros de corazon se les
prohibira ver a Dios, sino mas bien
que no conseguiran ver nada alli
donde los de corazon limpio
percibiran una belleza indescriptible,
llena de matices, que satisface todas
las aspiraciones de su corazon. Esto
es de hecho lo que sucede aqui abajo:
los virtuosos son capaces de
encontrar a Dios en cada persona, en
cada situacion ordinaria de la vida,
mientras que los que no lo son, no
sienten su presencia o la encuentran
incomoda y desagradable, limitadora
de su libertad.

La virtud, asi entendida, como
creacion de un mundo interior bello,
de una connaturalidad afectiva que
nos hace gozar haciendo el bien, es
una respuesta a las perplejidades
mencionadas mas arriba. En efecto,
si el esfuerzo por formar la santa
pureza no pretende solo negarse a
los actos desordenados, sino también
y sobre todo constituir un mundo



interior lleno de realidades valiosas,
sobrenaturales y humanas, se
comprende bien que esta virtud
crezca y se forme no solo cuando se
ha de vencer una tentacion, sino
también cuando nuestra atencion se
dirige a todo lo que hay de valioso y
bello en la realidad, aunque de por si
no tenga nada que ver con la
sexualidad. La castidad no es solo
una virtud para los momentos de
combate: no es solo para las
tentaciones, sino que es una virtud
de la atencion, de aquello a lo que
nuestro corazon atiende. También se
comprende asi que esa delicadeza
interior, esa apertura a la grandeza,
no tiene limites y siempre puede
crecer.

Los medios son muchos

¢Como formar ese mundo interior?
Desde luego, es necesario evitar lo
que pueda perturbarlo, procurando
que la vista y la imaginacion no se



dispersen o se enturbien, poniendo
ciertos frenos a la curiosidad, y
también evitando caer en el ocio, esa
actitud pasiva de quien cede el
dominio de sus decisiones a los
acontecimientos. Porque navegar sin
objetivo, dejandose llevar por el
viento que sopla, es un modo muy
facil de perderse y terminar en un
lugar al hubiéramos preferido no
llegar.

También conviene crecer en
fortaleza, porque sin ella es muy
dificil mantener el rumbo en medio
de las olas: la constancia en las
pequefias mortificaciones en el
trabajo, en la relacion con los demas,
en los gustos, fortalece el corazon. Y
la sinceridad: tener la sencillez de
hablar de lo que nos pasa por dentro
es un modo muy eficaz de oxigenar
nuestro corazon, y de impedir que se
intoxique con afectos que son
demasiado pequerfios para €l.



Son también muy importantes otros
medios que dirigen la mirada del
alma hacia lo sobrenatural o
humanamente valioso: la devocion
eucaristica, el carifio a la Madre de
Dios, la oracion y el tono habitual de
relacion personal con el Sefior. Las
amistades y todas las relaciones
humanas nobles cumplen también
este papel: mientras que aislarse o
encerrarse en uno mismo es fuente
facil de infecciones, la dedicacion
sincera a los demads mantiene el
corazon en buena salud.

Ademas, es muy conveniente formar
intereses culturales de valor,
especialmente la buena literatura, el
buen cine, la musica, etc., que
ayudan a desarrollar la sensibilidad
estética y el sentido de la belleza.
Quien disfruta unicamente con
peliculas, lecturas, planes o videos de
alta intensidad, quien se acostumbra
a vivir solo de emociones banales,
precisara de un esfuerzo notable



para controlarse cuando esas
emociones entren en la esfera sexual.
Y silo consigue lo experimentard, en
el mejor de los casos, como
represion, como negacion. Es mucho
mas bonito, y mas eficaz, crear un
clima interior limpio, luminoso,
afirmativo. Nuestro corazon no ha
sido hecho para menos: disfrutar de
la belleza de Dios ya en esta vida, y
por toda la eternidad.

™ San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
208.

! Amigos de Dios, n. 182.
1 Ibid.

I Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
2337: «La castidad significa la
integracion lograda de la sexualidad
en la persona, y por ello en la unidad



interior del hombre en su ser
corporal y espiritual».

B! Cfr. Santo Tomas de Aquino, Suma
de teologia, I-11, q. 17, a. 1, ad 2.

® San Josemaria, Camino, n. 184.
"' Amigos de Dios, n. 84

! Cfr. Suma de teologia, 1I-11, qq.
151-156.

Julio Diéguez

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/muy-humanos-
muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-xiii-con-todo-el-corazon/

	Muy humanos, muy divinos (XIII): Con todo el corazón
	Perplejidades
	Integración
	Un mundo interior
	Verán a Dios en todo
	Los medios son muchos


