opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (VIII): La
batalla de nuestra
formacion

En este octavo articulo nos
detenemos en algunas actitudes
y consejos que nos disponen
mejor para ser semilla fértil en
nuestro lugar en el mundo.

23/10/2021

Aunque su momento de esplendor
era ya por entonces cosa del pasado,
Atenas seguia siendo un referente
cultural en tiempos de san Pablo. Nos



dice san Lucas de sus habitantes,
mentes inquietas, que «no se
dedicaban a otra cosa que a decir o
escuchar algo nuevo» (Hch 17,21). De
ahi que resulte algo sorprendente su
rechazo escéptico al anuncio de la
unica novedad que merece tal
nombre: la de la muerte y
resurreccion de Cristo, que nos salva
del pecado (cfr. Hch 17,32). A san
Pablo debi6 de marcarle
profundamente este fracaso en el
corazon mismo de la cultura clasica.
De hecho, lo llev6 a reflexionar
profundamente, bajo la guia del
Espiritu Santo, sobre el contenido de
la novedad cristiana: ¢por qué los
atenienses no habian sido
interpelados por lo que al apdstol de
las gentes le habia cambiado la vida?

Viejas novedades y novedad
auténtica



En sus cartas a los cristianos de
Corinto, a quienes se dirigio
inmediatamente después de los
atenienses, se recoge el fruto de ese
proceso de pensamiento. San Pablo
presenta dos grandes ejes para poder
acoger su mensaje: por un lado esta
el misterio de la cruz de Cristo, dificil
de asimilar con la sola légica
humana (cfr. 1Co 1,20-25); por otro,
estan también sus implicaciones
concretas en la vida diaria: la cruz
comporta un nuevo modo de estar en
el mundo (cfr. 1Co 5,7-8). Solo desde
esta doble acogida de Jesus
crucificado en nuestra existencia
puede hablarse de novedad en
sentido propio. «Si alguno esta en
Cristo, es una nueva criatura: lo viejo
paso, ya ha llegado lo nuevo» (2Co
5,17).

Con esta misma novedad entronca la
luz que san Josemaria recibio el 2 de
octubre de 1928: su vision de los
cristianos como «portadores de la



unica llama capaz de iluminar los
caminos terrenos de las almas, del
unico fulgor en el que nunca podran
darse oscuridades, penumbras ni
sombras»™. La auténtica novedad
cristiana, nuestra vida en Jesus, le
permitia darse cuenta de que
algunas de las llamadas novedades
que agitaban entonces la vida de la
sociedad y de la Iglesia no eran en
realidad mas que «volterianismos de
peluca empolvada o liberalismos
desacreditados del XIX»". Siempre
seguiran apareciendo y
desapareciendo; siempre habra, en
contraste con el mensaje cristiano,
otras novedades que son solo un
renacer de «los errores que ha
habido a lo largo de los siglos»", es
decir, algo profundamente viejo.

Buena parte de nuestra mision de
cristianos corrientes consiste en
llevar la auténtica novedad de Cristo
a todos los ambitos de nuestra vida,
sin dejarnos seducir por lo que en el



fondo no es mas que apariencia de
nuevo. Para eso resulta
imprescindible acogerla primero en
nuestra vida, dejarla crecer con
paciencia y empefio, para que vaya
dando forma a nuestra mentalidad y
a nuestras actitudes. Solo asi
contribuiremos a que «muchos no
permanezcan en tinieblas, sino que
anden por senderos que llevan hasta
la vida eterna»™.

Lo mas importante es el
sembrador

Varias de las parabolas de Jesus
sobre el Reino de Dios ponen de
manifiesto que su presencia entre
nosotros es un don gratuito. Por
ejemplo, en la parabola del
sembrador (cfr. Mt 13,3), el punto de
partida es la intervencion de alguien
que siembra la semilla. Sin esa
accion previa es evidente que no
puede haber fruto. Por eso ya aqui
estamos ante lo mas importante de la



narracion; que el terreno sea bueno,
regular o malo, también es
importante, pero secundario.

La fe nos descubre que somos hijos
de Dios: herederos del mundo (cfr.
Sal 2,8), llamados a colaborar con
nuestro Padre para que la creacion
entera llegue a ser el regalo que €l ha
sofiado para nosotros (cfr. Rm
8,20-23). Animados por la misma fe
que sostenia la mision de los
primeros cristianos, procuramos
descubrir como todos los caminos de
la tierra pueden llevar a Dios.
Estamos convencidos de que «el
mundo no es malo, porque ha salido
de las manos de Dios, porque es
criatura suya, porque Yahveh lo miro
y vio que era bueno»"..

Sabiéndonos hijos y herederos —-en
definitiva: apdstoles— nos
convertimos nosotros mismos en esa
semilla lanzada a los cuatros vientos.
Nos entusiasma, sobre todo, saber



que Dios se empefia en arrojar unay
otra vez la simiente para enriquecer
un mundo con profundos anhelos de
fructificar. Asi «podemos
comprender toda la maravilla de la
llamada divina. La mano de Cristo
nos ha cogido de un trigal: el
sembrador aprieta en su mano
llagada el pufiado de trigo. La sangre
de Cristo bafia la simiente, la
empapa. Luego, el Sefior echa al aire
ese trigo, para que muriendo sea
vida y, hundiéndose en la tierra, sea
capaz de multiplicarse en espigas de
oro»™®,

Trabajar la tierra, mejorar la
semilla

Sin embargo, no basta con lanzar la
semilla: también es necesario que
esta tenga la fuerza y la inteligencia
para echar raices. Ademas, la tierra
se puede abonar; podemos trabajarla
y disponerla de la mejor manera (cfr.
Lc 13,6-9).



Si queremos que el fruto sea tan
fecundo que, como dice Jesus, incluso
los pajaros puedan cobijarse en las
ramas del arbol en el que se
convertird aquel primer gesto (cfr.
Mt 13,31-32), parte esencial de
nuestro modo de colaborar sera
preparar, en la medida de nuestras
posibilidades, una buena semilla.
Para eso necesitamos, en primer
lugar, convencernos de que la fe que
queremos vivir y compartir no es
algo irracional ni arbitrario, sino que
tiene una relacion intima con la
verdad; necesitamos tener la
experiencia vital de que la fe no es
simplemente «un sentimiento
hermoso, que consuela y entusiasma,
pero dependiendo de los cambios en
nuestro estado de animo o de la
situacion de los tiempos»"”. El Papa
Francisco nos lo ha recordado: «El
hombre tiene necesidad de
conocimiento, tiene necesidad de
verdad, porque sin ella no puede
subsistir, no va adelante. La fe, sin



verdad, no salva, no da seguridad a
[8]

nuestros pasos»".
La sed de verdad nos permite acoger
la fe en nuestra inteligencia,
descubrir su caracter razonable.
Nuestra inteligencia se abre entonces
a horizontes mucho mas amplios; la
realidad se nos vuelve a la vez mas
comprensible y mas profunda. Es
16gico que sea asi: si el cristiano
quiere ser sembrador de la novedad
de Cristo, no puede renunciar a
reflexionar sobre su fe, ni a poner en
relacion con ella todos los &mbitos de
su vida, incluido su trabajo
profesional. Este ejercicio de pensar
las cosas a la luz de la fe, que no es
simplemente acudir a unas
respuestas prefabricadas, se
convertird poco a poco en un
auténtico habito bueno, una virtud:
quiza una de las mdas importantes.
Solo a la luz de esta inteligencia de la
fe pueden llegar a percibirse los



«brillos divinos que reverberan en
[9]

las realidades mas vulgares»"".
Para que esta apertura a la verdad
haga lo mas fecunda posible nuestra
fe, es imprescindible la humildad
ante la realidad, la docilidad al
Espiritu Santo, que nos habla a
través de los sucesos cotidianos y de
las personas que nos rodean (cfr. Jn
14,26); en definitiva, a través de la
historia. Aunque tal vez pudiera
parecer que en nuestro intento por
llevar la luz de Cristo al mundo lo
mas importante seria una actitud de
seguridad y de potencia, en realidad
la fuerza solo puede venir de Dios.
En este sentido, «la humildad es
sumision creativa a la fuerza de la
verdad y del amor. La humildad es
rechazo de las apariencias y de la
superficialidad; es la expresion de la
profundidad del espiritu humano; es
condicién de su grandeza»™.

La «batalla» de san Josemaria



Se comprende asi el empefio de san
Josemaria para que desde el
principio el Opus Dei ofreciera una
profunda formacion filosofica y
teoldgica, que incidiera a su vez en el
ambito profesional de cada uno. En
su busqueda por encontrar la
manera adecuada de hacer esto
posible, hablaba de una auténtica
«batalla»"!, Este lenguaje bélico
subraya el caracter arduo de la
empresa de la propia formacion y,
por tanto, la necesidad de empefiarse
en ella, siempre segun las
circunstancias personales de cada
uno. Santo Tomas de Aquino hablaba
de la virtud de la «estudiosidad», que
implica «un particular empefio en la
busqueda del conocimiento de las
cosas»?: es decir, la actitud
permanente de cultivar una sana
curiosidad por conocer a fondo
nuestro mundo y vencer los
obstaculos que nos impiden llevarlo
a cabo. En todo caso, lo importante
serd no perder de vista la grandeza



del objetivo que nos sirve de
impulso: hacer propio el mensaje de
Cristo para poder sembrarlo en la
realidad que nos circunda.

El lenguaje bélico permite también
considerar la importancia de la
estrategia. ;Como conseguir un fin
tan alto cuando nos falta el tiempo y
la serenidad para afrontar con rigor
las grandes cuestiones? Para algunos
la estrategia puede consistir en
aprovechar bien los medios de
formacion en los que ya participan,
cultivando las disposiciones
necesarias para sacarles mas partido.
Para otros, pasard por aplicarse el
consejo de la literatura clasica que
utilizaba san Josemaria: non multa
sed multum™ —-no empefiarse en
muchas cosas, sino mucho en una
sola, 0 unas pocas-, quizas
haciéndose aconsejar un plan de
lecturas adaptado y progresivo.
Otros, por su parte, sabran
aprovechar, con el orden



imprescindible en cualquier
actividad intelectual, los incontables
recursos que hoy ofrece internet. La
imagen del guante que se adapta a la
mano, con la que el fundador del
Opus Dei hablaba del plan de vida,
sirve también para ilusionarnos con
nuestro propio plan de formacion,
para crecer en el conocimiento de
nuestra fe.

Dos consejos para adquirir una
mirada amplia

Silaluz de la fe permite comprender
el mundo en su sentido mas
profundo, el cristiano debe saberse
protagonista y nunca mero
espectador de los grandes debates
culturales e intelectuales presentes
en la sociedad. Como nada de lo
humano le es ajeno, cultiva un
caracter inquieto y sanamente
inconformista desde su juventud, sin
miedo de «contribuir, con iniciativa y
espontaneidad, a mejorar el mundo y



la cultura de nuestro tiempo, de
modo que se abran a los planes de
Dios para la humanidad»"*.

Para la realizacién de esta tarea, san
Josemaria nos dejo dos consejos. El
primero se refiere a tener una
mirada amplia, que no se contenta
con objetivos pequerios: «Para ti, que
deseas formarte una mentalidad
catodlica, universal, transcribo
algunas caracteristicas: amplitud de
horizontes, y una profundizacion
enérgica, en lo permanentemente
vivo de la ortodoxia catoélica; afan
recto y sano —nunca frivolidad- de
renovar las doctrinas tipicas del
pensamiento tradicional, en la
filosofia y en la interpretacion de la
historia...; una cuidadosa atencion a
las orientaciones de la ciencia y del
pensamiento contemporaneos; y una
actitud positiva y abierta, ante la
transformacion actual de las
estructuras sociales y de las formas
de vida»™.



Se trata de un programa amplisimo
en el que valdria la pena detenerse
con calma. El «afdn» de comprender,
que requiere lectura y estudio, nos
hace sabernos insertos en una
tradicion que nos precede y que nos
permite ver mas alla del presente:
«Somos como enanos a los hombros
de gigantes. Podemos ver mas, y mas
lejos que ellos, no por alguna
distincion fisica nuestra, sino porque
somos elevados por su gran
altura»"®. Con ese bagaje, podemos
afrontar de modo positivo los nuevos
logros e interrogantes de nuestro
tiempo, y aprendemos a discernir
con espiritu constructivo y con la
ayuda de otros lo que puede
considerarse verdadero progreso. De
este modo vamos forjando una vision
personal y razonada de los grandes
temas; vamos cultivando una
verdadera mentalidad universal,
catolica.



Ante este reto de abrir todo lo
humano a los planes de Dios,
Benedicto XVI ha otorgado mucha
importancia a las «minorias
creativas»; son normalmente ellas
«las que determinan el futuro». Por
eso, concretamente, «la Iglesia
catolica debe comprenderse como
minoria creativa que tiene una
herencia de valores que no son algo
del pasado, sino una realidad muy
viva y actual. La Iglesia debe
actualizar, estar presente en el
debate publico, en nuestra lucha por
un auténtico concepto de libertad y
de paz»"".

Encontrar personas capaces de
sintonizar con esta pasion por la
formacion y por el andlisis profundo
de toda la realidad, y luego caminar
junto a ellas para sacar juntos
iniciativas de todo tipo, es una de las
experiencias mas fecundas de la
vocacion de cristianos en medio del
mundo. La historia de los primeros



fieles de la Obra es una confirmacion
muy cercana a nosotros de esta
fecundidad"®. En esta tarea, cada
uno debe situarse en el gran terreno
de juego del mundo, y encontrar,
desde las circunstancias que definen
su vida, su propio modo de
colaborar.

El segundo consejo de san Josemaria
se refiere al uso del plural. La luz de
la fe permite, en casi todo, encontrar
mas de una solucién, mas de un
camino. Actuaciones, modos de
pensar y soluciones diversas pueden
ser legitimamente inspiradas por una
misma fe y, por lo tanto, deben ser
respetadas™. Por ello, la fe nos lleva
a cultivar nuestra capacidad de
escucha, de colaboracion y de
dialogo, con un sano afan de
aprender y de enriquecernos con
otros puntos de vista.

kK 3k



La Sagrada Escritura nos dice que
«Maria guardaba todas estas cosas
ponderandolas en su corazon» (Lc
2,19): todo lo que sucedia a su
alrededor, y en especial aquello que
tenia que ver con su hijo, resonaba
en su mundo interior. Considerar
una y otra vez la belleza de nuestra
fe y la grandeza de nuestra mision
encendera también nuestro corazon
en deseos de formarnos cada vez
mejor y de encontrar los modos
concretos de lograrlo. También nos
llevara a plantear iniciativas,
buscando la colaboracién de otros
que hagan presente la perenne
novedad de Cristo en los nuevos
areopagos de la cultura. Y nos
ayudara, si fuera necesario, a
sacudirnos cualquier asomo de
«pesimismo estéril»””, conscientes
de aquello que decia con frecuencia
san Josemaria: «El mundo nos
espera»[21].




™ San Josemaria, Forja, n. 1.
I San Josemaria, Camino, n. 849.

¥ San Josemaria, El fin sobrenatural
de la Iglesia, n. 2.

“! Forja,n. 1

! San Josemaria, Conversaciones, n.
114

' San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 3.

[7] Francisco, Enc. Lumen fidei, n. 24.
[8] Ibid.
T conversaciones, n. 119.

[10] San Juan Pablo II, Angelus, 4-
I11-1979.

[11] Cfr. M. Montero, “La formacion
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.



[12] Santo Tomas de Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 166, a. 2 ad 3.

M camino, n. 333.

U4 Mons. F. Océriz, Carta pastoral, 14-
I1-2017, n. 8.

151 San Josemaria, Surco, n. 428.

"% Bernardo de Chartres, citado por
Juan de Salisbury, Metalogicon,
compuesto en 1159.

17 Benedicto XVI, Encuentro con
periodistas, 26-1X-2009.

"8 Algunas referencias en J. L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; y en
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

91 Cfr. Conversaciones, n. 117.

9 cfr. Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium, nn. 84-86.



[21] Surco, n. 290.

Nicolas Alvarez de las Asturias

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/muy-humanos-
muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-
formacion/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/
https://opusdei.org/es/article/muy-humanos-muy-divinos-viii-la-batalla-de-nuestra-formacion/

	Muy humanos, muy divinos (VIII): La batalla de nuestra formación

