
opusdei.org

Mensaje de la 59.ª
Jornada Mundial de
la Paz

El Papa ha presentado su
mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz del 1 de
enero de 2026, en el que
propone una «paz desarmada y
desarmante» que nace de la
humildad, la bondad y el
cuidado de los más frágiles, y se
traduce en diálogo, justicia y
fraternidad entre los pueblos.

01/01/2026



La paz esté con todos ustedes:

hacia una paz “desarmada y
desarmante”

“¡La paz esté contigo!”.

Este antiquísimo saludo, que sigue
siendo habitual en muchas culturas,
en la tarde de Pascua se llenó de
nuevo vigor en labios de Jesús
resucitado. «¡La paz esté con
ustedes!» ( Jn 20,19.21) es su palabra,
que no sólo desea, sino que realiza
un cambio definitivo en quien la
recibe y, de ese modo, en toda la
realidad. Por eso, los sucesores de los
Apóstoles dan voz cada día y en todo
el mundo a la más silenciosa
revolución: “¡La paz esté con
ustedes!”. Desde la tarde de mi
elección como Obispo de Roma he
querido incorporar mi saludo en este
anuncio coral. Y deseo reafirmarlo:
«Esta es la paz de Cristo resucitado,
una paz desarmada y una paz
desarmante, humilde y perseverante.



Proviene de Dios, Dios que nos ama a
todos incondicionalmente». [1]

La paz de Cristo resucitado

El que venció a la muerte y derribó el
muro que separaba a los seres
humanos (cf. Ef 2,14) es el Buen
Pastor, que da la vida por el rebaño y
que tiene muchas ovejas que no son
del redil (cf. Jn 10,11.16): Cristo,
nuestra paz. Su presencia, su don, su
victoria resplandecen en la
perseverancia de muchos testigos,
por medio de los cuales la obra de
Dios continúa en el mundo,
volviéndose incluso más perceptible
y luminosa en la oscuridad de los
tiempos.

El contraste entre las tinieblas y la
luz, en efecto, no es sólo una imagen
bíblica para describir el parto del
que está naciendo un mundo nuevo;
es una experiencia que nos atraviesa
y nos sorprende según las pruebas



que encontramos, en las
circunstancias históricas en las que
nos toca vivir. Ahora bien, ver la luz
y creer en ella es necesario para no
hundirse en la oscuridad. Se trata de
una exigencia que los discípulos de
Jesús están llamados a vivir de modo
único y privilegiado, pero que, por
muchos caminos, sabe abrirse paso
en el corazón de cada ser humano.
La paz existe, quiere habitar en
nosotros, tiene el suave poder de
iluminar y ensanchar la inteligencia,
resiste a la violencia y la vence. La
paz tiene el aliento de lo eterno;
mientras al mal se le grita “basta”, a
la paz se le susurra “para siempre”.
En este horizonte nos ha introducido
el Resucitado. Con este
presentimiento viven los que
trabajan por la paz que, en el drama
de lo que el Papa Francisco ha
definido como “tercera guerra
mundial a pedazos”, siguen
resistiendo a la contaminación de las

https://www.vatican.va/content/francesco/es.html


tinieblas, como centinelas de la
noche.

Lamentablemente lo contrario —es
decir, olvidar la luz— es posible;
entonces se pierde el realismo,
cediendo a una representación
parcial y distorsionada del mundo,
bajo el signo de las tinieblas y del
miedo. Hoy no son pocos los que
llaman realistas a las narraciones
carentes de esperanza, ciegas ante la
belleza de los demás, que olvidan la
gracia de Dios que trabaja siempre
en los corazones humanos, aunque
estén heridos por el pecado. San
Agustín exhortaba a los cristianos a
entablar una amistad indisoluble con
la paz, para que, custodiándola en lo
más íntimo de su espíritu, pudieran
irradiar en torno a sí su luminoso
calor. Él, dirigiéndose a su
comunidad, escribía así: «Tened la
paz, hermanos. Si queréis atraer a los
demás hacia ella, sed los primeros en
poseerla y retenerla. Arda en



vosotros lo que poseéis para
encender a los demás». [2]

Ya sea que tengamos el don de la fe, o
que nos parezca que no lo tenemos,
queridos hermanos y hermanas,
¡abrámonos a la paz! Acojámosla y
reconozcámosla, en vez de
considerarla lejana e imposible.
Antes de ser una meta, la paz es una
presencia y un camino. Aunque sea
combatida dentro y fuera de
nosotros, como una pequeña llama
amenazada por la tormenta,
cuidémosla sin olvidar los nombres y
las historias de quienes nos han dado
testimonio de ella. Es un principio
que guía y determina nuestras
decisiones. Incluso en los lugares
donde sólo quedan escombros y
donde la desesperación parece
inevitable, hoy encontramos a
quienes no han olvidado la paz. Así
como en la tarde de Pascua Jesús
entró en el lugar donde se
encontraban los discípulos,



atemorizados y desanimados, de la
misma manera la paz de Cristo
resucitado sigue atravesando puertas
y barreras con las voces y los rostros
de sus testigos. Es el don que permite
que no olvidemos el bien,
reconocerlo vencedor, elegirlo de
nuevo juntos.

Una paz desarmada

Poco antes de ser arrestado, en un
momento de gran intimidad, Jesús
dijo a los que estaban con Él: «Les
dejo la paz, les doy mi paz, pero no
como la da el mundo». E
inmediatamente agrega: «¡No se
inquieten ni teman!» (Jn 14,27). La
turbación y el temor podían
referirse, ciertamente, a la violencia
que pronto se abatiría sobre Él. Más
profundamente, los Evangelios no
esconden que lo que desconcertó a
los discípulos fue su respuesta no
violenta; un camino al que todos,
empezando por Pedro, se opusieron,



pero en el cual el Maestro pidió que
lo siguieran hasta el final. El camino
de Jesús sigue siendo motivo de
turbación y de temor. Y Él repite con
firmeza a quien quisiera defenderlo:
«Envaina tu espada» (Jn 18,11; cf. Mt
26,52). La paz de Jesús resucitado es
desarmada, porque desarmada fue
su lucha, dentro de circunstancias
históricas, políticas y sociales
precisas. Los cristianos, juntos,
deben hacerse proféticamente
testigos de esta novedad, recordando
las tragedias de las que tantas veces
se han hecho cómplices. La gran
parábola del juicio universal invita a
todos los cristianos a actuar con
misericordia, siendo conscientes de
ello (cf. Mt 25,31-46). Y, al hacerlo,
encontrarán a su lado hermanos y
hermanas que, por distintos caminos,
han sabido escuchar el dolor ajeno y
se han liberado interiormente del
engaño de la violencia.



Aunque hoy no son pocas las
personas de corazón dispuesto a la
paz, un gran sentimiento de
impotencia las invade ante el curso
de los acontecimientos, cada vez más
incierto. Ya san Agustín, en efecto,
señalaba una paradoja particular:
«Es más difícil alabar la paz que
poseerla. En efecto, si queremos
alabarla, deseamos las fuerzas para
ello, buscamos los pensamientos y
pesamos las palabras; por el
contrario, si queremos poseerla, la
tenemos y poseemos sin trabajo
alguno». [3]

Cuando tratamos la paz como un
ideal lejano, terminamos por no
considerar escandaloso que se le
niegue, e incluso que se haga la
guerra para alcanzarla. Pareciera
que faltan las ideas justas, las frases
sopesadas, la capacidad de decir que
la paz está cerca. Si la paz no es una
realidad experimentada, para
custodiar y cultivar, la agresividad se



difunde en la vida doméstica y en la
vida pública. En la relación entre
ciudadanos y gobernantes se llega a
considerar una culpa el hecho de que
no se nos prepare lo suficiente para
la guerra, para reaccionar a los
ataques, para responder a las
agresiones. Mucho más allá del
principio de legítima defensa, en el
plano político dicha lógica de
oposición es el dato más actual en
una desestabilización planetaria que
va asumiendo cada día mayor
dramatismo e imprevisibilidad. No es
casual que los repetidos
llamamientos a incrementar el gasto
militar y las decisiones que esto
conlleva sean presentados por
muchos gobernantes con la
justificación del peligro respecto a los
otros. En efecto, la fuerza disuasiva
del poder y, en particular, de la
disuasión nuclear, encarnan la
irracionalidad de una relación entre
pueblos basada no en el derecho, la
justicia y la confianza, sino en el



miedo y en el dominio de la fuerza.
«La consecuencia —como ya escribía 
san Juan XXIII acerca de su tiempo—
es clara: los pueblos viven bajo un
perpetuo temor, como si les estuviera
amenazando una tempestad que en
cualquier momento puede
desencadenarse con ímpetu horrible.
No les falta razón, porque las armas
son un hecho. Y si bien parece
difícilmente creíble que haya
hombres con suficiente osadía para
tomar sobre sí la responsabilidad de
las muertes y de la asoladora
destrucción que acarrearía una
guerra, resulta innegable, en cambio,
que un hecho cualquiera
imprevisible puede de improviso e
inesperadamente provocar el
incendio bélico». [4]

Pues bien, en el curso del 2024 los
gastos militares a nivel mundial
aumentaron un 9,4% respecto al año
anterior, confirmando la tendencia
ininterrumpida desde hace diez años

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html


y alcanzando la cifra de 2.718
billones de dólares, es decir, el 2,5%
del PIB mundial. [5] Por si fuera
poco, hoy parece que se quiera
responder a los nuevos desafíos, no
sólo con el enorme esfuerzo
económico para el rearme, sino
también con un reajuste de las
políticas educativas; en vez de una
cultura de la memoria, que preserve
la conciencia madurada en el siglo
XX y no olvide a sus millones de
víctimas, se promueven campañas de
comunicación y programas
educativos, en escuelas y
universidades, así como en los
medios de comunicación, que
difunden la percepción de amenazas
y transmiten una noción meramente
armada de defensa y de seguridad.

Sin embargo, «el verdadero amante
de la paz ama también a los
enemigos de ella». [6] Así
recomendaba san Agustín que no se
destruyeran los puentes ni se



insistiera en el registro del reproche,
prefiriendo el camino de la escucha
y, en cuanto sea posible, el encuentro
con las razones de los demás. Hace
sesenta años, el Concilio Vaticano II
se concluía con la conciencia de un
diálogo urgente entre la Iglesia y el
mundo contemporáneo. En
particular, la Constitución Gaudium
et spes centraba la atención en la
evolución de la práctica bélica: «El
riesgo característico de la guerra
contemporánea está en que da
ocasión a los que poseen las recientes
armas científicas para cometer tales
delitos y con cierta inexorable
conexión puede empujar las
voluntades humanas a
determinaciones verdaderamente
horribles. Para que esto jamás
suceda en el futuro, los obispos de
toda la tierra reunidos aquí piden
con insistencia a todos,
principalmente a los jefes de Estado
y a los altos jefes del ejército, que
consideren incesantemente tan gran

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_sp.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


responsabilidad ante Dios y ante toda
la humanidad». [7]

Al reiterar el llamamiento de los
Padres conciliares y estimando la vía
del diálogo como la más eficaz a
todos los niveles, constatamos cómo
el ulterior avance tecnológico y la
aplicación en ámbito militar de las
inteligencias artificiales hayan
radicalizado la tragedia de los
conflictos armados. Incluso se va
delineando un proceso de
desresponsabilización de los líderes
políticos y militares, con motivo del
creciente “delegar” a las máquinas
decisiones que afectan la vida y la
muerte de personas humanas. Es una
espiral destructiva, sin precedentes,
del humanismo jurídico y filosófico
sobre el cual se apoya y desde el que
se protege cualquier civilización. Es
necesario denunciar las enormes
concentraciones de intereses
económicos y financieros privados
que van empujando a los estados en



esta dirección; pero esto no basta, si
al mismo tiempo no se fomenta el
despertar de las conciencias y del
pensamiento crítico. La Encíclica 
Fratelli tutti presenta a san Francisco
de Asís como ejemplo de este
despertar: «En aquel mundo plagado
de torreones de vigilancia y de
murallas protectoras, las ciudades
vivían guerras sangrientas entre
familias poderosas, al mismo tiempo
que crecían las zonas miserables de
las periferias excluidas. Allí
Francisco acogió la verdadera paz en
su interior, se liberó de todo deseo de
dominio sobre los demás, se hizo uno
de los últimos y buscó vivir en
armonía con todos». [8] Es una
historia que quiere continuar en
nosotros, y que requiere que unamos
esfuerzos para contribuir
recíprocamente a una paz
desarmante, una paz que nace de la
apertura y de la humildad
evangélica.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


Una paz desarmante

La bondad es desarmante. Quizás
por eso Dios se hizo niño. El misterio
de la Encarnación, que tiene su
punto de mayor abajamiento en el
descenso a los infiernos, comienza en
el vientre de una joven madre y se
manifiesta en el pesebre de Belén.
«Paz en la tierra» cantan los ángeles,
anunciando la presencia de un Dios
sin defensas, del que la humanidad
puede descubrirse amada solo
cuidándolo (cf. Lc 2,13-14). Nada
tiene la capacidad de cambiarnos
tanto como un hijo. Y quizá es
precisamente el pensar en nuestros
hijos, en los niños y también en los
que son frágiles como ellos, lo que
nos conmueve profundamente (cf. 
Hch 2,37). A este respecto, mi
venerado Predecesor escribía que «la
fragilidad humana tiene el poder de
hacernos más lúcidos respecto a lo
que permanece o a lo que pasa, a lo
que da vida y a lo que provoca



muerte. Quizás por eso tendemos con
frecuencia a negar los límites y a
evadir a las personas frágiles y
heridas, que tienen el poder de
cuestionar la dirección que hemos
tomado, como individuos y como
comunidad». [9]

San Juan XXIII introdujo por primera
vez la perspectiva de un desarme
integral, que sólo puede afirmarse
mediante la renovación del corazón
y de la inteligencia. Así escribía en 
Pacem in terris: «Todos deben, sin
embargo, convencerse que ni el cese
en la carrera de armamentos, ni la
reducción de las armas, ni, lo que es
fundamental, el desarme general son
posibles si este desarme no es
absolutamente completo y llega
hasta las mismas conciencias; es
decir, si no se esfuerzan todos por
colaborar cordial y sinceramente en
eliminar de los corazones el temor y
la angustiosa perspectiva de la
guerra. Esto, a su vez, requiere que

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


esa norma suprema que hoy se sigue
para mantener la paz se sustituya
por otra completamente distinta, en
virtud de la cual se reconozca que
una paz internacional verdadera y
constante no puede apoyarse en el
equilibrio de las fuerzas militares,
sino únicamente en la confianza
recíproca. Nos confiamos que es éste
un objetivo asequible. Se trata, en
efecto, de una exigencia que no sólo
está dictada por las normas de la
recta razón, sino que además es en sí
misma deseable en grado sumo y
extraordinariamente fecunda en
bienes». [10]

Un servicio fundamental que las
religiones deben prestar a la
humanidad que sufre es vigilar el
creciente intento de transformar
incluso los pensamientos y las
palabras en armas. Las grandes
tradiciones espirituales, así como el
recto uso de la razón, nos llevan a ir
más allá de los lazos de sangre o



étnicos, más allá de las fraternidades
que sólo reconocen al que es
semejante y rechazan al que es
diferente. Hoy vemos cómo esto no
se da por supuesto.
Lamentablemente, forma cada vez
más parte del panorama
contemporáneo arrastrar las
palabras de la fe al combate político,
bendecir el nacionalismo y justificar
religiosamente la violencia y la lucha
armada. Los creyentes deben
desmentir activamente, sobre todo
con la vida, esas formas de blasfemia
que opacan el Santo Nombre de Dios.
Por eso, junto con la acción, es cada
vez más necesario cultivar la
oración, la espiritualidad, el diálogo
ecuménico e interreligioso como vías
de paz y lenguajes del encuentro
entre tradiciones y culturas. En todo
el mundo es deseable «que cada
comunidad se convierta en una “casa
de paz”, donde aprendamos a
desactivar la hostilidad mediante el
diálogo, donde se practique la



justicia y se preserve el perdón». [11]
Hoy más que nunca, en efecto, es
necesario mostrar que la paz no es
una utopía, mediante una
creatividad pastoral atenta y
generativa.

Por otra parte, esto no debe distraer
la atención de todos sobre la
importancia que tiene la dimensión
política. Quienes están llamados a
responsabilidades públicas en las
sedes más altas y cualificadas,
procuren que «se examine a fondo la
manera de lograr que las relaciones
internacionales se ajusten en todo el
mundo a un equilibrio más humano,
o sea a un equilibrio fundado en la
confianza recíproca, la sinceridad en
los pactos y el cumplimiento de las
condiciones acordadas. Examínese el
problema en toda su amplitud, de
forma que pueda lograrse un punto
de arranque sólido para iniciar una
serie de tratados amistosos, firmes y
fecundos». [12] Es el camino



desarmante de la diplomacia, de la
mediación, del derecho
internacional, tristemente
desmentido por las cada vez más
frecuentes violaciones de acuerdos
alcanzados con gran esfuerzo, en un
contexto que requeriría no la
deslegitimación, sino más bien el
reforzamiento de las instituciones
supranacionales.

Hoy, la justicia y la dignidad humana
están más expuestas que nunca a los
desequilibrios de poder entre los más
fuertes. ¿Cómo habitar un tiempo de
desestabilización y de conflictos
liberándose del mal? Es necesario
motivar y sostener toda iniciativa
espiritual, cultural y política que
mantenga viva la esperanza,
contrarrestando la difusión de
actitudes fatalistas «como si las
dinámicas que la producen
procedieran de fuerzas anónimas e
impersonales o de estructuras
independientes de la voluntad



humana». [13] Porque, de hecho, «la
mejor manera de dominar y de
avanzar sin límites es sembrar la
desesperanza y suscitar la
desconfianza constante, aun
disfrazada detrás de la defensa de
algunos valores», [14] a esta
estrategia hay que oponer el
desarrollo de sociedades civiles
conscientes, de formas de
asociacionismo responsable, de
experiencias de participación no
violenta, de prácticas de justicia
reparadora a pequeña y gran escala.
Ya lo señalaba con claridad León XIII
en la Encíclica Rerum novarum: «La
reconocida cortedad de las fuerzas
humanas aconseja e impele al
hombre a buscarse el apoyo de los
demás. De las Sagradas Escrituras es
esta sentencia: “Es mejor que estén
dos que uno solo; tendrán la ventaja
de la unión. Si el uno cae, será
levantado por el otro. ¡Ay del que
está solo, pues, si cae, no tendrá
quien lo levante!” ( Qo 4,9-10). Y

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html


también esta otra: “El hermano,
ayudado por su hermano, es como
una ciudad fortificada” ( Pr 18,19)».
[15]

Que este sea un fruto del Jubileo de
la Esperanza, que ha impulsado a
millones de seres humanos a
redescubrirse peregrinos y a
comenzar en sí mismos ese desarme
del corazón, de la mente y de la vida
al que Dios no tardará en responder
cumpliendo sus promesas: «Él será
juez entre las naciones y árbitro de
pueblos numerosos. Con sus espadas
forjarán arados y podaderas con sus
lanzas. No levantará la espada una
nación contra otra ni se adiestrarán
más para la guerra. ¡Ven, casa de
Jacob, y caminemos a la luz del
Señor!» (Is 2,4-5).

Vaticano, 8 de diciembre de 2025

LEÓN PP. XIV

https://www.iubilaeum2025.va/es.html
https://www.iubilaeum2025.va/es.html


[1] Bendición apostólica “Urbi et Orbi”
y primer saludo, Logia central de la
Basílica de San Pedro (8 mayo 2025).

[2] S. Agustín de Hipona, Sermón 357,
3.

[3] Ibíd., 1.

[4] S. Juan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), 60.

[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armaments,
Disarmament and International
Security (2025).

[6] S. Agustín de Hipona, Sermón 357,
1.

[7] Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 80.

[8] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 octubre 2020), 4.

[9] Id., Carta al Director del “Corriere
della Sera” (14 marzo 2025).

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/es/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2025-03/el-papa-la-guerra-es-absurda-y-devasta-el-mundo-carta-gemelli.html
https://www.vaticannews.va/es/papa/news/2025-03/el-papa-la-guerra-es-absurda-y-devasta-el-mundo-carta-gemelli.html


[10] S. Juan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), 113.

[11] Discurso a los obispos de la
Conferencia Episcopal Italiana (17
junio 2025).

[12] S. Juan XXIII, Carta enc. Pacem in
terris (11 abril 1963), 118.

[13] Benedicto XVI, Carta enc. Caritas
in veritate (29 junio 2009), 42.

[14] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti
(3 octubre 2020), 15.

[15] León XIII, Carta enc. Rerum
novarum (15 mayo 1891), 35.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/mensaje-59-
jornada-mundial-paz-desarmada-
desarmante-2026-papa-leon-xiv/

(10/02/2026)

https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/es/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://opusdei.org/es/article/mensaje-59-jornada-mundial-paz-desarmada-desarmante-2026-papa-leon-xiv/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-59-jornada-mundial-paz-desarmada-desarmante-2026-papa-leon-xiv/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-59-jornada-mundial-paz-desarmada-desarmante-2026-papa-leon-xiv/
https://opusdei.org/es/article/mensaje-59-jornada-mundial-paz-desarmada-desarmante-2026-papa-leon-xiv/

	Mensaje de la 59.ª Jornada Mundial de la Paz
	La paz de Cristo resucitado
	Una paz desarmada
	Una paz desarmante


