
opusdei.org

Santa María, Madre
de la Iglesia

El lunes después de Pentecostés
la Iglesia celebra la Memoria de
“María, Madre de la Iglesia”.
Ofrecemos algunos textos para
considerar esa fiesta litúrgica.

08/06/2025

∙ Decreto sobre la celebración de la
bienaventurada Virgen María, Madre
de la Iglesia, en el Calendario
Romano General (descargar en PDF)

∙ Comentario “La memoria de
María, Madre de la Iglesia”, de

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagnD
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagnD
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagnD
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagnD
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ecclesiae-mater-decreto-spagnolo20180511-112312.pdf
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagn


Robert Sarah, prefecto de la
Congregación para el culto divino y
la disciplina de los sacramentos
(descargar en PDF)

∙ Comentario del Evangelio.

∙ Meditación del día.

∙ Textos de san Josemaría.

- Artículo del «L'Osservatore
Romano» sobre la historia del
mosaico de María, Mater Ecclesiae.

Uno de los elementos arquitectónicos
más recientes en la plaza de San
Pedro es el mosaico dedicado a María
"Mater Ecclesiae" junto con el texto 
Totus Tuus, una muestra más del
cariño a la Virgen de san Juan Pablo
II.

https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagn
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2018/03/03/0168/00350.html#spagn
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/ecclesiae-mater-commento-spagnolo20180511-112358.pdf
https://opusdei.org/es/gospel/evangelio-maria-madre-iglesia-lunes-despues-pentecostes/
https://opusdei.org/es/meditation/lunes-despues-pentecostes-santa-maria-madre-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/maria-mater-ecclesiae-en-la-plaza-de-san-pedro/
https://opusdei.org/es-es/article/maria-mater-ecclesiae-en-la-plaza-de-san-pedro/
https://opusdei.org/es-es/article/maria-mater-ecclesiae-en-la-plaza-de-san-pedro/


Audiencia del Papa Francisco (23
de octubre de 2013)

Me gustaría mirar a María como
imagen y modelo de la Iglesia. Y lo
hago recuperando una expresión del
Concilio Vaticano II. Dice la
constitución Lumen gentium: “Como
enseñaba san Ambrosio, la Madre de
Dios es una figura de la Iglesia en el
orden de la fe, la caridad y de la
perfecta unión con Cristo” (n. 63).

Partamos desde el primer aspecto,
María como modelo de fe. ¿En qué
sentido María es un modelo para la
fe de la Iglesia? Pensemos en quién
fue la Virgen María: una joven judía,
que esperaba con todo el corazón la
redención de su pueblo. Pero en
aquel corazón de joven hija de Israel,
había un secreto que ella misma aún
no lo sabía: en el designio del amor
de Dios estaba destinada a
convertirse en la Madre del
Redentor. En la Anunciación, el



mensajero de Dios la llama “llena de
gracia” y le revela este proyecto.
María responde “sí”, y desde ese
momento la fe de María recibe una
nueva luz: se concentra en Jesús, el
Hijo de Dios que se hizo carne en ella
y en quien se cumplen las promesas
de toda la historia de la salvación. La
fe de María es el cumplimiento de la
fe de Israel, en ella realmente está
reunido todo el camino, la vía de
aquel pueblo que esperaba la
redención, y en este sentido es el
modelo de la fe de la Iglesia, que
tiene como centro a Cristo, la
encarnación del amor infinito de
Dios.

¿Cómo ha vivido María esta fe? La
vivió en la sencillez de las miles de
ocupaciones y preocupaciones
cotidianas de cada madre, en cómo
ofrecer los alimentos, la ropa, la
atención en el hogar… Esta misma
existencia normal de la Virgen fue el
terreno donde se desarrolla una



relación singular y un diálogo
profundo entre ella y Dios, entre ella
y su hijo. El “sí” de María, ya perfecto
al principio, creció hasta la hora de la
Cruz. Allí, su maternidad se ha
extendido abrazando a cada uno de
nosotros, nuestra vida, para guiarnos
a su Hijo. María siempre ha vivido
inmersa en el misterio del Dios hecho
hombre, como su primera y perfecta
discípula, meditando cada cosa en su
corazón a la luz del Espíritu Santo,
para entender y poner en práctica
toda la voluntad de Dios.

Podemos hacernos una pregunta:
¿nos dejamos iluminar por la fe de
María, que es Madre nuestra? ¿O la
creemos lejana, muy diferente a
nosotros? ¿En tiempos de dificultad,
de prueba, de oscuridad, la vemos a
ella como un modelo de confianza en
Dios, que quiere siempre y solamente
nuestro bien? Pensemos en ello, ¡tal
vez nos hará bien reencontrar a



María como modelo y figura de la
Iglesia por esta fe que ella tenía!

Llegamos al segundo aspecto: María,
modelo de caridad. ¿De qué modo
María es para la Iglesia ejemplo
viviente del amor? Pensemos en su
disponibilidad hacia su prima Isabel.
Visitándola, la Virgen María no solo
le llevó ayuda material, también eso,
pero le llevó a Jesús, quien ya vivía
en su vientre. Llevar a Jesús en dicha
casa significaba llevar la alegría, la
alegría plena. Isabel y Zacarías
estaban contentos por el embarazo
que parecía imposible a su edad,
pero es la joven María la que les lleva
el gozo pleno, aquel que viene de
Jesús y del Espíritu Santo, y que se
expresa en la caridad gratuita, en el
compartir, en el ayudarse, en el
comprenderse.

Nuestra Señora quiere traernos a
todos el gran regalo que es Jesús; y
con Él nos trae su amor, su paz, su



alegría. Así, la Iglesia es como María,
la Iglesia no es un negocio, no es un
organismo humanitario, la Iglesia no
es una ONG, la Iglesia tiene que
llevar a todos hacia Cristo y su
evangelio; no se ofrece a sí misma –
así sea pequeña, grande, fuerte o
débil- la Iglesia lleva a Jesús y debe
ser como María cuando fue a visitar
a Isabel. ¿Qué llevaba María? A
Jesús. La Iglesia lleva a Jesús: ¡este el
centro de la Iglesia, llevar a Jesús! Si
hipotéticamente, alguna vez
sucediera que la Iglesia no lleva a
Jesús, ¡esta sería una Iglesia muerta!
La Iglesia debe llevar la caridad de
Jesús, el amor de Jesús, la caridad de
Jesús.

Hemos hablado de María, de Jesús.
¿Qué pasa con nosotros? ¿Con
nosotros que somos la Iglesia? ¿Cuál
es el amor que llevamos a los demás?
Es el amor de Jesús que comparte,
que perdona, que acompaña, ¿o es
un amor aguado, como se alarga al



vino que parece agua? ¿Es un amor
fuerte, o débil, al punto que busca las
simpatías, que quiere una
contrapartida, un amor interesado?

Otra pregunta: ¿a Jesús le gusta el
amor interesado? No, no le gusta,
porque el amor debe ser gratuito,
como el suyo. ¿Cómo son las
relaciones en nuestras parroquias,
en nuestras comunidades? ¿Nos
tratamos unos a otros como
hermanos y hermanas? ¿O nos
juzgamos, hablamos mal de los
demás, cuidamos cada uno nuestro
“patio trasero”? ¿O nos cuidamos
unos a otros? ¡Estas son preguntas de
la caridad!

Y un último punto brevemente:
María, modelo de unión con Cristo.
La vida de la Virgen fue la vida de
una mujer de su pueblo: María
rezaba, trabajaba, iba a la sinagoga…
Pero cada acción se realizaba
siempre en perfecta unión con Jesús.



Esta unión alcanza su culmen en el
Calvario: aquí María se une al Hijo
en el martirio del corazón y en la
ofrenda de la vida al Padre para la
salvación de la humanidad. Nuestra
Madre ha abrazado el dolor del Hijo
y ha aceptado con Él la voluntad del
Padre, en aquella obediencia que da
fruto, que trae la verdadera victoria
sobre el mal y sobre la muerte.

Es hermosa esta realidad que María
nos enseña: estar siempre unidos a
Jesús. Podemos preguntarnos: ¿Nos
acordamos de Jesús sólo cuando algo
está mal y tenemos una necesidad?
¿O tenemos una relación constante,
una profunda amistad, incluso
cuando se trata de seguirlo en el
camino de la cruz?

Pidamos al Señor que nos dé su
gracia, su fuerza, para que en
nuestra vida y en la vida de cada
comunidad eclesial se refleje el
modelo de María, Madre de la Iglesia.



San Josemaría, ‘El fin sobrenatural
de la Iglesia’, en Amar a la Iglesia
(28-V-1972)

Hace falta que meditemos con
frecuencia, para que no se vaya de la
cabeza, que la Iglesia es un misterio
grande, profundo. No puede ser
nunca abarcado en esta tierra. Si la
razón intentara explicarlo por sí sola,
vería únicamente la reunión de
gentes que cumplen ciertos
preceptos, que piensan de forma
parecida. Pero eso no sería la Santa
Iglesia.

En la Santa Iglesia los católicos
encontramos nuestra fe, nuestras
normas de conducta, nuestra
oración, el sentido de la fraternidad,
la comunión con todos los hermanos
que ya desaparecieron y que se
purifican en el Purgatorio —Iglesia
purgante—, o con los que gozan ya —

https://www.escrivaobras.org/book/amar_a_la_iglesia-capitulo-1.htm
https://www.escrivaobras.org/book/amar_a_la_iglesia-capitulo-1.htm


Iglesia triunfante— de la visión
beatífica, amando eternamente al
Dios tres veces Santo. Es la Iglesia
que permanece aquí y, al mismo
tiempo, trasciende la historia. La
Iglesia, que nació bajo el manto de
Santa María, y continúa —en la tierra
y en el cielo— alabándola como
Madre.

San Josemaría, Es Cristo que pasa
(139, 3)

Seguramente también vosotros, al
ver en estos días a tantos cristianos
que expresan de mil formas diversas
su cariño a la Virgen Santa María, os
sentís más dentro de la Iglesia, más
hermanos de todos esos hermanos
vuestros. Es como una reunión de
familia, cuando los hijos mayores,
que la vida ha separado, vuelven a
encontrarse junto a su Madre, con

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-139.htm
https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-139.htm


ocasión de alguna fiesta. Y, si alguna
vez han discutido entre sí y se han
tratado mal, aquel día no; aquel día
se sienten unidos, se reconocen todos
en el afecto común.

San Josemaría, Amigos de Dios
(155, 2)

Alzo en este momento mi corazón a
Dios y pido, por mediación de la
Virgen Santísima -que está en la
Iglesia, pero sobre la Iglesia: entre
Cristo y la Iglesia, para proteger, para
reinar, para ser Madre de los
hombres, como lo es de Jesús Señor
Nuestro-; pido que nos conceda esa
prudencia a todos, y especialmente a
los que, metidos en el torrente
circulatorio de la sociedad, deseamos
trabajar por Dios: verdaderamente
nos conviene aprender a ser
prudentes (…).

https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-punto-155.htm


San Josemaría, Amigos de Dios
(281-283)

Me gusta volver con la imaginación a
aquellos años en los que Jesús
permaneció junto a su Madre, que
abarcan casi toda la vida de Nuestro
Señor en este mundo. Verle pequeño,
cuando María lo cuida y lo besa y lo
entretiene. Verle crecer, ante los ojos
enamorados de su Madre y de José,
su padre en la tierra. Con cuánta
ternura y con cuánta delicadeza
María y el Santo Patriarca se
preocuparían de Jesús durante su
infancia y, en silencio, aprenderían
mucho y constantemente de Él. Sus
almas se irían haciendo al alma de
aquel Hijo, Hombre y Dios. Por eso la
Madre —y, después de Ella, José—
conoce como nadie los sentimientos
del Corazón de Cristo, y los dos son el
camino mejor, afirmaría que el
único, para llegar al Salvador.

https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-capitulo-17.htm
https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-capitulo-17.htm
https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-capitulo-17.htm
https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-capitulo-17.htm
https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-capitulo-17.htm


Que en cada uno de vosotros, escribía
San Ambrosio, esté el alma de María,
para alabar al Señor; que en cada uno
esté el espíritu de María, para gozarse
en Dios. Y este Padre de la iglesia
añade unas consideraciones que a
primera vista resultan atrevidas,
pero que tienen un sentido espiritual
claro para la vida del cristiano. Según
la carne, una sola es la Madre de
Cristo; según la fe, Cristo es fruto de
todos nosotros[1].

Si nos identificamos con María, si
imitamos sus virtudes, podremos
lograr que Cristo nazca, por la gracia,
en el alma de muchos que se
identificarán con El por la acción del
Espíritu Santo. Si imitamos a María,
de alguna manera participaremos en
su maternidad espiritual. En silencio,
como Nuestra Señora; sin que se
note, casi sin palabras, con el
testimonio íntegro y coherente de
una conducta cristiana, con la
generosidad de repetir sin cesar un 



fiat que se renueva como algo íntimo
entre nosotros y Dios.

Su mucho amor a Nuestra Señora y
su falta de cultura teológica llevó, a
un buen cristiano, a hacerme
conocer cierta anécdota que voy a
narraros, porque —con toda su
ingenuidad— es lógica en persona de
pocas letras.

Tómelo —me decía— como un
desahogo: comprenda mi tristeza
ante algunas cosas que suceden en
estos tiempos. Durante la
preparación y el desarrollo del actual
Concilio, se ha propuesto incluir el
tema de la Virgen. Así: el tema.
¿Hablan de ese modo los hijos? ¿Es
ésa la fe que han profesado siempre
los fieles? ¿Desde cuándo el amor a
la Virgen es un tema, sobre el que se
admita entablar una disputa a
propósito de su conveniencia?

Si algo está reñido con el amor, es la
cicatería. No me importa ser muy



claro; si no lo fuera —continuaba—
me parecería una ofensa a Nuestra
Madre Santa. Se ha discutido si era o
no oportuno llamar a María Madre
de la Iglesia. Me molesta descender a
más detalles. Pero la Madre de Dios y,
por eso, Madre de todos los
cristianos, ¿no será Madre de la
Iglesia, que es la reunión de los que
han sido bautizados y han renacido
en Cristo, hijo de María?

No me explico —seguía— de dónde
nace la mezquindad de escatimar ese
título en alabanza de Nuestra Señora.
¡Qué diferente es la fe de la Iglesia! El
tema de la Virgen. ¿Pretenden los
hijos plantear el tema del amor a su
madre? La quieren y basta. La
querrán mucho, si son buenos hijos.
Del tema —o del esquema— hablan
los extraños, los que estudian el caso
con la frialdad del enunciado de un
problema. Hasta aquí el desahogo
recto y piadoso, pero injusto, de
aquella alma simple y devotísima.



Sigamos nosotros ahora
considerando este misterio de la
Maternidad divina de María, en una
oración callada, afirmando desde el
fondo del alma: Virgen, Madre de
Dios: Aquel a quien los Cielos no
pueden contener, se ha encerrado en
tu seno para tomar la carne de
hombre[2].

Mirad lo que nos hace recitar hoy la
liturgia: bienaventuradas sean las
entrañas de la Virgen María, que
acogieron al Hijo del Padre eterno[3].
Una exclamación vieja y nueva,
humana y divina. Es decir al Señor,
como se usa en algunos sitios para
ensalzar a una persona: ¡bendita sea
la madre que te trajo al mundo!

La Virgen del Pilar

Viendo Jesús a María y al discípulo
amado, que estaba allí, se dirige a su



Madre: Mujer, ahí tienes a tu hijo.
Después habla con el discípulo: ahí
tienes a tu Madre. Desde aquel
momento la recibió el discípulo por
suya. Y nosotros por nuestra. Dios
nos la entrega como Madre de todos
los regenerados en el Bautismo, y
convertidos en miembros de Cristo:
Madre de la Iglesia entera. Vosotros
sois el cuerpo de Cristo, y miembros
unidos a otros miembros, escribe San
Pablo. La que es Madre del Cuerpo es
Madre de todos los que se incorporan
a Cristo, desde el primer brote de la
vida sobrenatural, que se inicia en el
Bautismo y se robustece con el
crecimiento de los dones del Espíritu
Santo (Artículo titulado ‘La Virgen
del Pilar’. Publicado en Libro de
Aragón, por la CAMP de Zaragoza,
Aragón y Rioja, 1976). También se
recoge en Por las sendas de la fe (ed.
J. A. Loarte) ed. Cristiandad.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/maria-madre-de-
la-iglesia-mater-ecclesiae-memoria/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/maria-madre-de-la-iglesia-mater-ecclesiae-memoria/
https://opusdei.org/es/article/maria-madre-de-la-iglesia-mater-ecclesiae-memoria/
https://opusdei.org/es/article/maria-madre-de-la-iglesia-mater-ecclesiae-memoria/

	Santa María, Madre de la Iglesia

