opusdei.org

La luz de la fe (XVI):
cEntre Dios y yo?
Liturgiay
sacramentos

La centralidad de Jesucristo en
nuestra vida adquiere su
sentido mas pleno y real en la
celebracion liturgica, cuando
Dios se deja "rozar" por
nosotros y nos trae el hoy de su
salvacion.

16/11/2019

Los cristianos creemos y anunciamos
a Jesucristo, el Hijo de Dios que ha



muerto y resucitado por todos y por
cada uno de nosotros, insertandose
en los aconteceres del linaje humano
para hacer de ellos una historia de
salvacion. No podemos llegar a Dios
Padre si no somos hechos hermanos
de Cristo por el agua y el Espiritu, si
no seguimos —de corazon- sus gestos
y palabras.

Sintiendo hondamente esta realidad,
Pablo VI, en el viaje mas largo de su
pontificado, pronunciaba ante una
multitud reunida en Manila palabras
que conmueven porque son un
elogio encendido a Cristo que
brotaba de su corazdn: «<Yo nunca me
cansaria de hablar de EI; Fl es el pan
y la fuente de agua viva, que
satisface nuestra hambre y nuestra
sed; El es nuestro pastor, nuestro
ejemplo, nuestro consuelo, nuestro
hermano. Por nosotros habld, obro
milagros, instituyo el nuevo reino en
el que los pobres son
bienaventurados, en el que la paz es



el principio de la convivencia, en el
que los limpios de corazon y los que
lloran son ensalzados y consolados,
en el que los que tienen hambre de
justicia son saciados, en el que los
pecadores pueden alcanzar el
perdon, en el que todos son
hermanos. jJesucristo! Recordadlo: 1
es el objeto perenne de nuestra
predicacion; nuestro anhelo es que
su Nombre resuene hasta los
confines de la tierra y por los siglos
de los siglos».™

Que el nucleo del cristianismo sea la
persona viva de Jesus, el Crucificado-
Resucitado, nos invita a poner la
l6gica de nuestra identidad y de
nuestra vida en conexion con Cristo
que muere y resucita, y percibir que
toda nuestra existencia lleva, dia a
dia, una impronta pascual. Para
entender esta profunda afirmacion
se requiere prestar una especial
atencion a la persona de Cristo en su



intima relacién con el misterio
liturgico.

“Rozar” a Cristo en la liturgia

San Josemaria recordaba, en cierta
ocasion, que «un obispo muy santo,
en una de sus incesantes visitas a las
catequesis de su diocesis, preguntaba
a los nifios por qué, para querer a
Jesucristo, hay que recibirlo a
menudo en la Comunion. Nadie
acertaba a responder. Al fin, un
gitanillo tiznado y lleno de mugre,
contesto: “jporque para quererlo, hay
que rozarlo!”»™. Ese nifio puso de
relieve, sin proponérselo, una
cuestion central: el roce de Cristo, o
sea, donde, cuando y como el
cristiano puede tener su personal
experiencia del Resucitado. Porque
para vivir como hijos en el Hijo,
ademas de saber conceptualmente
quién es Jesus, se precisa “rozarlo” es
decir, que exista la posibilidad de



tratarle de un modo real. Pero, ¢es
esto viable? ¢con cuanto realismo?

“Experiencia” significa, aqui, conocer
y sentir a Cristo vivo. Pues bien, en la
Iglesia, tratar de esta experiencia
equivale a hablar principalmente de
la santa liturgia, como lugar
privilegiado donde vivir esa pasion
de lo divino, algo que para los
cristianos no es opcional ni
irrelevante, pues ser contemplativos
en medio del mundo requiere crecer
al calor de la Palabra de Dios y de la
liturgia.

Experimentar el “hoy” de la
salvacion

Entonces, ¢es posible “rozar” hoy a
Cristo tras su ascension al cielo? Para
dar respuesta a esta cuestion, ayuda
contemplar un pasaje del libro del
Fxodo donde se describe el deseo de
Moisés por tener una experiencia
mas intima de Dios: «Moisés
exclamo: muéstrame tu gloria. Y el



Sefior respondio: Yo haré pasar todo
mi esplendor ante ti (...), pero no
podras ver mi rostro, pues ningun
ser humano puede verlo y seguir
viviendo». Siendo Dios infinito,
resulta imposible para el hombre
abarcar su excelsitud; no obstante, el
Sefior afiade: «cuando pase mi gloria,
te colocaré en la hendidura de la
roca y te cubriré con mi mano hasta
que haya pasado. Luego retiraré mi
mano y tu podrdas ver mi

espalda» (Ex 33,1-3). Participar en las
acciones sagradas de la Iglesia podria
compararse con esa hendidura desde
la cual contemplar las sagradas
especies, que —-sin ser la espalda de
Dios- son el sacramento de su
verdadero Cuerpo y de su verdadera
Sangre.

Otro texto que recoge una
experiencia significativa es el pasaje
de la hemorroisa. Aquella mujer toca
con fe la orla del manto de Cristo y la
fuerza del Sefior la cura de su



prolongada enfermedad. Llama la
atencion que la lamina que el
Catecismo de la Iglesia Catdlica
escoge para iniciar la exposicion
sobre la liturgia y los sacramentos
sea la mds antigua representacion
del pasaje de la hemorroisa en las
catacumbas de san Marcelino y san
Pedro. ¢Por qué motivo se elige esta
imagen? La razon estriba en que los
sacramentos de la Iglesia continuan
ahora la obra de salvacion que Cristo
realizé durante su vida terrena. Los
sacramentos son como fuerzas que
salen del Cuerpo de Cristo para
darnos la vida nueva de Cristo”. Lo
ensefiaba san Ambrosio con
términos muy vivos y realistas: «oh
Cristo, a quien encuentro vivo en tus
sacramentos»™. Los términos claves
de esta frase son “vivo” y
“sacramentos”. Lo primero se refiere
a la comparecencia del Resucitado, a
su presencia real; lo segundo alude a
las celebraciones liturgicas. Y
Ambrosio enlaza ambas realidades



con el verbo encontrar. En las
celebraciones se da el encuentro
entre Cristo y la Iglesia. Por eso, es
posible experimentar, aqui y ahora,
el mismo poder divino del Hijo de
Dios, que, trascendiendo la distancia
geografica y temporal, salva al
hombre por entero, cuando la Iglesia
celebra la liturgia de cada uno de los
sacramentos.

Y en los sacramentos lo que vemos
materialmente es agua, pan, vino,
aceite, la luz, la cruz...; observamos
unos gestos y escuchamos unas
palabras. Son gestos y palabras que
Jesus, al tomar nuestra naturaleza -al
encarnarse-, los asumio para hacerse
presente a través de ellos con el fin
de seguir curando, perdonando o
ensefiando”'. Es una légica que
cuesta entender, como le costaba a
Felipe y por eso el Sefior tiene que
ayudarle a comprenderlo con una
carifiosa reprension: «Felipe, quien
me ve a mi, ve al Padre» (Jn 14,9). Y



esto no es algo que Cristo decida, sino
algo que Cristo es. Que Fl sea el gran
Sacramento no proviene de su
voluntad, sino de su ser, de su
ontologia. Derivadamente, la Iglesia
es sacramento de Cristo y los
sacramentos son sacramentos de la
Iglesia. Se ha dicho pedagogicamente
—con las limitaciones de un ejemplo-
que, cuando se trata de alcanzar un
objeto, la cabeza (Cristo) envia una
orden al brazo (la Iglesia) para que
los dedos (los sacramentos) lo tomen.
Son los sacramentos, el organismo
sacramental de la Iglesia.

Un contacto sacramental

La segunda pregunta planteaba qué
tipo de contacto es el que se establece
entre Cristo y nosotros. En la fe de la
Iglesia, este contacto se llama
mistérico o sacramental, lo cual
quiere decir que acontece mediante
un régimen de signos y simbolos.



La comunicacién del misterio de
Cristo a nosotros se realiza a través
de mediaciones simbdlicas, que son
los ritos del culto cristiano: la
celebracion del bautismo, de la
Eucaristia, del matrimonio... Todo
tiene un significado en el universo
simbdlico de la liturgia, toda ella
manifiesta la fe. Los sacramentos se
llaman sacramentos de la fe.

La liturgia es una membrana sutil
que pone en relacion el misterio de
Dios y el misterio del hombre. Esta
membrana es una membrana de
simbolos. El espacio de una catedral,
ermita u oratorio; el tiempo de la
aurora o del ocaso, de Navidad o de
Cuaresma; los textos de la Biblia y las
oraciones del Misal; los gestos de
adorar de rodillas o de recibir la
ceniza; la comunidad reunida en
torno al altar; los cantos y
aclamaciones, luces y colores,
aromas y sabores..., todos estos -y
aun otros mas— son los simbolos



cristianos en cuya celebracion
reverbera la insondable
trascendencia de Dios, el poder de su
amor salvifico. Estos simbolos son
como fisuras a través de las cuales el
Eterno ilumina nuestra cotidianidad
hasta hacernos hombres y mujeres
dignos de «servirle en su
presencia»'®. Por medio de ellos, Dios
permite que pregustemos la liturgia
de la Jerusalén del cielo. Participar
definitivamente en ella sera un dia la
consumacion definitiva de nuestra
vocacion bautismal.

La connaturalidad con los simbolos
de la liturgia es patrimonio de los
cristianos. Al igual que una madre no
mima a su hijo mediante el uso
exclusivo de palabras, sino por
medio de una rica gama de codigos
maternos de comunicacion, asi
también la celebracion liturgica
invita al cristiano a participar en la
accion sagrada con todas las
posibilidades de su sensibilidad, con



el alma y con el cuerpo, con todos sus
sentidos: aclama la Palabra de Dios,
venera al santisimo Sacramento,
canta los himnos con los cuales los
Angeles alaban a Dios, ofrece
incienso, gusta del pan y del vino
consagrados, guarda silencio... De
este modo, los signos del misterio de
Cristo nos llevan como de la mano al
misterio de Cristo y entonces todo el
peso de verdad, que tiene ese
misterio, lo percibimos en la
envolvente de los ritos que lo
celebran.

Y, ademas de la connaturalidad, el
aprecio. Estimamos los humildes
velos tras los cuales el Resucitado
manifiesta y oculta su presencia. En
este sentido, era san Agustin quien
confesaba: «pero yo no era humilde,
no tenia a Jesus humilde por mi Dios,
ni sabia de qué cosa pudiera ser
maestra su flaqueza»'”.

El realismo sacramental



Al comienzo nos preguntabamos
también: ;con cuanto realismo?
Hemos de mencionar también el
realismo sacramental, si queremos
responder a la pregunta de hasta qué
punto ese roce, ese contacto con
Cristo es verdadero. Realismo
sacramental quiere decir que, al
participar en la liturgia, recibimos la
mismisima realidad divina a través
de los signos de la Iglesia. Los signos
y simbolos liturgicos estan colmados
de esa realidad, maxime en la
Eucaristia. Decir que el contacto
entre Cristo y la Iglesia es
sacramental en nada merma la neta
realidad de ese contacto.

El sustantivo contacto es un término
que encontramos en las antiguas
fuentes liturgicas: «oh Dios, que en la
participacion de tu sacramento llegas
hasta nosotros (contingis)», es decir,
entras en contacto con nosotros, te
acercas hasta alcanzarnos'. Dios
contacta con nosotros y nosotros



contactamos con Dios por medio de
la participacion en el misterio
celebrado. Contactos fisicos con el
Sefor los tuvieron santo Tomas, la
hemorroisa o los leprosos; en
nosotros, esos contactos son ahora
sacramentales. No se trata de
imaginar el pasado como algo que
ahora esta presente solo para la fe de
los creyentes. La liturgia no dice: esto
simboliza, imagina..., sino que
afirma: esto es. No es un mero
enunciado jes una noticia! Es un
acontecer real.

Los Padres de la Iglesia subrayaron
este realismo del misterio
sacramental y lo han mostrado por
medio de expresiones, como en el
caso del Papa san Leon Magno,
quien, comentando los efectos del
bautismo sobre quien lo recibe,
afirma: «el cuerpo del bautizado es
carne del Crucificado»™. Fruto del
punzante realismo sacramental, que
late en esta expresion, es la apertura



inmediata de un gran horizonte en la
comprension de quién es un
cristiano: una identidad que abraza
dimensiones que van desde el valor
sagrado de su cuerpo, hasta la
esperanza de gloria con la que sera
revestido; desde su condicion de
concorporeo con Cristo, hasta la
santidad de las relaciones esponsales
(cfr. Ef 3,6). Son valores
insospechados que, al brotar de la
fuente inagotable que ofrece la
Iglesia en sus sacramentos, enaltecen
hasta el extremo la condicion
humana del bautizado.

De otra parte, en la tension por
narrar el misterio, los lenguajes no se
excluyen, sino que se complementan
mutuamente, y por eso la liturgia
sabe intuir cuando es el momento de
la palabra, cuando el del canto o del
silencio, cuando es el momento del
gesto o cuando la adoracion; pero
siempre es momento del arte, pues,
al ser Dios la eterna Belleza, su



acontecer sacramental -la liturgia—
se constituye en arte de las artes. En
ella, la verdad y el bien se muestran
envueltos en la hermosura y, por eso,
el decoro y el buen gusto
comparecen siempre por ser
elementos estructurantes de la
accion sagrada. La experiencia de
Dios discurre a través de esa via
pulchritudinis, que es la celebracion,
cada una de las cuales es un
acontecimiento de alta envergadura
estética.

Para que la remision que hacen los
ritos al plus de significado sea
notoria, se precisan celebraciones
que irradien verdad y sencillez,
autenticidad y dignidad. La
celebracion se realiza en la
solemnidad de lo sencillo. Todo
cuanto en ellas interviene no puede
ser prosaico, ni suntuoso, sino
limpido, noble y de buen gusto. Son
las cualidades del decoro con el que
la Esposa dedica su humilde



homenaje al Esposo, su aprecio a lo
que celebra: el amor salvifico
desbordante de la santa Trinidad.

Felix Maria Arocena

[1] San Pablo VI, Homilia durante un
vigje pastoral a Manila, 29-X1-1970.

[2] San Josemaria, Notas de una
meditacién, 12-IV-1937, en “Crecer
para adentro”, p. 50 (AGP, Biblioteca,
P12). Este prelado era don Manuel
Gonzalez, que habia ocupado la sede
de Malaga, y fue canonizado en el
ano 2016.

[3] Catecismo de la Iglesia Catdlica, n.
1066.

[4] San Ambrosio, Apologia prophetce
David 1, 2.



[5] San Josemaria recordaba la
ensefianza de los Padres cuando
decian que los sacramento son
“huellas de la encarnacion del
Verbo” (cfr. San Josemaria Escriva.
Amar al mundo apasionadamente).

[6] Misal Romano, Plegaria
eucaristica II.

[7] San Agustin, Confesiones 7, 18.

[8] Cfr. Sacramentario Veronense
1256. El verbo latino contingo es un
compuesto de tango (cum-tango), que
significa tocar; contingere remite a
“con-tactar”.

[9] San Leon Magno, Sermo 70, 4:
“corpus regenerati fit caro Crucifixi”.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/liturgia-iglesia-
catolica-sacramentos/ (18/02/2026)


https://opusdei.org/es/article/liturgia-iglesia-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/es/article/liturgia-iglesia-catolica-sacramentos/
https://opusdei.org/es/article/liturgia-iglesia-catolica-sacramentos/

	La luz de la fe (XVI): ¿Entre Dios y yo? Liturgia y sacramentos

