
opusdei.org

Libertad y filiación
divina: La herencia
de Mons. Álvaro del
Portillo

Comunicación presentada por
María Jesús Soto-Bruna en el
Congreso con motivo del
Centenario de Álvaro del
Portillo, en la Pontificia
Universidad de la Santa Cruz
(12-14 de marzo de 2014).

23/06/2014

En el marco del mensaje de la nueva
evangelización, este trabajo trata de



explicar las palabras de Mons. Álvaro
del Portillo acerca de la misión de los
laicos «ante una sociedad que parece
huir alocadamente de Dios» (1999).
La propuesta se establece a partir de
la herencia recibida de San
Josemaría; especialmente desde el n.
26 de Amigos de Dios, donde se
esclarece definitivamente la
identidad de la persona humana
como creada, libre, y religada a Dios
Padre. Se concluye que solamente el
reconocimiento de esta verdad
acerca de la persona podrá devolver
al mundo contemporáneo –y hacer
reconocer al ser humano– la mirada
creadora y, por ende, la presencia
misma de Dios en la historia de la
humanidad y en la existencia misma
de cada persona[1].

1. Introducción: transmitir una
herencia de libertad y amor al
mundo contemporáneo



En 1978, Mons. Álvaro del Portillo
explicó, con las palabras que siguen,
un aspecto esencial de la doctrina de
San Josemaría: «Monseñor Escrivá de
Balaguer meditó muchas veces sobre
un pasaje del Evangelio en el que
Jesús, dirigiéndose a sus discípulos,
les comentó: “Ya no os llamaré
siervos … a vosotros os llamo
amigos” (Jn 15,15). Dios, que nos
ama, buscando amor. Por eso cuenta
con nuestra libertad: la quiere,
porque sin libertad no puede haber
amor. […] Se conmovía ante la
maravilla de un Dios todopoderoso
que ama a los hombres hasta el
extremo de olvidar nuestras
rebeldías y nuestras infidelidades, de
perdonar nuestros pecados, de
mendigar de nosotros una respuesta
de amor. Y veía con claridad el valor
de la libertad, la necesidad de
contribuir a que los hombres
apreciaran a fondo ese don divino de
ser libres»[2].



Anteriormente, en su Presentación a
Amigos de Dios, Mons. Álvaro del
Portillo había destacado las
siguientes bases teológico-
espirituales transmitidas por el
Fundador[3] del Opus Dei: 1) «Somos
muchos los que hemos aprendido de
este sacerdote cien por cien “el gran
secreto de la misericordia divina:
que somos hijos de Dios” (Vida de
oración, n. 247)». 2) El ser hijos de
Dios, la filiación divina, se presenta
como don y tarea a la vez, y ello en el
sentido de que, reconocerla y
aceptarla, implica un modo
existencial de situarse en el tiempo:
de tal modo que no es lo mismo, para
la persona humana, vivir bajo su
conformidad, o no hacerlo; «Para
Mons. Escrivá –escribió– es patente
la gran alternativa que caracteriza a
la humana existencia: “esclavitud o
filiación divina; he aquí el dilema de
nuestra vida. O hijos de Dios o
esclavos de la soberbia” (Humildad,
n. 108)».



A partir de lo anterior, la filiación
divina habrá de ir unida al
autoconocimiento de la persona en
su verdad y, arrancando de ahí, al
ejercicio de la libertad, que siendo
también donal, impele al
cumplimento de la tarea que, desde
la creación misma, se ha otorgado al
hombre, que no es sino el
descubrimiento de la verdad divina
que funda el universo de lo finito.
Misión acuciante en nuestros días,
«ante el panorama de un mundo que
huye alocadamente de Dios»[4]; pues
en ningún sitio –cita Mons. Álvaro
del Portillo– «está escrito que el
cristiano debe ser un personaje
extraño al mundo» (Virtudes
humanas, n. 89)». Desde aquí,
filiación y libertad irán unidas en
orden a la comprensión –teológica y
metafísica– del ser de la persona, así
como a la dilucidación del encargo
recibido en orden a desvelar en el
universo temporal –y empleando
ahora una expresión de corte



agustiniano– su dimensión de
eternidad.

Desde las consideraciones anteriores,
Álvaro del Portillo, en esta su
Presentación, señala cómo esta
conciencia de la unidad de la
filiación y de la libertad en cuanto
constitutivos de la persona creada,
llenaban de esperanza confiada a
San Josemaría; de amor, por lo tanto,
al reconocimiento del amor creador.
En él, escribe, «el amor se hizo
pasión». «El camino a la santidad que
propone Mons. Escrivá de Balaguer
está tendido con un profundo respeto
a la libertad. Se deleita el Fundador
del Opus Dei con las palabras de San
Agustín, con las que afirma el Obispo
de Hipona que Dios juzgó que serían
mejores sus servidores si libremente
le servían (San Agustín, De vera
religione, 14, 27, PL, 43, 134). […] No
habla –continúa– el Fundador del
Opus Dei a gente de invernadero; se
dirige a personas que luchan al aire



libre, en las más diversas situaciones
de la vida. Es ahí donde, con la
libertad, se da esa decisión de servir
a Dios, de amarle por encima de
todo. La libertad resulta
imprescindible, y, en libertad, el
amor se enrecia, echa raíces: “El
santo no nace: se forja en el continua
juego de la gracia divina y de la
correspondencia humana” (La
grandeza de la vida corriente, n. 7) ».

Comenta entonces Mons. del Portillo:
«Se fomentan por tanto, para nuestro
trato con Dios, dos pasiones; la del
amor y la de la libertad. Sus fuerzas
se unen cuando la libertad se decide
por el Amor de Dios»[5]. Palabras
estas que llegan a dilucidarse en un
contexto de comprensión del ser
humano como creado a hechura e
imagen divina; en el cual, la unión
amorosa con el Absoluto no
solamente conduce a la felicidad,
sino que conlleva la expresión de la
máxima libertad que lo humano



puede alcanzar, esto es, la plena
posesión de sí en su verdad original:
con ello, el Fundador y primer
Prelado del Opus Dei se sitúa dentro
de una larga historia de la
espiritualidad[6], destacándose a la
vez por tratar por de un modo
singular el tema de la libertad.

En efecto, «no es frecuente encontrar
en las obras de Teología espiritual un
capítulo dedicado a la libertad, que
suele considerarse un asunto propio
de la Teología moral. Salvo ilustres
excepciones como la de san Agustín,
los maestros espirituales no se
detienen mucho en el tema. La
libertad se da por supuesta y no se le
presta una específica atención para
orientar la vida espiritual». Mientras
que en Josemaría Escrivá de
Balaguer, «lejos de ser algo
secundario o colateral, es un
“concepto clave de su
enseñanza”»[7]. Como hemos leído,
efectivamente, desde las palabras de



Álvaro del Portillo, su personalidad
se caracterizó por su pasión por la
libertad; convencido de que «sin
libertad no podemos amar»[8]; y sin
el amor no sería posible esa «nueva
evangelización» que, entendida
desde su basamento metafísico, no
consiste si no en renovar el esfuerzo
de la inteligencia y de la voluntad
humanas para descubrir la verdad, el
bien y la belleza que el mundo
esconde en cuanto obra creada; a
partir de lo cual se abre todo el
horizonte del ejercicio de la actividad
humana el tiempo y, a su vez, la
capacidad, que es propia del amor,
de “ver” el fundamento divino de
esas cualidades trascendentales del
ser que revierten, a su vez, en el
perfeccionamiento personal, tanto a
nivel natural, como, por la gracia, a
nivel sobrenatural[9]. La historia,
viene a concluir Álvaro del Portillo,
se presenta a los ojos humanos como
el «gran juego divino y humano de la
libertad»; o el poner en juego, en el



tiempo, «la pasión del amor y de la
libertad».

Por su parte, en la edición crítica a Es
Cristo que pasa, Antonio Aranda,
analiza la Presentación escrita por
Álvaro del Portillo en 1973 señalando
que, «desde que le conoció en 1935,
procuró estar siempre detrás del
fundador, centrando en él su
atención y ayudando a que todos lo
hicieran»[10]. Indica entonces que el
propio Álvaro del Portillo subraya
cuatro cualidades en lo que se refiere
a los contenidos esenciales del
volumen: a) «Hay un eje central, que
es la filiación divina; b) todo el texto
posee una fuerte impronta trinitaria;
c) es al mismo tiempo una obra de
inspiración cristocéntrica. […] d) Sus
páginas reivindican la estrecha
vinculación entre santidad y vida
ordinaria. Junto a esos aspectos,
Mons. del Portillo destaca también el
amor a la libertad –tan característico
de la personalidad de San Josemaría,



así como del perfil fundacional del
Opus Dei– que se deja advertir a lo
largo del libro»[11].

En ambas Presentaciones, Álvaro del
Portillo aporta con claridad que la
realidad, en el cristiano, de la
filiación y de la libertad,
manifestadas a través del amor, no
son situaciones estáticas; sino que,
como decíamos, se presentan a la vez
como don y como tarea; y ello tanto
para el conocimiento de la propia
identidad, como para la misión que
todos los fieles poseen a la hora de
transmitir en el mundo
contemporáneo el legado evangélico.
Hablaba por ello de la necesidad «de
la formación de todos los fieles,
adecuada a su singular vocación y
misión»; teniendo como
preocupación «la unidad de vida
como horizonte y meta»[12].

Tras la apreciación de las reflexiones
anteriores, las páginas que siguen



esbozarán, primero, algunos de los
rasgos de la fidelidad a la herencia
que definen el carácter de Mons.
Álvaro del Portillo en este aspecto;
con objeto, posteriormente, de
señalar cómo, ese subrayar suyo la
unidad de la libertad y el amor, se
patentiza como una propuesta en ese
mundo contemporáneo que
alocadamente «huye de Dios», para
vislumbrar renovadamente la
presencia de Dios en la historia y, con
ello, la posibilidad de que la persona
humana se conozca en su verdad.
Pues es precisamente al ser humano,
dotado de razón y libertad, a quien le
pertenece la esencial tarea de
expresar ese «esplendor de la
verdad» que «brilla en todas las
obras del Creador»[13]; y entonces
«hacer de la creación un hogar
humano: un ámbito de encuentro
con Dios»[14].

2. El contexto de una herencia



a) Herencia y misión

En la Presentación que introduce el
artículo Álvaro del Portillo, Filiazione
e paternità. Quattro testi
siginificativi, leemos: «El primer
sucesor del beato Josemaría no tenía
otra preocupación sino proseguir el
surco trazado por el Fundador,
llevando a su cumplimiento cuanto
se le había indicado. Al carisma del
Fundador corresponde el carisma de
la fidelidad del primer Prelado del
Opus Dei. En los escritos y en la
incesante predicación de Mons.
Álvaro del Portillo los temas de la
continuidad y de la fidelidad se
entrelazan para constituir un leit-
motiv»[15]. Se ha escrito asimismo, al
describir los rasgos que trazan el
cuadro de su predicación, de sus
reflexiones y de su misma
personalidad, que tenía «la
conciencia clara de actuar como
ejecutor de un proyecto cuyas bases
habían sido gestadas y



concretamente delineadas por el
beato Josemaría Escrivá de Balaguer,
a cuyo espíritu don Álvaro se refiere
en todo momento»[16].

Don Álvaro se sabía poseedor de una
herencia, a las puertas de un nuevo
milenio y ante las exigencias de una
«nueva evangelización», en
consonancia con las preocupaciones
del Romano Pontífice por la situación
de la Iglesia en los países
escandinavos; lo cual, a su vez,
formaba parte de un «plan pastoral
más amplio»[17]. Ante este
panorama, fue consciente de que esa
herencia no debía guardarse para sí,
ni para una época histórica
determinada, sino que había de
hacérsela germinar para enriquecer
y guiar el acontecer temporal que
vivió y que continuaría tras su paso
por este mundo; desde ahí se
entiende una expresión suya, muy
propia, y que repetía: «Con el paso de
Mons. Escrivá de Balaguer al Cielo ha



terminado la etapa fundacional del
Opus Dei, para dar comienzo a la
etapa de la continuidad, de la
fidelidad más plena a toda la
herencia que el Padre nos ha
transmitido –por voluntad divina–
entregando por nosotros su vida. […]
Me ha tocado suceder a un santo y
ser el comienzo de la etapa de la
continuidad y de la fidelidad»[18].

“Herencia” significa entonces en este
contexto “continuidad y fidelidad”,
expresadas a la luz de «las
necesidades y circunstancias de los
tiempos»: «Por eso acudía con
frecuencia a los escritos de San
Josemaría. Esto no significa que se
haya limitado a proponer sin más la
enseñanza de San Josemaría. Si
apartarse un ápice del espíritu del
Fundador, Monseñor del Portillo
supo exponerlo de modo nuevo,
plenamente adherente a las
cambiantes circunstancias del
tiempo en que vivió. […] Los textos



de Monseñor del Portillo comunican
la misma luz con una intensidad
diversa, acomodada a las
necesidades y circunstancias de los
tiempos. Su desarrollo conceptual es
más pausado; se asemeja al curso de
un río que, después de haber brotado
con fuerza en las peñas altas,
discurre tranquilamente por los
llanos y los valles, llenando de
fecundidad el terreno que tiene
alrededor»: de este modo se expresa
el autor de la selección de textos de
Mons. del Portillo, que lleva por
título: Orar. Como sal y como luz;
señalando a su vez que el esquema
de la obra «trata de destacar el
contenido teológico y espiritual de la
predicación de monseñor Álvaro del
Portillo, fuertemente anclada en la
doctrina del Magisterio y de los
Santos Padres y, al mismo tiempo,
prolongación viva del mensaje
espiritual proclamado por san
Josemaría Escrivá de Balaguer»[19].
«Prolongación viva»: no se trataba,



en efecto de una “continuidad
estática”, sino que aquella
conllevaba, en su obra y en su
predicación, una “dinamicidad
intrínseca”[20]; comentando así las
propias palabras de D. Álvaro del
Portillo: «Después de que se marchó
al Cielo nuestro Padre, y de haber
heredado el tesoro de su espíritu, la
primera consecuencia es no imitar a
aquel hombre loco que enterró el
talento recibido; al contrario, hemos
de proponernos, con todas nuestras
fuerzas, que fructifique; y para eso
hemos de vivir el espíritu del Opus
Dei en toda su riqueza e
integridad»[21].

Esquema, el anterior, que fue ya
delineado, en sus trazos
fundamentales, por Antonio Aranda
en su Introduzione aggli scritti
teologici de la obra Rendere amabile
la verità, al señalar los dos aspectos
específicos de la producción
teológica de Mons. Álvaro del



Portillo, esto es, ser «expresión de un
pensamiento fundado y
constantemente alimentado en las
fuentes del beato Josemaría Escrivá»,
y, a su vez, testimonio de la madurez
que alcanzó a través de su trabajo en
los años del Concilio Vaticano II: dos
coordenadas, sostiene, que orientan
su pensamiento ecleseológico[22].
Hace referencia entonces a «tres
aspectos emblemáticos» de su
espiritualidad teológica: a) la
profunda visión que Mons. del
Portillo tenía de la Iglesia,
considerada desde la óptica de su
misión apostólica; b) un agudo
sentido, en la misma perspectiva, de
la igualdad entre los fieles en razón
de la vocación bautismal cristiana y
de la diversidad de funciones en el
seno de la comunidad eclesial; c) su
decisiva insistencia sobre la íntima
relación entre el ejercicio de la
específica función eclesial de los
fieles (como laicos o como ministros)



y las características de su vida
espiritual[23].

b) Actualidad de una herencia

A partir de los rasgos esbozados, Don
Álvaro hablaba a menudo de la
consideración «histórica» de la figura
del Padre, quien, sin duda, había
«alcanzado ya una grandiosa
proyección en la Iglesia y en el
mundo»; pero sabía a su vez que ese
reconocimiento, «manifestado por
tantos Padres que participaron en el
Concilio, no ha supuesto la
coronación de una tarea»[24]; antes
bien –continuaba– «Quizá estemos
todavía muy dentro del momento
que vivimos, para contemplar con
todo su relieve la trascendencia de
esa voz y de esa conducta del Padre,
en un época de fáciles conformismos.
Pienso que se descubrirá, cada vez
con mayor intensidad, este servicio
imponente que el Padre ha prestado
a las actuales y sucesivas



generaciones, con una actualidad
que nunca decaerá»[25].

Don Álvaro del Portillo estaba
entonces convencido de que ese
legado que había dejado el Fundador
no era algo estancado, o algo para ser
guardado en los arcanos libros del
pasado; por el contrario, lo
comprendió fielmente como un
mensaje vivo, «viejo y nuevo», como
«el espíritu evangélico»[26]. De esta
manera, entendió su propia misión
de continuidad, con objeto de hacer
inteligible el mensaje legado a un
mundo nuevo, y, a la vez, su misión
de fidelidad, al referirse de continuo,
como para apoyar sus reflexiones
teológicas y sus predicaciones
pastorales, a la obra del Fundador.

En el sentido apuntado debe sin duda
entenderse la caracterización que
hace de una época como la nuestra, y
que leemos en el siguiente texto, a la
vez que su propuesta –apoyada en



las enseñanzas de San Josemaría– de
una mejora, que se mide en términos
de “santidad”, para el mundo y la
persona en nuestros días: «A las
puertas del tercer milenio, ante una
sociedad que parece huir
alocadamente de Dios, los cristianos
de este siglo hemos sido llamados a
realizar una nueva evangelización
“en y desde las tareas civiles,
materiales, seculares de la vida
humana: en un laboratorio, en el
quirófano de un hospital, en el
cuartel, en la cátedra universitaria,
en una fábrica, en el taller, en el
campo, en el hogar de familia y en
todo el inmenso panorama de
trabajo, Dios nos espera cada día.
Sabedlo bien: hay un algo santo,
divino, escondido en las situaciones
más comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir” (Conversaciones,
n. 114) »[27].

Recordando las exhortaciones de
Lumen Gentium (nn. 17, 30 y 33)



Álvaro del Portillo subraya la
“llamada” que el cristiano recibe de
Dios, a la vez que impele a “cada
uno” a “descubrir”, en el libre
ejercicio de las tareas temporales, la
presencia real de “lo divino” en un
mundo que se ha olvidado de ello.
Diríamos que su teología sobre los
fieles y los laicos se halla marcada
por la experiencia de la vocación, de
la llamada que Dios hace al hombre,
a cada ser humano en su
peculiaridad y que es prolongación
de la llamada creadora. «Haciéndose
eco de la enseñanza del Fundador
del Opus Dei, Mons. del Portillo
subraya que la “vocación
profesional” forma parte, y parte
importante, de la vocación
divina[28]. Esto es, la llamada a
encontrar a Cristo en las
circunstancias ordinarias, no es una
llamada “universal” en sentido
lógico, sino algo que está
esencialmente unido a la llamada
creadora, que otorga a cada persona



humana unas características
peculiares, inclinaciones y actitudes
propias, que son las que, sin anular
la “teología natural”, inscriben en
todo ser humano una “teología
personal” que es expresión de su
vocación en todos los niveles de su
existencia»[29].

En continuidad entonces con las
enseñanzas de San Josemaría, el
espíritu que yace en los escritos de
Mons. Álvaro del Portillo impele al
hombre de hoy al conocimiento de su
ser personal como creado y, a la vez,
llamado, a través de una vocación
personalísima, a responder, desde la
libertad, a Aquel que le ha donado el
mundo para configurarlo según su
querer, también libre. Dos libertades:
libertad creadora y fundante y
libertad creada, participada,
fundada, corren parejas en el
acontecer histórico, con objeto de
que la segunda reconozca la
liberalidad del amor divino que, en



última instancia, llama a la persona a
ser partícipe de su propia vida.
Solamente la reflexiva afirmación de
esta realidad podrá hoy hacer ver a
la persona que el mundo, y con él,
cualquier actividad humana noble,
«es un reflejo del amor de Dios al
hombre» y ver asimismo «la
posibilidad que al hombre le ha sido
otorgada de corresponder a esa
delicadeza del Creador con su trabajo
santificado». E insiste, recordando
las palabras de su predecesor, que
«esta visión teologal de la historia le
hacía mirar a los cristianos como
hombres y mujeres, como hijos de
Dios, presentes por derecho propio
en todas las encrucijadas del mundo,
para reconducir ese mundo hacia el
Creador»[30].

Monseñor Álvaro del Portillo
recuerda ese “derecho propio” que
los cristianos, como “hijos de Dios”,
poseen para, en el ejercicio propio
del dominio del hombre sobre el



mundo, “reconducir ese mundo
hacia el Creador”. Pues bien, tal
consideración no es, a nuestro juicio,
y en el contexto en el que queremos
enmarcar la presente comunicación,
sino expresión de aquella
continuidad de una herencia, dentro
de un binomio muy característico en
la obra teológica y espiritual de San
Josemaría: a saber, la íntima relación
entre la libertad y la conciencia que
un cristiano posee de su filiación
divina; clave, esta última, para el
autoconocimiento, la posesión de sí
en la verdad, y entonces impulso
para el libre ejercicio de la propia
actividad, así como para la expansión
de una espiritualidad de un ser que,
en el reconocimiento de su libre
respuesta, se reconoce dentro y, a la
vez, en camino hacia la casa del
Padre. Recordaba entonces Don
Álvaro la «necesidad de unir la
reflexión especulativa sobre la
verdad revelada al crecimiento de la
propia vida espiritual, que es



siempre “Vida según el Espíritu”
»[31].

c) Herencia y libertad

El binomio filiación divina-libertad
aparece entonces como concepto
clave y fundamental para
comprender la verdad y la misión del
cristiano en el mundo
contemporáneo[32]: conocer y dar a
conocer el verdadero ser de la
persona, y entonces devolver al
mundo su significado de bien, de
verdad y de belleza, porque procede
del amor y pide amor. No por
casualidad el filósofo italiano
Cornelio Fabro consideró a san
Josemaría como «el maestro de la
libertad cristiana»[33].

En el contexto de la herencia
recibida, Monseñor Álvaro del
Portillo enseña que la libertad de un
cristiano, que es la libertad de un
hijo de Dios, se halla al servicio de la
verdad. De ahí que numerosos textos



suyos aludan al esfuerzo específico
que inteligencia y voluntad humanas
deben ejercer para devolver al
mundo aquellos valores de los que
acabamos de hablar. La búsqueda de
la verdad tiene entonces como
condición fiel adhesión al
Magisterio[34], «lo cual no es para
Mons. del Portillo, una limitación,
sino una inteligente adhesión del
intelecto y de la voluntad»[35]: No se
trata de «una obediencia inerte e
impersonal. Vuestra aceptación del
contenido del Magisterio será
siempre, como decía el Siervo de Dios
Josemaría Escrivá de Balaguer, “una
adhesión religiosa, humilde, interna
y eficaz” (Beato Josemaría Escrivá,
Instrucción, mayo 1935, 14-XI-1950,
n. 84): esto es, lo acogeréis con plena
libertad y responsabilidad, sabiendo
rendir fruto de todos los resortes de
la inteligencia y de la voluntad para
servir y difundir la fe»[36].



En este servicio a la fe, el cristiano,
no solamente la estudia y predica
como un objeto científico más, sino
que la asume en su vida espiritual y,
como decíamos, descubre la verdad
en el amor: «El cristiano que,
iluminado por el Espíritu Santo, es
consciente de su filiación divina,
sabe que Dios no es un mero objeto
de estudio. Entre él y Dios existe una
real relación en virtud de la cual el
estudio de tales ciencias es llevado a
cabo con el mismo amor y con el
mismo interés que tiene un hijo en
conocer aquello que respecta a su
padre. Cuando se trabaja no es
posible dejar de lado esta realidad u
obviarla, porque la sola luz de la
razón no basta para conocer la
riqueza de la vida divina. Es
necesaria la fe, y, junto a ella, es
imprescindible el amor que
caracteriza propiamente la relación
de paternidad y de filiación. No es
casualidad que los grandes maestros
de la teología hayan sido también



grandes santos: en ellos encontramos
siempre unidos el estudio y la vida
de piedad. La piedad es de hecho
aquello que distingue a los hijos y es
uno de los dones del Espíritu Santo
[…]. La unidad con el espíritu santo
ayudará a no perder nunca la unidad
de vida: lleva a un trabajo
santificante y santificado»[37].

De este otro modo lo recordó
también Mons. del Portillo: «Amor
notitia est, decían los antiguos. Sólo
el amor, que da agudeza a la fe, logra
que la inteligencia humana penetre
en los detalles grandes y pequeños de
la providencial intervención de Dios
en la historia y el quehacer de los
hombres»[38]; tratándose además de
un amor que –como predicaba San
Josemaría– tampoco olvida «el deber,
que a todos nos incumbe, de
prepararnos para ser mejores
instrumentos en las manos de este
Dios amabilísimo, que se ha dignado
escogernos como cooperadores libres



de su obra redentora»[39]; en
consonancia con los autores clásicos,
yace aquí una concepción del ser
humano y de su dignidad en cuanto
“hecho” “a imagen” de su
Creador[40].

3. El horizonte de la libertad
cristiana

a) Carácter donal de la libertad

En lahomilía La libertad, don de
Dios[41], la libertad, tiene, en efecto,
un carácter de don recibido[42] y que
se acepta en cuanto la persona se
reconoce en su verdad de creada –
pues es una libertad constitutiva–,
proveniente del amor, y dirigiéndose
al amor creador[43]: «La libertad
está en el núcleo mismo de la
persona, en cuanto es la capacidad
de amor. Si se viera sólo como
autonomía para razonar y decidir,
nos quedaríamos cortos, y si se
redujera sólo a eso, le faltaría lo



esencial, por lo que el individuo se
encerraría en sí mismo»[44].

Ahora bien, esta libertad, que es ante
todo antropológica y teológica –de la
que proceden la libertad moral y las
ramificaciones de las libertades
políticas y cívicas– «se pierde cuando
se rechaza su fundamento
metafísico»[45]. El fundamento
metafísico de la libertad cristiana no
es otro que la creación, también libre
–esto es, desde el amor– de Dios: en
lo que se destaca el cristianismo de
toda la filosofía griega anterior y,
asimismo de algunas corrientes de la
modernidad. El mundo no es fruto de
la necesidad ciega, ni el hombre
producto de una suerte de
emanación necesaria. Antes bien,
«según el dogma cristiano la
sustancia última del universo y de la
historia no es la necesidad, sino la
libertad. El mundo y cuanto lo
integra o compone no es el reflejo de
una necesidad trascendente y eterna,



sino el fruto de un libre querer de
Dios. Más aún, de un querer regido
por el amor: Dios crea precisamente
porque ama, porque quiere hacer
partícipe al hombre de su propia
riqueza y felicidad, y en
consecuencia le otorga el ser y la
libertad, es decir, la capacidad de
reconocer el amor y de corresponder
a él. La libertad de Dios y la libertad
del hombre, el amor de Dios y el
amor del hombre son las realidades
que explican y sostienen el
acontecer. Cada vida humana –y la
historia entera– es el fruto del
entrecruzarse de la libertad de Dios,
que ama a cada ser concreto, se
dirige a él y le llama, con la libertad
de cada hombre y de cada mujer,
que, percibiendo de un modo u otro
la invitación divina, reacciona ante
ella, decidiendo así su destino. Como
en toda relación entre libertades, hay
en esta historia una constante –el
amor que se ofrece y acepta o



rechaza– y a la vez iniciativa,
creatividad, invención»[46].

b) Libertad y vocación

Es del modo apuntado que se puede
decir que, metafísicamente
hablando, la libertad de Dios «funda»
la nuestra[47]; puesto que «la
elección de Dios se constituye
existencialmente como el
fundamento de la misma
libertad»[48].

Según Álvaro del Portillo, la elección
–llamada creadora, “vocacional”–
divina conlleva, hoy, la
responsabilidad de una respuesta
por parte de la persona, basada, no
ya solamente en la aceptación del
don, sino en la continuada
penetración intelectual y amorosa,
en la verdad revelada; y, con ello, el
crecimiento en la unión con Dios:
«Para servir a la Verdad […] ¿es
suficiente basarse en el progreso
científico y técnico? ¿Basta dejarse



guiar por la sola sabiduría humana?
Sabemos bien que no es así, y la
experiencia lo confirma. En todas las
épocas, pero sobre todo en la actual,
la ciencia y la técnica, desgajadas de
cualquier referencia moral, en vez de
producir un progreso real, han
determinado, como la ha denunciado
el Concilio Vaticano II (Const.
Gaudium et spes, nn. 5-10)
situaciones contradictorias que han
llevado al hombre contemporáneo a
una gran inquietud, en cuanto que,
frente a las muchas luces, que lo
llenan de esperanza, se contraponen
terribles sombras, que lo atormentan
angustiosamente. Las palabras de
Jesús: “Dad testimonio de mí, para
permanecer conmigo hasta el fin” (Jn
15,17), que recuerdan que para
testimoniar la Verdad, junto a un
serio trabajo espiritual, se debe estar
con Él y en Él»[49].

Debe emerger entonces una
concepción cristiana de la libertad,



que implica el autotrascenderse del
individuo en orden a una
reordenación de los tiempos a Dios.
De este modo se entienden sus
palabras: «Muchos son los que por
comodidad querrán conciliar la
verdad cristiana con el modo de vivir
mundano […] entre el bien y el mal,
entre las luces y las sombras, no hay
conciliación. No es la doctrina de
Jesús la que se debe cambiar para
adaptarla a los tiempos, sino que son
los tiempos los que se deben abrir a
la luz del Salvador»[50].

Álvaro del Portillo ve así en la fe
cristiana «un potencial capaz de
transformar el mundo». Pero todo
ello sobre la base del conocimiento
de que esa libre transformación ha
de tener como basamento una
antropología basada en la verdad de
la persona. Esa verdad fue expresada
por San Josemaría con las siguientes
palabras: «Veritas liberavit vos (Jn
8,32); la verdad os hará libres. ¿Qué



verdad es ésta que inicia y consuma
en toda nuestra vida el camino de la
libertad? Os la resumiré, con la
alegría y con la certeza que
provienen de la relación entre Dios y
sus criaturas: saber que hemos salido
de las manos de Dios, que somos
objeto de la predilección de la
Trinidad Beatísima, que somos hijos
de tan gran Padre. Yo pido a mi
Señor que nos decidamos a darnos
cuenta de eso, a saborearlo día a día:
así obraremos como personas libres.
No lo olvidéis: el que no se sabe hijo
de Dios desconoce su verdad más
íntima, y carece en su actuación del
dominio y del señorío propios de los
que aman al Señor por encima de
todas las cosas»[51].

Se entiende entonces, que en el
proceso y etapa de la continuidad,
Álvaro del Portillo animase de
continuo a enseñar, desde el estudio
intelectual y una vida vivida en la
verdad, a buscar sinceramente «una



comprensión más profunda sobre la
verdad, sobre Dios y sobre la verdad
del hombre»[52]. Pues solamente una
antropología basada en la verdad
metafísica y teológica de la persona
humana puede, en efecto, constituir
el basamento teórico para la etapa de
la «nueva evangelización».

Esa antropología, como hemos ido
insinuando anteriormente, tiene en
su base la concepción de que la
persona humana ha sido creada, a
través de una mirada amorosa y una
llamada o voz que clama y le
recuerda cuál es su misión en el
mundo de lo finito y de lo temporal.
La llamada es fruto de la liberalidad
omnipotente del Absoluto;
ciertamente, exige y pide respuesta –
es lo que se denomina la vocación
personal–. Ese responder solamente
es posible bajo la conciencia del
conocimiento de sí que da el saberse
mirado y llamado en la libertad del
amor y para la libertad de amar. Así



lo expresó el estudio de Antonio
Aranda relativo a la teología de
Mons. Álvaro del Portillo: «Si la
vocación personal se sitúa en el
ámbito de la relación del Señor con
el cristiano, por parte de Dios, la
“espiritualidad” es el “tono” de la
respuesta de la criatura de acuerdo a
aquella vocación y con sus
exigencias. La respuesta no está
predeterminada por la llamada»[53].
O sea, Dios no exige de tal modo que
la respuesta del hombre haya de ser
forzosa o única. Antes bien, la
mirada divina unida a su llamada
configura la peculiaridad personal y
única en el responder.

En el marco del cristianismo que
Mons. Álvaro del Portillo explica en
el siglo XX a la luz de las enseñanzas
de San Josemaría, y según lo
alcanzado hasta ahora, Dios
considera a la persona creada como
un auténtico interlocutor y espera
iniciativa por nuestra parte. Dios



llama, expone su querer con
claridad, mira amorosamente; pero
la respuesta depende de lo que la
criatura dice en este diálogo. La
criatura entonces «debe ejercitar su
libertad en este diálogo de modo fiel,
esto es, de tal modo que sea un
diálogo filial y no un altercado. Las
respuestas de las criaturas,
ciertamente, están señaladas por la
iniciativa de Dios; y, en consecuencia,
el resultado será un verdadero
diálogo entre la libertad infinita de
Dios y la libertad finita de su
criatura»[54].

Entendemos entonces que Álvaro del
Portillo exprese que «la libertad del
hombre no equivale a autonomía. Es
un don que proviene de Dios y se
dirige a hacerle partícipe de su
dominio sobre la creación. Su
elemento constitutivo es entonces su
orientación hacia el bien, en
definitiva, hacia Dios mismo. La
libertad le ha sido dada para poder



amar a Dios y reconducir a Él toda la
creación»[55].

A la luz de estas palabras, ha
comentado Antonio Aranda: «Tal es
la visión vocacional de la vida
cristiana que hace que los escritos de
espiritualidad de Mons. Álvaro del
Portillo deban entenderse siempre
desde esta perspectiva: Es Dios quien
inicia el diálogo con su criatura, y Él
le “impone” el tono, si el hombre
consiente; de modo análogo, es Dios
quien llama, y es Él quien en esta
llamada impone el estilo que deberá
tener la respuesta, aunque
ciertamente corresponda a la
criatura poner su propio estilo libre y
personal a tal respuesta»[56]. Esa
respuesta no es separable de la toma
de conciencia de la propia verdad: el
cristiano es hijo de Dios, y, por lo
tanto, el ejercicio de la libertad
consiste en vivir de acuerdo con ese
sentido, como había señalado el
Fundador: «El cristiano percibe con



claridad nueva toda la riqueza
divina, se reconoce plenamente libre
porque trabaja en la casa del
Padre»[57]; en consonancia con ello,
Don Álvaro encontraba el sentido y
la esperanza de la persona en su
filiación divina: «Estamos destinados
a gozar de Dios por toda la eternidad:
esto es lo que confiere valor y sentido
a toda la existencia humana»[58].

Para devolver el rumbo y la meta a
un mundo «ajeno al misericordioso
designio de nuestro padre Dios»[59],
el ejercicio de la libre actividad
humana debe dejar de entenderse
como «autorrealización», y
orientarse al conocimiento de sí
desde la verdad eterna que Dios
posee de cada una de sus
criaturas[60]; de ahí, enseña Álvaro
del Portillo, que sea necesario unir
libertad y verdad. Es precisamente
esta renovada antropología la que,
en el autotrascenderse mencionado,
llevará al cristiano de hoy a la



«solidaridad, como empeño
desinteresado al servicio del bien del
prójimo»[61].

En la línea apuntada, Alejandro
Llano subrayó la figura de D. Álvaro
de Portillo en relación con la
Universidad de Navarra, institución
«que ha hecho de la libertad su
actitud más característica»;
destacando así su impulso optimista
frente al tiempo actual: «Frente al
pesimismo histórico de quienes
creen asistir al ocaso de una era sin
horizontes, él vivía con alegría
serena este tiempo que nos ha tocado
en suerte. Y es que había aprendido
del Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer a amar apasionadamente al
mundo que nos corresponde
transformar desde dentro. La
metafísica de la Creación y la
teología de la Gracia se dan de la
mano sin confusiones para
posibilitar una actitud radicalmente
positiva ante el don de la realidad



natural y ante la herencia de quienes
nos han precedido en la construcción
de una sociedad más humana»[62];
eso sí, «a la luz de una memoria
fundante» que nos recuerda que el
amor eterno nos precede[63].

Bajo el foco de las reflexiones
anteriores, debe afirmarse que Mons.
Álvaro del Portillo, a través de su
teología, y en continuidad con la
espiritualidad teológica de San
Josemaría, es hoy, a través de sus
escritos y del estudio de su
personalidad, un punto de referencia
para entender las claves de la nueva
evangelización. O, como ha escrito
Mons. Javier Echevarría: «Su figura
puede ser –ya lo es– un punto de
referencia para muchas almas»[64].

4. Conclusión: Origen y fin de la
libertad. Filiación divina

Se infiere de las páginas anteriores
que la herencia recibida por Don
Álvaro del Portillo ha sido



fuertemente personalizada, pues él
mismo forma parte de ella como «el
hijo más fiel» (saxum). Transmitió –
hemos visto– una espiritualidad con
un incremento de generosidad
máxima, conforme a las
circunstancias cambiantes del
mundo: de ahí que pueda y deba ser,
efectivamente, como un punto de
referencia en la actualidad[65].

En esa misma dirección, vivió en la
confianza y el optimismo –como
apuntaba más arriba Alejandro
Llano– que dan la toma de
conciencia de que la libre y personal
correspondencia al legado recibido
no era solamente una actitud de
obediencia, en cuanto virtud moral.
Sabía ciertamente –lo hemos leído–
que el asumir existencialmente la
doctrina de San Josemaría implicaba
libertad personal; pero sabía
asimismo que la libertad es una
propiedad de la persona por su
naturaleza espiritual; y, más allá de



esto, supo transmitir que la fidelidad
y la renovada continuidad del
mensaje del Fundador del Opus Dei
provenía de un don más alto: la
filiación divina. Pues, en efecto, la
libertad cristiana «proviene» de la
filiación divina, y no al revés: es el
conocimiento de la filiación divina lo
que permite entender y vivir la
libertad, pues ello implica, en efecto,
conocerse la persona en su verdad
más plena y entonces conocer a la
vez el fundamento de su acción («El
que no se sabe hijo de Dios
desconoce su verdad más íntima»,
Amigos de Dios, n. 26).

Solamente desde esta perspectiva
transcendente puede entenderse esa
alegría, optimismo y confianza en el
ejercicio de su misión. En efecto, «la
filiación divina imprime de manera
progresiva el resello de una
personalidad plena […]. Con una
confianza invencible en su Padre
omnipotente y con la amplitud de la



visión espiritual del legítimo
heredero que posee de algún modo
todo el mundo: precisamente en la
unión con Dios encuentra la mayor
libertad para vivir. Porque se sabe
amado infinitamente por el Padre,
puede amar infinitamente»[66]. Esta
sabiduría fue para Mons. Álvaro del
Portillo, como lo es para todo
cristiano que recibe la gracia divina,
la razón de ser de su libertad, que a
partir de entonces es la libertad de
vivir de acuerdo con la condición de
hijos de Dios en Cristo; es, en
definitiva, «la libertad de los hijos de
Dios»[67].

Mons. Álvaro del Portillo tuvo una
profunda vivencia de esa condición
ontológico-existencial del cristiano:
«Debemos considerar que nuestra
condición de hijos adoptivos no se
queda en un título exterior, y que
imitar a cristo no consiste sólo en
adquirir un cierto parecido externo
con él. […] Estamos identificados con



Él. Y, en consecuencia, hemos sido
llamados para tratar a Dios con
confianza de hijos. […] Esta inmensa
dignidad depende también en buena
parte de cada uno de nosotros»[68].
Estas convicciones llevaban a Don
Álvaro a proclamar, en el mundo
actual, la nueva –por olvidada–
verdad de la persona: «Nos causa
una gran pena el panorama de
millones y millones de personas […]
que marchan por la vida sin rumbo
ni meta, “como polvo que arrebata el
viento” (Sal 1,4), ajenos al
misericordioso designio de nuestro
Padre Dios, que quiere que todos los
hombres se salven (cfr. 1 Tm 2,4),
pero que cuenta, al mismo tiempo,
con la cooperación libre de cada
uno»[69], pues, como hemos ido
argumentando, la responsabilidad
que conlleva la libertad, implica el
reconocimiento y la aceptación del
propio ser fundado y participado, y
brota de la, también, aceptación de la
gracia de la filiación divina[70]. De



este modo la elección de Dios se
constituye existencialmente en
fundamento de la misma
libertad[71].

Resumiendo entonces, habiéndola
hecha suya, la doctrina de San
Josemaría, escribió Don Álvaro del
Portillo: «Todo su espíritu está
impregnado por la certeza de saberse
hijo de Dios, que tan unida está con
otra característica fundamental de
nuestro espíritu: el amor a la
libertad»[72]. Una libertad,
finalmente, que debe enraizarse, más
que nunca en nuestros días –como ha
transmitido el Concilio Vaticano II–
en la profundización intelectual de la
doctrina cristiana acerca de la
creación del ser humano a imagen de
Dios, y que entonces «es llamado a
ser hijo en el Hijo y templo vivo del
Espíritu»[73].

María Jesús Soto-Bruna

Profesora Ordinaria de Filosofía



Universidad de Navarra

E-31080 Pamplona

mjsoto@unav.es

- Comunicación pronunciada por
María Jesús Soto-Bruna en el 
Congreso con motivo del Centenario
de Álvaro del Portillo, en la 
Universidad Pontificia de la Santa
Cruz (12-14 de marzo de 2014).

- ESC - Edizioni Santa Croce.

[1] Agradezco a la Dra. Elisabeth
Reinhardt, de la Facultad de Teología
de la Universidad de Navarra, la
revisión del presente manuscrito, así
como sus sugerencias. Mi
reconocimiento asimismo a la
Pontificia Università della Santa
Croce por su invitación a participar,
con la lectura de esta comunicación,

https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://es.pusc.it/can/delportillo2014/doc
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.edizionisantacroce.it/


en el marco del Convegno di studio
Vir fidelis multim laudabitur. Nel
centenario di Mons. Álvaro del
Portillo, Roma 11-14 de marzo de
2014.

[2] Á. del Portillo, Entrevista
concedida a La Vanguardia con
ocasión del 50ª aniversario de la
fundación del Opus Dei. Barcelona, I-
X-1978, en Á. del Portillo, Orar. Como
sal y como luz. Selección de textos
sobre la vida cristiana, J. A. Loarte
(ed.), Planeta Testimonio (Dir.: J. P.
Manglano), Barcelona 2012, n. 331,
pp. 216-217.

[3] En este artículo, los términos:
«Fundador», «Beato», «San»,
«Monseñor» se escribirán en
mayúsculas, o bien se seguirá, en las
citas, el modo de expresión del autor
correspondiente al que se haga
mención en el texto. Por su parte, la
acentuación de la abreviatura «Á»,
referida a Álvaro del Portillo, irá



acentuada cuando se cite en
castellano.

[4] Expresión de la que haremos uso
más adelante, volviéndola a citar, y
que se encuentra en: Á. del Portillo,
Sal, luz y fermento. La tarea de los
laicos en la misión de la Iglesia,
publicación electrónica: Red de
revistas científicas de América
Latina, El Caribe, España, y Portugal,
Sistema de Información Científica.
Palabra clave, Universidad de la
Sabana, Colombia, 4 (febrero 2001),
p. 126. Anteriormente en Mundo
cristiano (abril 1999).

[5] Á. del Portillo, Presentación a
Amigos de Dios.

[6] Cfr. M. J. Soto-Bruna, La libertad
en la manifestación de la imagen
según la obra De visione Dei de
Nicolás de Cusa, en D. González
Ginocchio (ed.), Metafísica y libertad,
Cuadernos de Anuario Filosófico,
serie Universitaria, 214, Servicio de



Publicaciones de la Universidad de
Navarra, Pamplona 2009, pp.
323-336. Cfr. Tomás de Aquino: «[…]
Nam quidem “secundum imaginem”,
intellectuale significat et arbitri
liberum; quod autem “secundum
similitudinem”, virtutis secundum
quod homini possibili est
similitudinem», De fide ortodoxa, lib.
II, c. 26, M. Buytaert (ed.), p. 113,
19-26: texto comentado por C. Fabro,
Riflessione sulla libertà, Edivi, Roma
2004 (2ª ed.), p. 9; véase asimismo en
Tomás de Aquino, Summa
Theologiae, I-II, Prólogo.

[7] E. Burkhart – J. López, Vida
cotidiana y santidad en las
enseñanzas de San Josemaría.
Estudio de Teología espiritual, Rialp,
Madrid 2011 (2ª ed.), II, pp. 161-162;
citando a J. J. Sanguineti, La libertad
en el centro del mensaje del beato
Josemaría Escrivá, en A. Malo (a cura
di) La grandezza della vita
quotidiana, Edizione Università della



Santa Croce, Roma 2003, III, pp.
81-99, en concreto, la expresión
citada se encuentra en la página 81.

[8] Apuntes de la predicación, 10-
IV-1974, Archivo General de la
Prelatura (AGP), P01 V-1974, p. 86;
Conversaciones, n. 104; Es Cristo que
pasa, n. 131; Amigos de Dios, nn. 24 y
ss; n. 171.

[9] «La fe cristiana […] nos lleva a ver
el mundo como creación del señor, a
apreciar, por tanto, todo lo noble y lo
bello, a reconocer la dignidad de
cada persona, hecha a imagen de
Dios, y a admirar ese don
especialísimo de la libertad, por la
que somos dueños de nuestros
propios actos, y podemos –con la
gracia del Cielo– construir nuestro
destino eterno», Es Cristo que pasa,
n. 99.

[10] J. E. de Balaguer, Obras
completas. Es Cristo que pasa.
Edición crítico-histórica preparada



por A. Aranda, Instituto Histórico
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Rialp, Madrid 2013, pp. 134-135.

[11] Balaguer de, Obras Completas, p.
136.

[12] Á. del Portillo, Discurso del 30 de
octubre de 1991, en «Romana» 5
(1989), p. 250.

[13] Juan Pablo II, Saludo, Enc.
Veritatis splendor.

[14] A. Aranda, Perfiles teológicos de
la espiritualidad del Opus Dei, en
«Scripta Theologica» 22/1 (1990), p.
104.

[15] A. del Portillo, Filiazione e
paternità. Quattro testi significativi,
en «Studi cattolici: mensile di studi e
attualità», XXXVIII/339 (1994), pp.
277-280.

[16] Atto accademico in memoria de
S.E.R. Mons. Alvaro del Portillo,



Pontificio Ateneo della Santa Croce,
Roma 9 de mayo de 1996. II: Mons.
Alvaro del Portillo. Fondatore e
primo Gran Cancilliere del Pontificio
Ateneo della Santa Croce, Discorso
del Prof. Mons. J. L. Gutiérrez,
Ordinario nella Facoltà di Diritto
Canonico, p. 14.

[17] J. Medina Bayo, Álvaro del
Portillo. Un hombre fiel, Rialp,
Madrid 2013 (4ª ed.), p. 559: «En
repetidas ocasiones Juan Pablo II ha
levantado su voz urgiendo a una
nueva evangelización de las naciones
de Europa occidental y de otras
regiones, en cuyas vidas se
manifiestan tantos síntomas de vejez
espiritual, de mentalidad esclerótica,
e incluso de muerte». Cfr. Á. del
Portillo, Cartas (AGP, Biblioteca), vol.
2, nn. 373-374.

[18] Á. del Portillo, Monseñor Escrivá
de Balaguer, instrumento de Dios, en
Á. del Portillo – F. Ponz – G. Herranz,



En memoria de Mons. Escrivá de
Balaguer, Eunsa, Pamplona 1977 (2ª
ed.), p. 42.

[19] Á. del Portillo, Orar. Como sal y
como luz, texto del editor, pp. 13-14.

[20] Cfr. Medina Bayo, Álvaro del
Portillo. Un hombre fiel, pp. 454-455.

[21] Á. del Portillo, Cartas (AGP,
Biblioteca), vol. 1, n. 7.

[22] A. Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, Rendere amabile la
verità. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo. Pastorali–
Teologici–Canonistici–Vari, Ateneo
Romano della Santa Croce, Libreria
Editrice Vaticana, Città del Vaticano
1995, p. 276.

[23] Cfr. Aranda, Vocazione e
missione dei cristiani, p. 276; Á. del
Portillo, Fieles y laicos en la Iglesia.
Bases de sus respectivos estatutos
jurídicos, Eunsa, Pamplona 1969; Á.



del Portillo, Prólogo a P. Rodríguez –
F. Ocáriz – J. L. Illanes, El Opus Dei
en la Iglesia, Rialp, Madrid 1993, pp.
11-12.

[24] Portillo del, Monseñor Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, pp.
43-44.

[25] Portillo del, Monseñor Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 45.

[26] Cfr. Portillo del, Monseñor
Escrivá de Balaguer, instrumento de
Dios, p. 46.

[27] Portillo del, Sal, luz y fermento.
La tarea de los laicos en la misión de
la Iglesia, p.126.

[28] Cfr. Portillo del, Cartas, vol. 3, n.
381: «Pensad, pues, en las
posibilidades que os ofrece vuestra
tarea profesional para informar
cristianamente la sociedad, y
sacadles partido […]. Percataos de la
importancia de trabajar –en uso de



vuestra libertad y con la consiguiente
responsabilidad personal– en
organismos nacionales e
internacionales, desde los que se
pueden promover los valores
cristianos de la familia, la educación,
la defensa de la vida humana, y
tantas cuestiones que es preciso
orientar según la doctrina de la
Iglesia».

[29] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, pp. 282-283.

[30] Portillo del, Prólogo a El Opus
Dei en la Iglesia, pp. 12-13.

[31] Á. del Portillo, Homilía en la
Santa Misa, 15 de octubre de 1986, en
«Romana» 2 (1986), p. 274.

[32] «La filiación divina […] va unida
a la libertad de los hijos de Dios», J.
Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de la filiación divina, en
«Scripta Theologica» 24/3 (1992), p.
891. Cfr. Camino, n. 659; Rom 8,29.



[33] C. Fabro, Nel secondo
aniversario della morte. Un maestro
de libertà cristiana; Josemaría
Escrivá de Balaguer, L’Osservatore
Romano, 2-7-1977.

[34] Cfr. Gutiérrez, Mons. Alvaro del
Portillo, p. 23.

[35] Gutiérrez, Mons. Alvaro del
Portillo, p. 23.

[36] Á. del Portillo, Homilía en la
Santa Misa, 15 de octubre de 1985, en
«Romana» 1 (1985), p. 69, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
p. 23.

[37] Á. del Portillo, Homilía en la
santa Misa, 21 de octubre de 1991,
«Romana» 7 (1991), p. 264, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
pp. 27-28.

[38] Portillo del, Monseñor Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 19.



[39] Portillo del, Monseñor Escrivá de
Balaguer, instrumento de Dios, p. 21.
Como veremos a continuación, Mons.
Álvaro del Portillo subraya a menudo
la idea de una libre aceptación de sí y
de una libre cooperación al servicio
de la fe, la cual es expresión de la
repetida idea de libertad que subyace
a los escritos de San Josemaría. Una
bibliografía extensa y bastante
completa al respecto se encuentra en
E. Burkhart – J. López, Vida cotidiana
y santidad en las enseñanzas de San
Josemaría. Estudio de Teología
espiritual, Rialp, Madrid 2011 (2ª
ed.), II, pp. 161-285; de entre la que
podríamos destacar los siguientes
títulos: Ll. Clavell, La libertad ganada
por Cristo en la Cruz. Aproximación
teológica a algunas enseñanzas del
beato Josemaría sobre la libertad, en
«Romana» XVII/33 (2001), pp.
242-271; C. Fabro, El primado
existencial de la libertad, en La
grandezza della vita quotidiana,
Edizione Università della Santa



Croce, Roma 2003, III, pp. 341-356; C.
Fabro, Riflessione sulla libertà, Edivi,
Roma 2004 (2ª ed.); C. Fabro, El
temple de un padre de la Iglesia, en
C. Fabro – S. Garofalo– M. A.
Raschini, Santos en el mundo.
Estudio sobre los escritos del beato
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid 1993 (82ª ed.), esp. pp.
100-136; F. Inciarte, Die Bedeutung
der Freiheit für den seligen
Josemaría Escrivá, en C. Ortiz (dir.),
Josemaría Escrivá. Profile einer
Gründergestalt, Adams, Köln 2002,
pp. 419-432; A. Llano, La libertad
radical, en Acto de Homenaje al
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer,
Fundador de la Universidad de
Navarra, Pamplona 1992, pp. 95-104;
A. Mardegan, Una libertà da vivere.
Brani scelti di Josemaría Escrivá
(presentazioni di J. Echevarría),
Paoline, Milano 2004; L. Polo, El
concepto de vida en Mons. Escrivá de
Balaguer, «Anuario Filosófico» 18/2
(1985), pp. 9-32; J. J. Sanguineti, La



libertad en el centro del mensaje del
beato Josemaría Escrivá, La
grandezza della vita quotidiana,
Edizione Università della Santa
Croce, Roma, 2003, III, pp. 81-99.

[40] Cfr. E. Reinhardt, La dignidad
del hombre en cuanto imagen de
Dios. Tomás de Aquino ante sus
fuentes, Eunsa, Pamplona 2005.

[41] Amigos de Dios, nn. 23-38.

[42] Cfr. F. Russo, voz Libertad, en
Diccionario de San Josemaría Escrivá
de Balaguer, Instituto Histórico San
Josemaría Escrivá de Balaguer,
Monte Carmelo, Burgos 2013, pp.
732-741.

[43] De este modo lo ha desarrollado
Sanguineti, La libertad en el centro
del mensaje del beato Josemaría
Escrivá, esp. p. 83.



[44] Sanguineti, La libertad en el
centro del mensaje del beato
Josemaría Escrivá, esp. p. 83.

[45] Ll. Clavell, La libertad ganada
por Cristo en la Cruz. Aproximación
teológica a algunas enseñanzas del
Beato Josemaría sobre la libertad, en
«Romana» XVII/33 (2001), pp.
242-271.

[46] J. L. Illanes, Iglesia en el mundo:
La secularidad de los miembros del
Opus Dei, en P. Rodríguez – F. Ocáriz
– J. L. Illanes (Prólogo de Mons.
Álvaro del Portillo), El Opus Dei en la
Iglesia, pp. 199-301 y pp. 255-256.
Expresa bien el autor que la
“dialéctica libertad-amor” se
encuentra en el texto más amplio de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
La libertad, don de Dios, homilía
recogida en Amigos de Dios, nn.
23-38, y que constituye una base
capilar en nuestra exposición. Cfr. C.
Fabro, El primado existencial de la



libertad, en Mons. Josemaría Escrivá
de Balaguer y el Opus Dei, Eunsa,
Pamplona 1985, pp. 341-356.

[47] P. Olivier, La filiation divine:
vocation et liberté, en La grandeza
della vita quotidiana, III, p. 55. Cfr. A.
Llano, Libertad y trabajo en Trabajo
y Espíritu, IV Simposio Internacional
sobre Fe cristiana y Cultura
contemporánea, (Instituto de
Antropología y Ética de la
Universidad de Navarra), Eunsa,
Pamplona 2004, p. 188.

[48] Fabro, El primado existencial de
la libertad, p. 346. Cfr. J. Burggraf, La
libertad vivida con la fuerza de la fe,
Rialp, Madrid 2010 (5ª ed), esp. pp.
71-109; J. Burggraf, El sentido de la
filiación divina, en M. Belda Plans – J.
Escudero – J. L. Illanes maestre – J. L.
O’Callaghan, Santidad y mundo:
Actas del Simposio Teológico de
estudio en torno a las enseñanzas del
beato Josemaría Escrivá (Roma, 12-14



octubre 1993), Eunsa, Pamplona
1996, pp. 109-127: «Cuando un
hombre recibe la gracia divina, es
engendrado a la vida sobrenatural,
renace desde Dios en el amor de
libertad», p. 116; cfr. Surco, n. 317; Es
Cristo que pasa, n. 131 y 139.

[49] Á. Del Portillo, Homilía en la
Santa Misa, 23 de octubre de 1989, en
«Romana» 5 (1989), pp. 244-245, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
pp. 20-21.

[50] Á. Del Portillo, Homilía en la
Santa Misa, 23 de octubre de 1989, en
«Romana» 5 (1989), p. 246, en
Gutiérrez, Mons. Alvaro del Portillo,
p. 21.

[51] Amigos de Dios, La libertad, don
de Dios, n. 26. Un comentario a este
pasaje lo realicé en M. J. Soto-Bruna,
Elegidos antes de la creación del
mundo. Verbo e imagen en la
doctrina del Beato J. Escrivá de
Balaguer sobre la persona humana,



A. Malo(a cura di) La grandezza della
vita quotidiana, La diginità della
persona humana, Università della
Santa Croce, Roma 2002, I, pp. 21-41.

[52] Á. Del Portillo, Discurso del 20 de
noviembre de 1985, en «Romana» 1
(1985), p. 80; en Gutiérrez, Mons.
Alvaro del Portillo, p. 24.

[53] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 284.

[54] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 285.

[55] A. del Portillo, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centessimus Annus», en
Rendere amabile la verità, p. 394 y p.
396. Cfr. Fabro, El temple de un
padre de la Iglesia, p. 107.

[56] Aranda, Vocazione e missione
dei cristiani, p. 285.

[57] Es Cristo que pasa, n. 138.



[58] Á. del Portillo, Sermón, 117, 1, en
Loarte, Orar. Como sal y como luz, n.
2, p. 16.

[59] Portillo del, Orar. Como sal y
como luz, pp. 18-19.

[60] Portillo del, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centessimus Annus» p. 396.
Cfr. Centessimus Annus, n. 41.

[61] Portillo del, Dottrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centessimus Annus», p. 396.

[62] Llano, Mons. Álvaro del Portillo
y la Universidad, p. 103.

[63] Carta Encíclica de S.S. Francisco,
Lumen Fidei, pp. 10-11.

[64] J. Echevarría, In memoriam,
Rendere amabile la veritá, p. 10.

[65] Medina Bayo, Álvaro del Portillo.
Un hombre fiel, p. 323, donde cita las
siguientes palabras de San Josemaría,



referidas a D. Álvaro: «Tiene la
fidelidad que debéis tener todos
vosotros a toda hora, y ha sabido
sacrificar con una sonrisa todo lo
suyo personal […]. Y si me
preguntáis: ¿ha sido heroico alguna
vez?, os responderé: sí, muchas veces
ha sido heroico, muchas, con un
heroísmo que parece cosa
ordinaria», San Josemaría, Apuntes
tomados de su predicación oral, 11-
III-1973: (AGP, Biblioteca), P01, 1973,
p. 49.

[66] Burggraf, El sentido de la
filiación divina, pp. 125-126.

[67] Cfr. F. Ocáriz, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, «Scripta Theologica» XIII/
2-3 (1981), pp. 533-534.

[68] Á. del Portillo, Carta pastoral, 24-
I-1990, núm. 15 y Carta pastoral, I-
V-1988, en Loarte, Orar, nn. 92, 93 y
95, pp. 74-75.



[69] Portillo del, Carta pastoral, I-
XI-1990, en Loarte, Orar, n. 6, p. 18.

[70] Cfr. Es Cristo que pasa, n. 44;
sobre la necesidad de la gracia
divina, n. 99; y un amplio comentario
en: Burkhart – López, Vida cotidiana
y santidad, pp. 202-214.

[71] Cfr. Fabro, El temple de un Padre
de la Iglesia, pp. 64-66; «La esencia de
la existencia es la realidad de la
libertad, así como la esencia de la
libertad es la posibilidad de elevarse
al Absoluto»: C. Fabro, La preghiera
nel pensiero moderno, Edizioni di
storia e letteratura,Roma 1979, p. 23.

[72] Á. del Portillo, nota 28 a la
Instrucción, mayo 1935/14-IX-1950,
en Burkhardt – López, Vida cotidiana
y santidad,p. 164.

[73] Portillo del, Dotttrina soziale e
nuova evangelizzazione. Lettura
della «Centesimus annus», donde cita
la Esort. Apost. Christifideles laici, n.



37, en Rendere amabile la verità, p.
392. Anteriormente, nos referíamos a
la Carta pastoral, 19-III-1992 (AGP,
P17, vol. III, n. 31), que se comenta en
el libro, ya citado, de Burkhart –
López, Vida cotidiana y santidad, p.
481.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/libertad-y-
filiacion-divina-la-herencia-de-mons-

alvaro-del-portillo/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/es/article/libertad-y-filiacion-divina-la-herencia-de-mons-alvaro-del-portillo/

	Libertad y filiación divina: La herencia de Mons. Álvaro del Portillo

