
opusdei.org

La ternura de Dios
(VI): Una serena
atención: las obras
de misericordia
espirituales

Las obras de misericordia
espirituales atienden al hambre
y a la sed, a la desnudez y al
desamparo, a la enfermedad y a
la cautividad que experimenta,
en tantas formas diversas, el
corazón humano.

02/09/2016



La Iglesia tiene la sabiduría de una
buena madre, que sabe lo que
necesitan sus hijos para crecer sanos
y fuertes, en el cuerpo y en el
espíritu. Con las obras de
misericordia, nos invita a descubrir
siempre de nuevo que tanto el
cuerpo como el alma de nuestros
hermanos los hombres necesitan de
cuidados, y que Dios nos confía a
cada uno esa custodia atenta. «El
objeto de la misericordia es la misma
vida humana en su totalidad.
Nuestra vida misma en cuanto
“carne” está hambrienta y sedienta,
necesitada de vestido, casa y visitas,
así como de un entierro digno, cosa
que nadie puede darse a sí mismo
(…). Nuestra vida misma, en cuanto
“espíritu”, necesita ser educada,
corregida, animada, consolada (…).
Necesitamos que otros nos
aconsejen, nos perdonen, nos
aguanten y recen por nosotros»[1].



Vamos a considerar ahora las obras
espirituales, que atienden al hambre
y a la sed, a la desnudez y al
desamparo, a la enfermedad y a la
cautividad que experimenta, en
tantas formas diversas, el corazón
humano: formas de mendicidad
espiritual que a todos nos aquejan, y
que descubrimos también, si no nos
dormimos, a nuestro alrededor[2].
Aun con el peso que llevemos a
nuestras espaldas, Dios espera que
nuestro corazón se conmueva como
el suyo, que no se insensibilice ante
las necesidades de los demás. «En
medio de tanto egoísmo, de tanta
indiferencia –¡cada uno a lo suyo!–,
recuerdo aquellos borriquitos de
madera, fuertes, robustos, trotando
sobre una mesa... –Uno perdió una
pata. Pero seguía adelante, porque se
apoyaba en los otros»[3].

La misericordia de todos los días



San Josemaría recordaba en una
ocasión su alegre experiencia de
generosidad cristiana, confirmada a
lo largo de los años: «conozco miles
de estudiantes (…) que han
renunciado a construirse su pequeño
mundo privado, dándose a los demás
mediante un trabajo profesional, que
procuran hacer con perfección
humana, en obras de enseñanza, de
asistencia, sociales, etc., con un
espíritu siempre joven y lleno de
alegría»[4]. Donde hay un cristiano
que se reconoce «como marcado a
fuego por esa misión de iluminar,
bendecir, vivificar, levantar, sanar,
liberar», encontramos «la enfermera
de alma, el docente de alma, el
político de alma, esos que han
decidido a fondo ser con los demás y
para los demás. Pero si uno separa la
tarea por una parte y la propia
privacidad por otra, todo se vuelve
gris y estará permanentemente
buscando reconocimientos o
defendiendo sus propias



necesidades»[5]. «Hombres todos, y
todos hijos de Dios, no podemos
concebir nuestra vida como la
afanosa preparación de un brillante
curriculum, de una lucida
carrera»[6]. Es lógico que nos
ilusionemos con los horizontes que
se abren ante nosotros en nuestro
trabajo; pero esa ilusión, si no quiere
ser delirio –«vanidad de
vanidades» (Qo 1,2)–, debe estar
inspirada por la pasión de iluminar
las inteligencias, pacificar las
tensiones, confortar los corazones.

Todos incidimos de un modo u otro
en la cultura y en la opinión pública:
no solo los escritores, los profesores
o los profesionales de la
comunicación. Cada uno a su modo
puede hacer mucho por «enseñar al
que no sabe», «dar buen consejo al
que lo necesita» y «corregir al que se
equivoca»: a quienes son víctimas,
aun sin saberlo, de la superficialidad
o de las ideologías; a quienes tienen



sed de saber, de beber de las fuentes
de la sabiduría humana y divina; a
quienes no conocen a Cristo, «ni han
visto la belleza de su rostro, ni saben
la maravilla de su doctrina»[7] El
esfuerzo por pensar la fe, de modo
que se perciba el resplandor de la
verdad; la disposición a complicarse
la vida organizando medios de
formación en los contextos más
diversos; la ilusión por dar forma
cristiana a la propia profesión,
purificándola de abusos y abriéndole
horizontes; el interés de los
profesores por hacer crecer a sus
alumnos; la iniciativa para orientar
con nuestra experiencia a quienes se
abren paso en el mundo profesional;
la disposición a ayudar o aconsejar a
los colegas en sus dificultades; el
apoyo a los jóvenes que no se
deciden a formar una familia a causa
de la precariedad de sus condiciones
de trabajo; la nobleza y la valentía de
«corregir al que se equivoca»… Estas,
y otras actitudes que van mucho más



allá de éticas minimalistas, dan
forma a la misericordia ordinaria que
Dios pide a los cristianos de la calle.

Aunque sin duda conviene dar vida a
proyectos allí donde tengamos
posibilidad de dar una mano, el
terreno habitual de la misericordia
es un día a día del trabajo regido por
la pasión de ayudar: ¿qué más puedo
hacer? ¿a quién más puedo implicar?
Todo esto es misericordia en acto, sin
horarios, sin cálculos: «una
misericordia dinámica, no como un
sustantivo cosificado y definido, ni
como adjetivo que decora un poco la
vida, sino como verbo –misericordiar
y ser misericordiados–»[8].

Arropar la debilidad del otro

Este binomio –misericordiar y ser
misericordiados– se hace eco de la
bienaventuranza más específica de
este año jubilar: «bienaventurados
los misericordiosos, porque
alcanzarán misericordia» (Mt 5,7): se



abrirá paso en ellos la misericordia,
porque al darla la recibirán de lo
alto. El genio de Shakespeare lo
sintetizó así: «La misericordia no es
obligatoria; cae como la dulce lluvia
del cielo sobre la tierra que está bajo
ella. Es una doble bendición: bendice
al que la concede y al que la
recibe»[9].

A los misericordiosos, pues, el Señor
no les promete solo clemencia y
comprensión al final de sus días, sino
también una medida generosa de
dones –el ciento por uno (Mt 19, 29)–
para esta vida: el misericordioso
percibe más intensamente cómo Dios
le perdona y le comprende; se alegra
a su vez perdonando y
comprendiendo, aunque duela; y
experimenta también la alegría de
ver cómo la misericordia de Dios se 
contagia, a través de él, a los demás.
«Porque lo necio de Dios es más
sabio que los hombres, y lo débil de
Dios es más fuerte que los



hombres» (1 Co 1,25). Cuando
ahogamos el mal con abundancia de
bien; cuando evitamos que la dureza
de los demás nos endurezca el
corazón, y no respondemos a la
frialdad con más frialdad; cuando
nos resistimos a volcar sobre quienes
nos rodean nuestras dificultades;
cuando nos esforzamos por
sobreponernos a nuestra
susceptibilidad y a nuestro amor
propio, entonces libramos «las
batallas de Dios (…). No hay más
remedio que tomarse con empeño
esta hermosísima guerra de amor, si
de verdad queremos conseguir la paz
interior, y la serenidad de Dios para
la Iglesia y para las almas»[10].

Otra de las obras de misericordia
espirituales consiste en «sufrir con
paciencia los defectos de los demás».
No se trata solo de no poner en
evidencia al otro, de no señalarle con
el dedo: la misericordia arropa la
debilidad del otro, como los hijos de



Noé[11], aunque al arroparle note el
«olor» de sus defectos. Una
misericordia distante no sería
misericordia. El «olor a oveja»[12] –
porque todos en la Iglesia somos
«oveja y pastor»[13]– no suele ser
agradable, pero exponerse a él es un
sacrificio que, realizado sin
aspavientos, sin que se note, tiene un
aroma muy agradable a Dios: el 
bonus odor Christi[14]. «Cuando
ayunes, perfuma tu cabeza y lávate
la cara, para que no adviertan los
hombres que ayunas, sino tu Padre,
que está en lo oculto» (Mt 6,17-18)

La misericordia invierte una fácil
tendencia a ser exigentes con los
demás, y transigentes con nosotros
mismos. Descubrimos entonces con
frecuencia que lo que nos parecía un
defecto era simplemente una etiqueta
que habíamos puesto al otro, quizá
por un episodio aislado, o por una
impresión a la que habíamos dado
demasiada importancia; un «juicio



sumario» que cristalizó, y que nos
impide verle como es, porque
percibimos solo esa cara negativa,
ese rasgo hinchado por nuestro amor
propio. La misericordia de Dios nos
ayuda a evitar y, en su caso, a
levantar esos dictámenes severos, de
los que a veces no somos demasiado
conscientes. También aquí rige
aquella sentencia tan sabia de
Tertuliano de que «dejan de odiar
quienes dejan de ignorar, desinunt
odisse qui desinunt ignorare»[15]. Un
reto de la misericordia ordinaria,
pues, es conocer mejor a quienes nos
rodean, y evitar etiquetarles: padres,
hijos, hermanos; vecinos, colegas...
Además, cuando comprendemos a
una persona, cuando no
desesperamos de ella, la ayudamos a
crecer; y en cambio, la fijación en las
insuficiencias produce una tensión,
un agarrotamiento con el que
difícilmente brota lo mejor de cada
uno. Toda nuestra relación con los
demás, especialmente en la familia,



debe ser «un “pastoreo”
misericordioso»: sin paternalismos,
«cada uno, con cuidado, pinta y
escribe en la vida del otro»[16]

Hace falta también misericordia para
llevar sin resentimiento la dureza
con la que los demás a veces puedan
tratarnos. No es fácil querer cuando
uno recibe coces o indiferencia, pero
«si saludáis solamente a vuestros
hermanos, ¿qué hacéis de más? ¿No
hacen eso también los paganos?» (Mt
5,47). El aire cristiano no se
caracteriza solo por la mutua
comprensión sino también por la
disposición a reconciliarse cuando
fallamos o cuando nos tratan con
desdén. La actitud sincera de
«perdonar las ofensas» es la única
vía para romper las espirales de
incomprensión que vemos alzarse a
nuestro alrededor y que son, casi
siempre, espirales de
desconocimiento mutuo. No es esta
una actitud idealista para ingenuos



que no están en contacto con la
mezquindad o con el cinismo, sino
«fuerza de Dios» (1 Co 1, 19): una
brisa suave, capaz de derrumbar las
estructuras más imponentes.

Enviados a consolar

«Bendito sea el Dios y Padre de
nuestro Señor Jesucristo, el Padre de
las misericordias y Dios de toda
consolación, que nos consuela en
todas nuestras tribulaciones, para
que también nosotros seamos
capaces de consolar a los que se
encuentran en cualquier tribulación,
mediante el consuelo con que
nosotros mismos somos consolados
por Dios» (2 Co 1,3-4). El cristiano
sufre como los demás hombres; sufre
a veces más por las incomprensiones
o por las dificultades que le crea su
fidelidad a Dios[17]; pero a la vez los
sufrimientos se le hacen más ligeros,
porque tiene el consuelo de su Padre.
«Esta es tu seguridad, el fondeadero



donde echar el ancla, pase lo que
pase en la superficie de este mar de
la vida. Y encontrarás alegría,
reciedumbre, optimismo,
¡victoria!»[18] El consuelo que Dios
nos da nos hace capaces de consolar;
nos envía al mundo a consolar,
porque «nuestra tristeza infinita sólo
se cura con un infinito amor»[19].

Para «consolar al que está triste» es
necesario aprender a leer las
necesidades de los demás. Hay
personas que están tristes porque
experimentan la «amargura que
proviene de la soledad o de la
indiferencia»[20]; otras porque están
sometidas a mucha tensión y
necesitan descansar: se tratará de
acompañarles y, a veces, de
enseñarles a descansar, porque
nunca aprendieron ese arte. Un buen
hijo de Dios procura emular la tarea
discreta del verdadero Consolador,
«descanso en el trabajo, alivio en el
calor, consuelo en el llanto»[21]:



atender a los demás sin hacerles
notar que les estamos dedicando
tiempo, sin que tengan la impresión
de que les concedemos audiencia, o
de que les gestionamos. «Estamos
hablando de una actitud del corazón,
que vive todo con serena atención,
que sabe estar plenamente presente
ante alguien sin estar pensando en lo
que viene después, que se entrega a
cada momento como don divino que
debe ser plenamente vivido»[22] Un
hijo de Dios camina por la existencia
con la convicción profunda de que
«cada persona es digna de nuestra
entrega»[23]: la sonrisa, la
disposición a ayudar, el interés
verdadero por los demás, también
por aquellos a quienes ni siquiera
conocemos, pueden cambiarles el
día, y a veces la vida.

Con todos, conocidos y desconocidos,
nuestra misericordia encontrará un
«cauce ancho, manso y seguro»[24]
en la oración: «Interceder, pedir en



favor de otro, es, desde Abraham, lo
propio de un corazón conforme a la
misericordia de Dios»[25]. Por eso la
Iglesia nos alienta a «rogar a Dios por
vivos y difuntos». Una de nuestras
alegrías en el cielo será descubrir el
bien que hizo a tantas personas una
brevísima oración en medio del
ajetreo del tráfico o del transporte
público, a veces quizá como
respuesta misericordiosa a un gesto
poco amable; la esperanza que Dios
inspiró, por nuestra intercesión, a
quienes sufrían por cualquier
motivo; el consuelo que recibieron
vivos y difuntos por nuestro
recuerdo –memento– en la Santa
Misa, metidos en la oración de Jesús
al Padre, en el Espíritu Santo.

Acabamos así este breve recorrido
por las obras de misericordia, que
son en realidad «infinitas, cada una
con su sello personal, con la historia
de cada rostro. No son solamente las
siete corporales y las siete



espirituales en general. O más bien,
estas, así numeradas, son como las
materias primas –las de la vida
misma–: cuando las manos de la
misericordia las tocan y las moldean,
se convierten cada una de ellas en
una obra artesanal. Una obra que se
multiplica como el pan en las
canastas, que crece
desmesuradamente como la semilla
de mostaza»[26].

Carlos Ayxelá

[1] Francisco, 3ª meditación en el
Jubileo de los sacerdotes, 2-VI-2016.

[2] El Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica las enumera así:
enseñar al que no sabe; dar buen
consejo al que lo necesita; corregir al
que yerra; perdonar las injurias;
consolar al triste; sufrir con



paciencia los defectos de los demás;
rogar a Dios por vivos y difuntos.

[3] San Josemaría, Forja, 563.

[4] San Josemaría, Conversaciones,
75.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 273.

[6] San Josemaría, Amigos de Dios,
76.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
179.

[8] Francisco, 1ª meditación en el
Jubileo de los sacerdotes, 2-VI-2016.

[9] W. Shakespeare, El mercader de
Venecia, Acto IV, Escena I. Cfr.
Francisco, Mensaje para la 50
Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24-I-2016.

[10] San Josemaría, Apuntes tomados
de una meditación, II-1972, citado en 



Es Cristo que pasa, Edición crítico-
histórica preparada por Antonio
Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Gn 9,22-23.

[12] Francisco, Homilía, 28-III-2013.

[13] Cfr. Javier Echevarría, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertuliano, ad Nationes, 1, 1.
También San Agustín aborda esta
cuestión en In Evangelium Ioannis
Tractatus, 89 y 90.

[16] Francisco, Ex. Ap. Amoris
Laetitia (19-III-2016), 322.

[17] Los salmos se hacen eco con
frecuencia de esta dificultad del
creyente. Cfr. p.ej. Sal 42 (41),10-12;
44 (43),10-26; 73 (72).

[18] Via Crucis, VII estación, 3.



[19] Francisco, Evangelii Gaudium,
265.

[20] San Josemaría, Discurso en el
Centro ELIS, con motivo de su
inauguración, 21-XI-1965 (en 
Josemaría Escrivá de Balaguer y la
universidad, Pamplona, Eunsa 1993,
84).

[21] Misal Romano, Pentecostés,
Secuencia Veni Sancte Spiritus

[22] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 226

[23] Francisco, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Amigos de Dios, 306.

[25] Catecismo de la Iglesia Católica,
2635.

[26] Francisco, 3ª meditación en el
Jubileo de los sacerdotes, 2-VI-2016.
Cfr. Mt 13,31-32; 14,19-20.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/las-obras-de-
misericordia-espirituales/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/las-obras-de-misericordia-espirituales/
https://opusdei.org/es/article/las-obras-de-misericordia-espirituales/
https://opusdei.org/es/article/las-obras-de-misericordia-espirituales/

	La ternura de Dios (VI): Una serena atención: las obras de misericordia espirituales

