opusdei.org

La ternura de Dios
(VI): Una serena
atencion: las obras
de misericordia
espirituales

Las obras de misericordia
espirituales atienden al hambre
y a la sed, a la desnudez y al
desamparo, a la enfermedad y a
la cautividad que experimenta,
en tantas formas diversas, el
corazon humano.

02/09/2016



La Iglesia tiene la sabiduria de una
buena madre, que sabe lo que
necesitan sus hijos para crecer sanos
y fuertes, en el cuerpo y en el
espiritu. Con las obras de
misericordia, nos invita a descubrir
siempre de nuevo que tanto el
cuerpo como el alma de nuestros
hermanos los hombres necesitan de
cuidados, y que Dios nos confia a
cada uno esa custodia atenta. «El
objeto de la misericordia es la misma
vida humana en su totalidad.
Nuestra vida misma en cuanto
“carne” estd hambrienta y sedienta,
necesitada de vestido, casa y visitas,
asi como de un entierro digno, cosa
que nadie puede darse a si mismo
(...). Nuestra vida misma, en cuanto
“espiritu”, necesita ser educada,
corregida, animada, consolada (...).
Necesitamos que otros nos
aconsejen, nos perdonen, nos
aguanten y recen por nosotros»[1].



Vamos a considerar ahora las obras
espirituales, que atienden al hambre
y a la sed, a la desnudez y al
desamparo, a la enfermedad y a la
cautividad que experimenta, en
tantas formas diversas, el corazon
humano: formas de mendicidad
espiritual que a todos nos aquejan, y
que descubrimos también, si no nos
dormimos, a nuestro alrededor[2].
Aun con el peso que llevemos a
nuestras espaldas, Dios espera que
nuestro corazon se conmueva como
el suyo, que no se insensibilice ante
las necesidades de los demas. «En
medio de tanto egoismo, de tanta
indiferencia —jcada uno a lo suyo!-,
recuerdo aquellos borriquitos de
madera, fuertes, robustos, trotando
sobre una mesa... -Uno perdio una
pata. Pero seguia adelante, porque se
apoyaba en los otros»[3].

La misericordia de todos los dias



San Josemaria recordaba en una
ocasion su alegre experiencia de
generosidad cristiana, confirmada a
lo largo de los afios: «conozco miles
de estudiantes (...) que han
renunciado a construirse su pequefio
mundo privado, dandose a los demas
mediante un trabajo profesional, que
procuran hacer con perfeccion
humana, en obras de ensefianza, de
asistencia, sociales, etc., con un
espiritu siempre joven y lleno de
alegria»[4]. Donde hay un cristiano
que se reconoce «como marcado a
fuego por esa mision de iluminar,
bendecir, vivificar, levantar, sanar,
liberar», encontramos «la enfermera
de alma, el docente de alma, el
politico de alma, esos que han
decidido a fondo ser con los demas y
para los demas. Pero si uno separa la
tarea por una parte y la propia
privacidad por otra, todo se vuelve
gris y estara permanentemente
buscando reconocimientos o
defendiendo sus propias



necesidades»[5]. «<Hombres todos, y
todos hijos de Dios, no podemos
concebir nuestra vida como la
afanosa preparacion de un brillante
curriculum, de una lucida
carrera»[6]. Es 1dgico que nos
ilusionemos con los horizontes que
se abren ante nosotros en nuestro
trabajo; pero esa ilusion, si no quiere
ser delirio —«vanidad de

vanidades» (Qo 1,2)-, debe estar
inspirada por la pasion de iluminar
las inteligencias, pacificar las
tensiones, confortar los corazones.

Todos incidimos de un modo u otro
en la cultura y en la opinion publica:
no solo los escritores, los profesores
o0 los profesionales de la
comunicacion. Cada uno a su modo
puede hacer mucho por «ensefiar al
que no sabe», «dar buen consejo al
que lo necesita» y «corregir al que se
equivoca»: a quienes son victimas,
aun sin saberlo, de la superficialidad
o de las ideologias; a quienes tienen



sed de saber, de beber de las fuentes
de la sabiduria humana y divina; a
quienes no conocen a Cristo, «ni han
visto la belleza de su rostro, ni saben
la maravilla de su doctrina»[7] El
esfuerzo por pensar la fe, de modo
que se perciba el resplandor de la
verdad; la disposicion a complicarse
la vida organizando medios de
formacion en los contextos mas
diversos; la ilusion por dar forma
cristiana a la propia profesion,
purificandola de abusos y abriéndole
horizontes; el interés de los
profesores por hacer crecer a sus
alumnos; la iniciativa para orientar
con nuestra experiencia a quienes se
abren paso en el mundo profesional;
la disposicion a ayudar o aconsejar a
los colegas en sus dificultades; el
apoyo a los jovenes que no se
deciden a formar una familia a causa
de la precariedad de sus condiciones
de trabajo; la nobleza y la valentia de
«corregir al que se equivoca»... Estas,
y otras actitudes que van mucho mas



alla de éticas minimalistas, dan
forma a la misericordia ordinaria que
Dios pide a los cristianos de la calle.

Aunque sin duda conviene dar vida a
proyectos alli donde tengamos
posibilidad de dar una mano, el
terreno habitual de la misericordia
es un dia a dia del trabajo regido por
la pasion de ayudar: ¢qué mas puedo
hacer? ;a quién mas puedo implicar?
Todo esto es misericordia en acto, sin
horarios, sin calculos: «una
misericordia dindmica, no como un
sustantivo cosificado y definido, ni
como adjetivo que decora un poco la
vida, sino como verbo —-misericordiar
y ser misericordiados—»[8].

Arropar la debilidad del otro

Este binomio —misericordiary ser
misericordiados— se hace eco de la
bienaventuranza mas especifica de
este aflo jubilar: «bienaventurados
los misericordiosos, porque
alcanzaran misericordia» (Mt 5,7): se



abrira paso en ellos la misericordia,
porque al darla la recibiran de lo
alto. El genio de Shakespeare lo
sintetiz6 asi: «La misericordia no es
obligatoria; cae como la dulce lluvia
del cielo sobre la tierra que esta bajo
ella. Es una doble bendicién: bendice
al que la concede y al que la
recibe»[9].

A los misericordiosos, pues, el Sefior
no les promete solo clemencia y
comprension al final de sus dias, sino
también una medida generosa de
dones —el ciento por uno (Mt 19, 29)-
para esta vida: el misericordioso
percibe mas intensamente como Dios
le perdona y le comprende; se alegra
a su vez perdonando y
comprendiendo, aunque duela; y
experimenta también la alegria de
ver como la misericordia de Dios se
contagia, a través de €], a los demas.
«Porque lo necio de Dios es mas
sabio que los hombres, y 1o débil de
Dios es mas fuerte que los



hombres» (1 Co 1,25). Cuando
ahogamos el mal con abundancia de
bien; cuando evitamos que la dureza
de los demds nos endurezca el
corazon, y no respondemos a la
frialdad con mas frialdad; cuando
nos resistimos a volcar sobre quienes
nos rodean nuestras dificultades;
cuando nos esforzamos por
sobreponernos a nuestra
susceptibilidad y a nuestro amor
propio, entonces libramos «las
batallas de Dios (...). No hay mas
remedio que tomarse con empefio
esta hermosisima guerra de amor, si
de verdad queremos conseguir la paz
interior, y la serenidad de Dios para
la Iglesia y para las almas»[10].

Otra de las obras de misericordia
espirituales consiste en «sufrir con
paciencia los defectos de los demas».
No se trata solo de no poner en
evidencia al otro, de no sefialarle con
el dedo: la misericordia arropa la
debilidad del otro, como los hijos de



Noé[11], aunque al arroparle note el
«olor» de sus defectos. Una
misericordia distante no seria
misericordia. El «olor a oveja»[12] -
porque todos en la Iglesia somos
«oveja y pastor»[13]- no suele ser
agradable, pero exponerse a él es un
sacrificio que, realizado sin
aspavientos, sin que se note, tiene un
aroma muy agradable a Dios: el
bonus odor Christi[14]. «Cuando
ayunes, perfuma tu cabeza y lavate
la cara, para que no adviertan los
hombres que ayunas, sino tu Padre,
que esta en lo oculto» (Mt 6,17-18)

La misericordia invierte una facil
tendencia a ser exigentes con los
demas, y transigentes con nosotros
mismos. Descubrimos entonces con
frecuencia que lo que nos parecia un
defecto era simplemente una etiqueta
que habiamos puesto al otro, quiza
por un episodio aislado, o por una
impresion a la que habiamos dado
demasiada importancia; un «juicio



sumario» que cristalizg, y que nos
impide verle como es, porque
percibimos solo esa cara negativa,
ese rasgo hinchado por nuestro amor
propio. La misericordia de Dios nos
ayuda a evitar y, en su caso, a
levantar esos dictdmenes severos, de
los que a veces no somos demasiado
conscientes. También aqui rige
aquella sentencia tan sabia de
Tertuliano de que «dejan de odiar
quienes dejan de ignorar, desinunt
odisse qui desinunt ignorare»[15]. Un
reto de la misericordia ordinaria,
pues, es conocer mejor a quienes nos
rodean, y evitar etiquetarles: padres,
hijos, hermanos; vecinos, colegas...
Ademas, cuando comprendemos a
una persona, cuando no
desesperamos de ella, la ayudamos a
crecer; y en cambio, la fijacion en las
insuficiencias produce una tension,
un agarrotamiento con el que
dificilmente brota lo mejor de cada
uno. Toda nuestra relacion con los
demas, especialmente en la familia,



debe ser «un “pastoreo”
misericordioso»: sin paternalismos,
«cada uno, con cuidado, pinta y
escribe en la vida del otro»[16]

Hace falta también misericordia para
llevar sin resentimiento la dureza
con la que los demas a veces puedan
tratarnos. No es facil querer cuando
uno recibe coces o indiferencia, pero
«si saludais solamente a vuestros
hermanos, ;qué hacéis de mas? ¢|No
hacen eso también los paganos?» (Mt
5,47). El aire cristiano no se
caracteriza solo por la mutua
comprension sino también por la
disposicion a reconciliarse cuando
fallamos o cuando nos tratan con
desdén. La actitud sincera de
«perdonar las ofensas» es la unica
via para romper las espirales de
incomprension que vemos alzarse a
nuestro alrededor y que son, casi
siempre, espirales de
desconocimiento mutuo. No es esta
una actitud idealista para ingenuos



que no estan en contacto con la
mezquindad o con el cinismo, sino
«fuerza de Dios» (1 Co 1, 19): una
brisa suave, capaz de derrumbar las
estructuras mas imponentes.

Enviados a consolar

«Bendito sea el Dios y Padre de
nuestro Sefior Jesucristo, el Padre de
las misericordias y Dios de toda
consolacion, que nos consuela en
todas nuestras tribulaciones, para
que también nosotros seamos
capaces de consolar a los que se
encuentran en cualquier tribulacion,
mediante el consuelo con que
nosotros mismos somos consolados
por Dios» (2 Co 1,3-4). El cristiano
sufre como los demas hombres; sufre
a veces mas por las incomprensiones
o0 por las dificultades que le crea su
fidelidad a Dios[17]; pero a la vez los
sufrimientos se le hacen mas ligeros,
porque tiene el consuelo de su Padre.
«Esta es tu seguridad, el fondeadero



donde echar el ancla, pase lo que
pase en la superficie de este mar de
la vida. Y encontraras alegria,
reciedumbre, optimismo,
jvictoria!»[18] El consuelo que Dios
nos da nos hace capaces de consolar;
nos envia al mundo a consolar,
porque «nuestra tristeza infinita solo
se cura con un infinito amor»[19].

Para «consolar al que esta triste» es
necesario aprender a leer las
necesidades de los demas. Hay
personas que estan tristes porque
experimentan la «<amargura que
proviene de la soledad o de la
indiferencia»[20]; otras porque estan
sometidas a mucha tension y
necesitan descansar: se tratara de
acompanfarlesy, a veces, de
ensefiarles a descansar, porque
nunca aprendieron ese arte. Un buen
hijo de Dios procura emular la tarea
discreta del verdadero Consolador,
«descanso en el trabajo, alivio en el
calor, consuelo en el llanto»[21]:



atender a los demas sin hacerles
notar que les estamos dedicando
tiempo, sin que tengan la impresion
de que les concedemos audiencia, o
de que les gestionamos. «Estamos
hablando de una actitud del corazén,
que vive todo con serena atencion,
que sabe estar plenamente presente
ante alguien sin estar pensando en lo
que viene después, que se entrega a
cada momento como don divino que
debe ser plenamente vivido»[22] Un
hijo de Dios camina por la existencia
con la conviccion profunda de que
«cada persona es digna de nuestra
entrega»[23]: la sonrisa, la
disposicion a ayudar, el interés
verdadero por los demds, también
por aquellos a quienes ni siquiera
conocemos, pueden cambiarles el
dia, y a veces la vida.

Con todos, conocidos y desconocidos,
nuestra misericordia encontrara un
«cauce ancho, manso y seguro»[24]
en la oracion: «Interceder, pedir en



favor de otro, es, desde Abraham, lo
propio de un corazén conforme a la
misericordia de Dios»[25]. Por eso la
Iglesia nos alienta a «rogar a Dios por
vivos y difuntos». Una de nuestras
alegrias en el cielo sera descubrir el
bien que hizo a tantas personas una
brevisima oracion en medio del
ajetreo del trafico o del transporte
publico, a veces quiza como
respuesta misericordiosa a un gesto
poco amable; la esperanza que Dios
inspiro, por nuestra intercesion, a
quienes sufrian por cualquier
motivo; el consuelo que recibieron
vivos y difuntos por nuestro
recuerdo -memento- en la Santa
Misa, metidos en la oracion de Jesus
al Padre, en el Espiritu Santo.

Acabamos asi este breve recorrido
por las obras de misericordia, que
son en realidad «infinitas, cada una
con su sello personal, con la historia
de cada rostro. No son solamente las
siete corporales y las siete



espirituales en general. O mas bien,
estas, asi numeradas, son como las
materias primas -las de la vida
misma-: cuando las manos de la
misericordia las tocan y las moldean,
se convierten cada una de ellas en
una obra artesanal. Una obra que se
multiplica como el pan en las
canastas, que crece
desmesuradamente como la semilla
de mostaza»[26].

Carlos Ayxela

[1] Francisco, 3% meditacion en el
Jubileo de los sacerdotes, 2-VI-2016.

[2] E1 Compendio del Catecismo de la
Iglesia Catdlica las enumera asi:
ensefiar al que no sabe; dar buen
consejo al que lo necesita; corregir al
que yerra; perdonar las injurias;
consolar al triste; sufrir con



paciencia los defectos de los demas;
rogar a Dios por vivos y difuntos.

[3] San Josemaria, Forja, 563.

[4] San Josemaria, Conversaciones,
75.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 273.

[6] San Josemaria, Amigos de Dios,
76.

[7] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
179.

[8] Francisco, 12 meditacion en el
Jubileo de los sacerdotes, 2-VI-2016.

[9] W. Shakespeare, El mercader de
Venecia, Acto IV, Escena I. Cfr.
Francisco, Mensaje para la 50
Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 24-1-2016.

[10] San Josemaria, Apuntes tomados
de una meditacion, II-1972, citado en



Es Cristo que pasa, Edicion critico-
historica preparada por Antonio
Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Gn 9,22-23.
[12] Francisco, Homilia, 28-111-2013.

[13] Cfr. Javier Echevarria, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertuliano, ad Nationes, 1, 1.
También San Agustin aborda esta
cuestion en In Evangelium Ioannis
Tractatus, 89 y 90.

[16] Francisco, Ex. Ap. Amoris
Laetitia (19-11I-2016), 322.

[17] Los salmos se hacen eco con
frecuencia de esta dificultad del
creyente. Cfr. p.ej. Sal 42 (41),10-12;
44 (43),10-26; 73 (72).

[18] Via Crucis, VII estacion, 3.



[19] Francisco, Evangelii Gaudium,
265.

[20] San Josemaria, Discurso en el
Centro ELIS, con motivo de su
inauguracion, 21-XI-1965 (en
Josemaria Escriva de Balaguery la
universidad, Pamplona, Eunsa 1993,
84).

[21] Misal Romano, Pentecostés,
Secuencia Veni Sancte Spiritus

[22] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 226

[23] Francisco, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Amigos de Dios, 306.

[25] Catecismo de la Iglesia Catdlica,
2635.

[26] Francisco, 32 meditacion en el
Jubileo de los sacerdotes, 2-VI-2016.
Cfr. Mt 13,31-32; 14,19-20.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/las-obras-de-
misericordia-espirituales/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/las-obras-de-misericordia-espirituales/
https://opusdei.org/es/article/las-obras-de-misericordia-espirituales/
https://opusdei.org/es/article/las-obras-de-misericordia-espirituales/

	La ternura de Dios (VI): Una serena atención: las obras de misericordia espirituales

