
opusdei.org

Las buenas maneras

La cortesía, la afabilidad, la
urbanidad, y sus afines, son
hermanas pequeñas de otras
virtudes más grandes. Y la
familia es el ámbito donde
mejor se aprenden, sea cual sea
la edad. Editorial sobre las
buenas maneras.

16/05/2013

Si se piensa cómo han evolucionado
los modales en el curso del tiempo, o
cómo cambian de región en región,
sería fácil deducir que se trata de
algo puramente convencional, que se



puede modificar o incluso trasgredir
a placer.

Y, sin embargo, parece que lo
fundamental, en términos de
cortesía, se mantiene: todos hemos
oído frases como: “por su
comportamiento, se nota que es de
buena familia” o “¡qué niño más
educado!”, y si las han dicho de
nosotros probablemente nos hemos
sentido halagados.

Las virtudes humanas, que son el
fundamento de las sobrenaturales,
están en la base de los usos y
costumbres de los pueblos, de lo que
normalmente se entiende como
urbanidad o educación.

Quizá no se pueda decir que la
afabilidad, la condición de quien es
agradable en el trato y la
conversación, sea la virtud más
importante. Pero genera un
sentimiento de empatía, de
cordialidad, de comprensión, que es



difícil de explicar o de suplir de otros
modos.

La urbanidad nos muestra algo sin lo
cual no se puede habitar en sociedad,
nos enseña a ser humanos, civiles. La
cortesía, la afabilidad, la urbanidad,
y sus afines, son hermanas pequeñas
de otras virtudes más grandes. Pero
su particularidad reside en que sin
ellas la convivencia se haría ingrata.
Es más, en la práctica, una persona
grosera y descortés a duras penas
podrá vivir la caridad.

Mirando a Jesús

Nos ha podido pasar, en algún
momento de la vida, que ante una
conducta o una actuación poco
correcta por nuestra parte se nos
ocurra: “¿qué habrán pensado de
mí?, ¿por qué hice yo eso?, o ¡qué
mal he quedado!”.

El Evangelio nos ha dejado una
página que describe dos actitudes



enfrentadas, la de un
“biempensante” de la época, y la de
una pecadora[1]. Simón, el fariseo,
ha organizado una comida acorde
con la categoría del invitado, alguien
a quien tienen por un profeta.
Seguramente ha discurrido cómo
distribuir a los comensales, la
atención del servicio, los platos que
ofrecería y los temas de conversación
que le gustaría proponer al Maestro.
Había que quedar bien, ante la
sociedad que contaba y ante el
huésped principal. Pero se olvida de
algunos detalles que el Señor ha
echado de menos.

¿Ves a esta mujer? Entré en tu casa
y no me diste agua para los pies.
Ella en cambio me ha bañado los
pies con sus lágrimas y me los ha
enjugado con sus cabellos. No me
diste el beso. Pero ella, desde que
entré no ha dejado de besar mis
pies. No has ungido mi cabeza con



aceite. Ella en cambio ha ungido
mis pies con perfume[2].

A primera vista, podrían parecer
pequeñeces insignificantes. Sin
embargo, Jesús, perfecto Dios y
hombre perfecto, nota su falta. San
Josemaría, que ha contemplado con
gran hondura la realidad de la
encarnación del Hijo de Dios, que se
manifiesta también en gestos que a
unos ojos desamorados podrían
pasar desapercibidos, comenta a
propósito de este pasaje: Jesucristo 
trae la salvación, y no la
destrucción de la naturaleza; y
aprendemos de Él que no es
cristiano comportarse mal con el
hombre, criatura de Dios, hecho a
su imagen y semejanza (cfr. Gn1,
26)[3].

Encontramos aquí enseñanzas para
quien desea santificar y santificarse
en las distintas veredas del mundo.
Máxime, cuando la misma



naturaleza humana, con sus
disposiciones y facultades, ha sido
elevada por el Señor.

No hay nada, por pequeño o anodino
que parezca, que no se pueda llevar a
Dios: tanto si coméis, como si
bebéis, o hacéis cualquier otra
cosa, hacedlo todo para gloria de
Dios[4]. Todas las actividades
honradas ya han sido redimidas, de
modo que todas, realizadas en unión
con Él, pueden ser corredentoras.

Las virtudes son personales, de la
persona; pero es fácil constatar que
la persona no es una “pieza aislada”;
vivimos en relación con el mundo,
coexistimos con otros: somos
independientes y a la vez
dependemos de los demás:nos
ayudamos o nos perjudicamos.
Todos somos eslabones de una
misma cadena[5].

Las virtudes poseen también este
carácter social. No son para el



lucimiento personal, para fomentar
el egoísmo, sino, en definitiva, para
los demás. ¿Por qué nos sentimos tan
a gusto con algunos, y quizá menos
con otros? Probablemente, porque
aquel nos escucha, vemos que nos
comprende, no muestra prisa, da
serenidad, no se impone, sugiere,
respeta, es discreto, pregunta lo
justo.

Quien sabe convivir, congeniar,
compartir, ofrecer, acoger, dar paz,
está en camino de ser
verdaderamente virtuoso. Jesús nos
enseña que, si faltan algunas
condiciones, la buena convivencia se
deteriora. El civismo es quizá la
mejor forma de presentación. Y las
que podríamos llamar virtudes del
trato constituyen el presupuesto y la
base donde engarzar la joya de la
caridad.

Las virtudes de la mesa



Es muy frecuente, y cada vez se
extiende a más estratos de la
sociedad, el que tanto el padre como
la madre trabajen fuera del hogar.
Son necesarios los dos sueldos para
mantener la economía doméstica.
Las dificultades que imponen
horarios y distancias para que
coincida la familia al completo
resultan con frecuencia notables,
especialmente en las grandes
ciudades. Y, ¡menos mal! –pensarán
muchas madres–, que los niños
pueden almorzar en la escuela.

No es que antes, cuando era más fácil
comer en familia, esas reuniones
fueran la gloria: pues a veces los
chicos se peleaban o protestaban por
lo que se les servía, y los padres los
reñían... Más o menos, como ahora:
las situaciones, en el fondo, han
cambiado poco; pero se trata, hoy
como ayer, de aprovechar las
oportunidades que nos ofrece la
vida, y entrenarse en convertir los



contratiempos en ocasiones
formativas.

¿Cuántas veces hemos pensado en
transformar, por ejemplo, las cenas
de cada día o las comidas de los fines
de semana en reuniones familiares?
Hay ya estudios donde chicos y
chicas señalan “comer en familia”
como la actividad más importante
para ellos.

Estar con las personas que nos
quieren, compartir, ser
comprendidos son modos de
socializar, de aprender a darse a los
otros. Mejora las relaciones entre los
miembros de la familia, proporciona
a los padres momentos informales
para conocer mejor a sus hijos y
anticiparse a posibles dificultades.

Cuántos detalles de educación sobre
los que incidir: “te agradezco mucho
que vayas a por sal”. “¿Te has lavado
las manos antes de sentarte a la
mesa?”. “Ponte derecho, y no cruces



las piernas cuando comes”. “¿Puedes
ayudar a tu hermano a preparar (o a
quitar) la mesa”. “El pan no se tira”.
“Agarra bien el tenedor”. “Corta la
carne en trozos pequeños, y no
hables con la boca llena”. “Hay que
comer no solo con el estómago, sino
con la cabeza, y se come todo lo que
uno se ha servido, guste o no guste”.
“La sopa a la boca, no la boca al
plato”. “Límpiate antes de beber, y
no hagas ruido”. “No bebas con el
codo apoyado en la mesa”.

Algunos son avisos que cambian
según los lugares, otros –bastantes–
son más universales. Quizá parezcan
negativos –aunque no hará falta
decirlos todos, ni continuamente–,
pero vistos como afirmaciones
hablan de la consideración que
hemos de tener por los demás; cosas
pequeñas que revelan corrección,
cortesía, higiene; muestras de
solicitud sobre aspectos que tal vez



por inadvertencia podrían molestar
a alguno.

En las comidas, se pueden aprender
cosas elementales como cuánto es
razonable que me sirva, teniendo en
cuenta que hay otros comensales; o a
no comer fuera de horas, y así
apreciar mejor lo que me dan. Por
otra parte, comer juntos no es solo
un hecho social. También es cultura
en el sentido más noble y riguroso
del término.

La cultura, como muchos autores
han puesto de manifiesto, está
relacionada con el culto. Dar el culto
debido a Dios es parte de la
naturaleza humana, que también se
hace cultura en forma de ritos e
instituciones. ¡Qué modo más
estupendo de dar al Señor toda su
gloria, si el “rito” de la comida es
precedido por una oración!; si
invocamos la bendición de Dios
sobre la familia y los dones que



estamos por recibir; si agradecemos
al Señor el pan que se nos ofrece
cada día, y rezamos por quien lo ha
preparado, y por quien vive en la
indigencia.

Bendecir la mesa es una costumbre
que ayuda a interiorizar el hecho de
que Dios está de continuo a nuestro
lado, a dar gracias por lo que
recibimos, y a respetar a los demás
en la convivencia cotidiana.

Mantener el buen tono

En torno a la mesa y en tertulias
familiares, se prepara a los hijos para
la vida en sociedad. Cada vez es más
claro que el lema del “todo vale” no
se ajusta a la realidad. Una persona a
la que molesta cualquier cosa o que
discute todo, resulta un compañero
de trabajo complicado.

Uno que no se presenta bien cuando
ha de atender al público, demuestra
poca estima de sí mismo y por los



otros, y no comunica una gran
confianza, al menos a primera vista.
Expresarse con corrección, saber
intervenir en una conversación o
esperar el turno, aprender a
presentarse con decoro, en el vestido
y en el adorno, son aspectos de la
vida en sociedad.

Más que la moda, lo que nos aleja de
la vulgaridad es el estilo. Tener estilo,
tener clase se caracteriza por la
sobriedad y el equilibrio, por la
capacidad de conciliar extremos y
contrastes; y menos, por ir a la moda.

El estilo forma parte de nuestra
personalidad. Es importante, por
ejemplo, aprender a vestir conforme
a la ocasión. La pulcritud no consiste
tanto en tener un vestuario caro o de
marca, cuanto en llevar la ropa
limpia y planchada.

Y esto los niños lo cultivan en el
hogar, viendo cómo sus padres
actúan en todo momento con



elegancia y discreción. No es lo
mismo asistir a una cena de gala que
estar con los amigos, o en la
intimidad de la familia; no es lo
mismo pasearse de cualquier modo
por los pasillos de la casa, que
ponerse una bata nada más
levantarse de la cama.

También las reuniones familiares –y
entre estas, las comidas– permiten a
los hijos contar sus pequeñas
aventuras en el colegio; y, a los
padres, hacer un comentario
oportuno, o dar un criterio sobre un
determinado comportamiento. Son
ocasiones para poner en común
aficiones, para ilusionarse por los
paseos en la montaña o por la
historia, o para introducir a los hijos
en el fascinante arte de la narración.

Podemos programar excursiones y
visitas artísticas; y desvelar, poco a
poco, aspectos de las tradiciones
familiares y religiosas, o patrióticas,



o culturales. Los niños aprenden a
hablar sin levantar la voz ni gritar y,
más importante, se ejercitan en
escuchar, y se acostumbran a no
interrumpir el hilo de las
conversaciones, a no imponer sus
puntos de vista ni sus exigencias.

En familia, con pequeños detalles nos
cuidamos unos a otros. Nadie se
presenta mal vestido, ni come sin un
mínimo de compostura. Las madres,
sobre todo, piensan en una comida
que le gusta a quien celebra un
aniversario. Cada cual se pasa la
fuente, y está pendiente de lo que
necesitan los demás. Uno ofrece el
pan o el agua a otro antes de
servirse. Se dan las gracias, pues el
agradecimiento fomenta la
concordia, y la concordia la alegría y
la sonrisa.

Después de una buena comida en
familia somos más felices: no solo
con la alegría fisiológica de animal



sano[6], sino porque hemos
compartido con los que más
queremos nuestra intimidad; nos
hemos enriquecido moralmente,
personalmente.

Los comportamientos de los que se
ha hablado ayudan a formar nuestra
interioridad. A orientarse cara a Dios
y cara a los demás. La mujer y el
hombre maduros están anclados en
la realidad, por eso se contentan con
lo que tienen y lo disfrutan a fondo.
Han aprendido a respetarse a sí
mismos, a ser señores de su alma y
de su cuerpo. Se conducen con
naturalidad, prudencia y medida en
toda situación. Perseveran
confiadamente –en la amistad, en su
trabajo, en los objetivos que se han
fijado–, porque más que de recibir
son capaces de dar. Han aprendido a
ser generosos, y salen cada mañana
como el sol, que exultavit ut gigas
ad currendam viam –alegres como
un héroe, a recorrer su camino[7],



con un humor benéfico, que dignifica
cuanto toca.

J.M. Martín (2012)

--------------------------------

[1] Cfr. Lc 7, 36-ss.

[2] Lc 7, 44-46.

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
73.

[4] 1 Co 10, 31.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
76.

[6] Cfr. San Josemaría, Camino, n.
659.

[7] Ps 19, 6.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/las-buenas-
maneras/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/las-buenas-maneras/
https://opusdei.org/es/article/las-buenas-maneras/
https://opusdei.org/es/article/las-buenas-maneras/

	Las buenas maneras

