opusdei.org

La Universalidad de
la Iglesia

Al predicar y al escribir sobre la
Iglesia, san Josemaria se situa
ante esta realidad viva con una
veneracion y amor inseparables
del amor apasionado que
profesa a Jesucristo, Cabeza de
la Iglesia. Para san Josemaria, la
Iglesia es en primer lugar
universal: una, santa, catdlica y
apostolica, gobernada por los
Obispos bajo la autoridad
suprema del Romano Pontifice,
y por eso romana. Mons. Ocariz
desglosa en que términos se
refiere en sus enseflanzas san
Josemaria a la universalidad de
la Iglesia.



22/11/2013

Ocdriz, Fernando. "La Universalidad
de la Iglesia". Scripta Theologica,
may-ago 2002, Vol. 34, Issue 2, p.
557-572 (PDF)

KRk

I. Introduccion

En los escritos y en la predicacion de
san Josemaria, son muy frecuentes
las referencias mas o menos extensas
a la Iglesia, con acentos diversos
segun los contextos; de ordinario,
dirigidas a alimentar la vida
espiritual de sus oyentes o lectores,
mas que con una finalidad
académica. Ademas, a la meditacion
sobre la Iglesia estan dedicadas por
entero dos de sus homilias, que
constituyen una exposicion y defensa
vibrante de los principales aspectos


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/la%20universalidad%20de%20la%20iglesia20171122-105952.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/la%20universalidad%20de%20la%20iglesia20171122-105952.pdf

de la doctrina eclesioldgica catolica,
ante los errores que se estaban
difundiendo en la primera década
después del Vaticano II, a pesar de la
claridad y profundidad de la
ensefianza de este Concilio,
especialmente en la Constitucion
Lumen gentium’.

Al predicar y al escribir sobre la
Iglesia, san Josemaria no se situa
nunca ante un tema abstracto, sino
ante la realidad viva del misterio de
salvacion, con una veneracion y
amor inseparables —manifestacion
necesaria— de su amor apasionado
por Jesucristo. Porque, en efecto, "la
Iglesia es eso: Cristo presente entre
nosotros; Dios que viene hacia la
humanidad para salvarla,
llamandonos con su revelacion,
santificandonos con su gracia,
sosteniéndonos con su ayuda
constante, en los pequeiios y en los
grandes combates de la vida diaria
Un amor a la Iglesia lleno de

"2



admiracion ante su indefectible
santidad originaria, sin ignorar el
pecado presente en sus miembros:
"Gens sancta, pueblo santo,
compuesto por criaturas con
miserias: esta aparente contradiccion
marca un aspecto del misterio de la
Iglesia. La Iglesia, que es divina, es
también humana, porque esta
formada por hombres y los hombres
tenemos defectos: omnes homines
terra et cinis (Ecclo XVII, 31), todos
somos polvo y ceniza"®. Un amor, que
es g0zoso: «jSanta, Santa, Santa!, nos
atrevemos a cantar a la Iglesia,
evocando el himno en honor de la
Trinidad Beatisima. Tu eres Santa,
Iglesia, Madre mia, porque te fundo
el Hijo de Dios, Santo: eres Santa,
porque asi lo dispuso el Padre, fuente
de toda santidad; eres Santa, porque
te asiste el Espiritu Santo, que mora
en el alma de los fieles, para ir
reuniendo a los hijos del Padre, que
habitaran en el Iglesia del Cielo, la
Jerusalén eterna»”.



Si ordenasemos los principales temas
de la eclesiologia en un esquema
sistematico, no seria dificil
desarrollarlo en buena parte con
textos de san Josemaria. Resultaria
una exposicion amplia y penetrada
de espiritualidad. Sin embargo,
pienso que, de este modo,
dificilmente se podrian subrayar
adecuadamente e incluso captar los
rasgos mas caracteristicos de la
vision que de la Iglesia tuvo y
transmitio san Josemaria. Por esto,
seguiré un esquema diverso, menos
sistematico y sin pretensiones de
exhaustividad, pero que me parece
mas apto para captar algunos de esos
rasgos; concretamente, 1os mas
directamente relativos a la
universalidad de la Iglesia que dan
pie, a su vez, para poner de relieve
otros matices eclesiologicos
importantes de la ensefianza del
Fundador del Opus Dei.



Para san Josemaria, la Iglesia es en
primer lugar la Iglesia universal: una,
santa, catolica y apostolica,
gobernada por los Obispos bajo la
autoridad suprema del Romano
Pontifice, y por eso romana: «Yo
saboreo esta palabra: jromana! Me
siento romano, porque romano
quiere decir universal, catolico;
porque me lleva a querer
tiernamente al Papa, il dolce Cristo in
terra, como gustaba repetir Santa
Catalina de Siena»’. En estas
afirmaciones —y en otras muchas
semejantes— se trasluce claramente
la recta eclesiologia, que reconoce la
prioridad temporal y ontoldgica de la
Iglesia universal sobre cada concreta
Iglesia particular®, evitando, a la vez,
cualquier forma de universalismo
unilateral. Efectivamente, san
Josemaria tuvo siempre muy viva la
conciencia de que la Iglesia universal
se hace presente y obra —«inest et
operatur»’- en las Iglesias
particulares. De ahi, junto a la plena



e incondicionada adhesion al Sucesor
de Pedro, su union con los Obispos
diocesanos, siempre afirmada y
vivida como algo esencial a 1a unidad
de la Iglesia; «una unidad que sdlo da
el Papa, para toda la Iglesia; y el
Obispo, en comunion con la Santa
para Sede, para la di6cesis»®.

II. Universalidad de la vocacion y
mision in Ecclesia

Como aspecto integrante de la
universalidad-catolicidad, san
Josemaria comprendio muy
profundamente el ser Iglesia de todos
los fieles, con la correspondiente
percepcion de la vocacion universal
a la santidad y al apostolado9. Desde
hace ya mas de setenta afos, predico
no solo que todas y cada una de las
personas son destinatarias de esa
vocacion, sino también que todas las
circunstancias de la vida pueden ser
lugar y medio de santificacion.



Por ejemplo, leemos en un texto
fechado en 1930: «Hemos venido a
decir, con la humildad del que se
sabe pecador y poca cosa —homo
peccator sum (Lc 5,8), decimos con
Pedro—, pero con la fe de quien se
deja guiar por la mano de Dios, que
la santidad no es cosa para
privilegiados: que a todos nos llama
el Sefior, que de todos espera Amor:
de todos, estén donde estén; de todos,
cualquiera que sea su estado, su
profesion o su oficio. Porque esa vida
corriente, ordinaria, sin apariencia,
puede ser medio de santidad: no es
necesario abandonar el propio
estado en el mundo, para buscar a
Dios, si el Sefior no da a un alma la
vocacion religiosa, ya que todos los
caminos de la tierra pueden ser
ocasion de un encuentro con
Cristo»".

Esta doctrina no era habitual en
aquella época, y tampoco después,
durante muchos afios. El hecho de



que todos son llamados a la santidad,
se puede encontrar mas 0 menos
explicitamente en la predicacion y en
las obras escritas de muchos santos y
maestros de espiritualidad de
cualquier tiempo''. Pero esta
santidad se solia considerar mas bien
como una posibilidad remota para la
generalidad de los cristianos, entre
los que solo algunos podian de
hechoemprender el camino hacia
ella.

Todavia menos difundida se
encontraba la comprension de que
todas las situaciones y circunstancias
de la vida ordinaria pueden y deben
ser lugar y medio de comunion con
Dios. Escribia el fundador del Opus
Dei: «Qué clara estaba, para los que
sabian leer en el Evangelio, esa
llamada universal a la santidad en la
vida ordinaria, en la profesion, sin
abandonar el propio ambiente! Sin
embargo, durante siglos, no la
entendieron la mayoria de los



cristianos: no se pudo dar el
fendmeno ascético de que muchos
buscaran asi la santidad, sin salirse
de su sitio, santificando la profesion
y santificandose con la profesion. Y
muy pronto, a fuerza de no vivirla,
fue olvidada la doctrina»". Hoy,
sobre todo después del Concilio
Vaticano I, esta doctrina se ha
difundido ampliamente y se
encuentra explicitamente enunciada
en el Catecismo de la Iglesia
Catélica", aunque sigue siendo muy
necesario el empefio para que sea
doctrina vivida®.

La vocacion cristiana a la santidad
es, a la vez e inseparablemente,
llamada universal al apostolado”;
que no es funcion de unos pocos
(sacerdotes, misioneros, etc.) sino de
todos los cristianos, pues
«corresponde a los millones de
mujeres y de hombres cristianos que
llenan la tierra, llevar a Cristo a todas
las actividades humanas, anunciando



con sus vidas que Dios ama a todos y
quiere salvar a todos»".

La conciencia de la llamada
universal a la santidad ayuda a
contemplar con mayor profundidad
a la Iglesia como convocacion
(«ekklesia») de los santos'®. A su vez,
la dimension apostolica de esta
vocacion nos permite captar un
peculiar e importante aspecto de la
sacramentalidad de la Iglesia: que es
santificadora no solo a través de sus
acciones propiamente sagradas, sino
que ademads puede y debe serlo
mediante la vida de todos los fieles.

La llamada divina a la santidad
implica también la mision de liberar
la creacion del desorden y de
reconciliar todas las cosas con Dios;
es decir, de santificar el mundo. Se
trata de lo que podria llamarse
dimension cosmica de la vocacion
cristiana y, por tanto, de la mision de
la Iglesia: «Todas las cosas de la



tierra —escribio san Josemaria—,
también las criaturas materiales,
también las actividades terrenas y
temporales de los hombres, han de
ser llevadas a Dios —y ahora,
después del pecado, redimidas,
reconciliadas—, cada una segun su
propia naturaleza, segun el fin
inmediato que Dios le ha dado, pero
sabiendo ver su ultimo destino
sobrenatural en Jesucristo: porque
quiso el Padre poner en El la plenitud
de todo sery reconciliar por El todas
las cosas consigo, restableciendo la
paz entre el cielo y la tierra, por
medio de la sangre que derramo en la
cruz (Col 1,19 y 20). Hemos de poner
a Cristo en la cumbre de todas las
actividades humanas»".

Se alcanza asi, dentro de nuestra
inevitable limitacion ante el misterio
sobrenatural, una mas completa
vision eclesioldgica: la Iglesia es el
mismo mundo en cuanto
reconciliado con Dios en Cristo, como



explica San Agustin: «<mundus
reconciliatus, Ecclesia»®.

Afirmar el caracter santificable y
santificador de las realidades
terrenas y, de manera particular, del
trabajo profesional, tiene sentido en
un contexto teologal que, ajeno a
cualquier naturalismo, lleva consigo
el reconocimiento tedrico y practico
del primado de la gracia*. La fuerza
que santifica el mundo nos es dada
por Jesucristo en el Espiritu Santo, de
modo eminente en la Sagrada
Eucaristia, sacramento y sacrificio
por el que se edifica la Iglesia —«quo
in hoc tempore consociatur
Ecclesia»™-, pues en ella el Sefior,
dandonos su Cuerpo, nos transforma
en un mismo Cuerpo®. El Sacrificio
eucaristico —ensefia san Josemaria—
«es la donacion misma de la Trinidad
a la Iglesia. Asi se entiende que la
Misa sea el centro y la raiz de la vida
espiritual del cristiano. Es el fin de
todos los sacramentos. En la Misa se



encamina hacia su plenitud la vida
de la gracia, que fue depositada en
nosotros por el Bautismo, y que
crece, fortalecida por la
Confirmacién»**. Desde esta raiz
eucaristica, en la que el misterio de
la Iglesia se realiza y se manifiesta en
su forma mas esencial, toda la vida
del cristiano es vida de la Iglesia Yy,
por tanto, signo e instrumento de la
salvacion, de la santificacion, del
mundo. Como escribe Juan Pablo II,
la santidad es «la dimension que
expresa mejor el misterio de la
Iglesia»™.

III. Universalidad de la Iglesia y
funcion eclesial de los laicos

La mision de santificar el mundo es
de toda la Iglesia y, por tanto, de
todos los fieles: de cada uno segun el
modo correspondiente a su vocacion
personal. Como ha recordado el
Concilio Vaticano II, compete a los
laicos la santificacion del mundo



desde dentro de las actividades y de
las estructuras temporales®.

Precisamente san Josemaria ha sido
reconocido como uno de los
principales precursores de la
doctrina conciliar sobre el laicado®’.
Una doctrina que supera aquella
otra, muy difundida desde antiguo,
que considera que el laico, en
realidad, no es responsable activo de
la mision de la Iglesia sino solo
destinatario®®. Tampoco se trata de
que los laicos simplemente actuen
como «longa manus» de otros (que
serian la Iglesia), pues «son ellos
mismos Iglesia»®, y su mision es la
mision de la Iglesia. Por otra parte,
hay que precisar que los laicos
participan en esta mision; pero no
porque les corresponda de ésta sdlo
una parte (en sentido cuantitativo),
sino porque les corresponde toda esa
mision, pero en un modo particular
entre otros y, solo en este sentido,
parcial. Es decir, aqui la idea de



participacion expresa la naturaleza
organica de la Iglesia, que se
proyecta en el modo de llevar a cabo
su mision: organicamente, con
distincion de funciones esenciales
interdependientes®. Se entiende,
entonces, el sentido en que debe
afirmarse que en la mision de la
Iglesia participan tanto los laicos
como los pastores. Participacion que,
en los dos casos, significa parcialidad
o particularidad modal, no
cuantitativa.

Las realidades terrenas —sociales,
profesionales, familiares, etc.—, en
una palabra, el mundo, no es solo
ambito donde los fieles laicos
realizan la mision de la Iglesia, sino
que este mundo es, ademas, medio o
materia del sacrificio espiritual
correspondiente al sacerdocio real o
comun de los fieles; materia que es
santificada y hecha medio de
santificacion propia y de los demas
hombres. «Todos, por el Bautismo,



hemos sido constituidos sacerdotes
de nuestra propia existencia, para
ofrecer victimas espirituales, que sean
agradables a Dios por Jesucristo (1
Pet IL,5), para realizar cada una de
nuestras acciones en espiritu de
obediencia a la voluntad de Dios,
perpetuando asi la mision del
Dioshombre »*'. Es més, «cada uno
de nosotros ha de ser ipse Christus. El
es el unico mediador entre Dios y los
hombres (cfr. 1 Tim II,5); y nosotros
nos unimos a El para ofrecer, con El,
todas las cosas al Padre. Nuestra
vocacion de hijos de Dios, en medio
del mundo, nos exige que no
busquemos solamente nuestra
santidad personal, sino que vayamos
por los senderos de la tierra, para
convertirlos en trochas que, a través
de los obstaculos, lleven las almas al
Sefor; que tomemos parte como
ciudadanos corrientes en todas las
actividades temporales, para ser
levadura (cfr. Mt XIII,33) que ha de



informar la masa entera (cfr. 1 CorV,
6)»>2,

Aunque la intervencion de los laicos
en las funciones propias de los
pastores —dentro de ciertos limites—
es posible y, en ocasiones, muy
oportuna, de la ensefianza de san
Josemaria, asi como del posterior
magisterio del Vaticano II, resulta
evidente que lo propio de los laicos
no es tomar parte en las funciones de
los ministros sagrados. Por el
contrario, «la especifica
participacion del laico en la mision
de la Iglesia consiste precisamente en
santificar ab intra —de manera
inmediata y directa— las realidades
seculares, el orden temporal, el
mundo»**. Mds concretamente, «el
modo especifico de contribuir los
laicos a la santidad y al apostolado de
la Iglesia es la accion libre y
responsable en el seno de las
estructuras temporales, llevando alli
el fermento del mensaje cristiano. El



testimonio de vida cristiana, la
palabra que ilumina en nombre de
Dios, y la accion responsable, para
servir a los demas contribuyendo a la
resolucion de los problemas
comunes, son otras tantas
manifestaciones de esa presencia con
la que el cristiano corriente cumple
su mision divina»*,

Naturalmente, afirmar la
especificidad de la funcion eclesial
de los laicos, como diversa de la
propia de los pastores, no significa
introducir una division o
contraposicion, sino que «trae
consigo una vision mas honda de la
Iglesia, como comunidad formada
por todos los fieles, de modo que
todos somos solidarios de una misma
mision, que cada uno debe realizar
segun sus personales circunstancias.
Los laicos, gracias a los impulsos del
Espiritu Santo, son cada vez mas
conscientes de ser Iglesia, de tener
una mision especifica, sublime y



necesaria, puesto que ha sido
querida por Dios. Y saben que esa
mision depende de su misma
condicién de cristianos, no
necesariamente de un mandato de la
Jerarquia, aunque es evidente que
deberan realizarla en unién con la
Jerarquia eclesiastica y segun las
ensefianzas del Magisterio: sin unién
con el Cuerpo episcopal y con su
cabeza, el Romano Pontifice, no
puede haber, para un catdlico, union
con Cristo»®,

En conexién con esa honda
comprension de la funcion de los
laicos —de todos los laicos—, se situa
otro aspecto caracteristico del
pensamiento eclesiolégico de [san]
Josemaria: su afirmacion y defensa
de «un anticlericalismo que nos hace
amar mas a la Iglesia, y que es
bueno, porque hay otros
anticlericalismos que son malos»™.
Este anticlericalismo bueno tiene
muchas manifestaciones practicas,



opuestas a las diversas formas de
clericalismo. San Josemaria lo
resumia asi en 1966: «Me gusta que
el catdlico lleve a Cristo no en el
nombre, sino en la conducta, dando
testimonio real de vida cristiana. Me
repugna el clericalismo y comprendo
que —junto a un anticlericalismo
malo— hay también un
anticlericalismo bueno, que procede
del amor al sacerdocio, que se opone
a que el simple fiel o el sacerdote use
de una mision sagrada para fines
terrenos»®’. Ya muchos afios antes,
habia escrito que este
anticlericalismo bueno «lleva a
desear, para la Iglesia y para sus
ministros, una libertad santa de
ataduras temporales; porque nos
hace aborrecer connaturalmente
todo tipo de abusos, de
mezquindades que usen la Cruz de
Cristo en beneficio personal»™.

Se trata, en definitiva, de defender la
libertad de la Iglesia en el



cumplimiento de su mision y la justa
autonomia de las realidades
temporales, de manera que los laicos
santifiquen estas realidades sin
servirse de la Iglesia: es decir,
recibiendo de la Iglesia nada mas —y
nada menos— que la Palabra de Dios
y los Sacramentos. Esto va unido
también a la defensa de la libertad
personal de los cristianos, en todo lo
que Dios ha dejado a la libre opinion
de los hombres. Es éste también un
tema en el que la predicacion de san
Josemaria fue muy clara e incisiva.
Citemos, entre tantos textos posibles,
uno de 1960: «Seria empequeifiecer la
fe, reducirla a una ideologia terrena,
enarbolando un estandarte politico-
religioso para condenar, no se sabe
en nombre de qué investidura
divina, a los que no piensan del
mismo modo en problemas que son,
por su propia naturaleza,
susceptibles de recibir numerosas 'y
diversas soluciones»”.



Naturalmente, esto no significa que
los fieles catolicos no puedan recibir
también en la Iglesia orientaciones
que afecten a las cuestiones o
situaciones politicas. «Y cuando la
Jerarquia interviene de esa manera
—explica san Josemaria—, eso no es
de ningun modo clericalismo. Todo
catolico bien formado debe saber
que compete a la mision pastoral de
los obispos dar criterio en cosas
publicas, cuando el bien de la Iglesia
lo requiera; y saben también los
catolicos bien formados que esa
intervencion corresponde
unicamente, por derecho divino, a
los obispos; porque solo ellos,
estando en comunion con el Romano
Pontifice, tienen funciéon publica de
gobierno en la Iglesia: ya que Spiritus
Sanctus posuit episcopos regere
Ecclesiam Dei (Act. XX, 28), el Espiritu
Santo puso a los obispos para regir la
Iglesia de Dios»®. Pero, san
Josemaria predicaba que, en todo
caso, los fieles han de actuar desde



una actitud que llamaba mentalidad
laical, y que lleva —entre otras cosas
— a que cada uno asuma la
responsabilidad de los propios actos,
sin pretender descargarla sobre la
Iglesia mezclandola en las luchas
politicas*.

IV. La universalidad de la Iglesia
como unidad en la diversidad

La universalidad, entendida también
como catolicidad, tenia para san
Josemaria, entre otros aspectos y
matices, el de la unidad en la
diversidad, es decir, la cualidad de la
Iglesia de poder abrazar dentro de
una fuerte unidad una gran variedad
de ministerios, carismas,
espiritualidades, formas de
apostolado, etc. Es decir, se trata de
una contemplacion de la Iglesia
como misterio de comunion, pues la
diversificacion que no se opone a la
unidad es precisamente lo que



confiere a ésta el caracter de
comunion®.

En primer lugar, se trata de una
diversidad humana, que no queda
anulada, sino mas bien ensalzada,
por la unidad eclesial. «Con cuanta
alegria, hijas e hijos queridisimos —
escribia en una de sus cartas san
Josemaria—, vemos resplandecer en
la Iglesia Santa de Jesucristo esas dos
notas, en intima armonia, que son
signo de su origen divino: la unidad y
la catolicidad. La inmensa variedad
de hombres, de razas, de pueblos, de
culturas, aparece —sin perder sus
nobles caracteristicas peculiares— en
unidad de gracia, de doctrina y de
régimen supremo»®,

Pero, ademas de esta diversificacion
de lo humano, es esencial en la
unidad de la Iglesia la diversidad de
ministerios y carismas; «variedad y
unidad que brillan también,
necesariamente, en la participacion



activa de todos para la edificacion
del Cuerpo de Cristo»*. Por otra
parte, es evidente que «con el correr
de los tiempos, han venido a
enriquecer esa variedad apostolica
de la Iglesia las mas diversas
instituciones, suscitadas por Dios con
un fin sobrenatural, reconocidas y
bendecidas después por la Iglesia:
unas, universales y permanentes;
otras, particularesy
circunstanciales»®. Muy
frecuentemente, [san] Josemaria
recurria a la metafora de los
numeros quebrados, para describir
la necesidad de un comun
denominador que hace posible la
suma, la unidad. Asi, concretamente,
continuaba el texto citado: «Si cada
una de esas obras y labores tiene un
denominador comun —lo esencial,
que asegura la unidad—, cada una
tiene también un numerador
diversisimo, porque la Iglesia es
ecuménica, universal»*®. En otras
palabras, «como en el cielo, también



en la Iglesia Santa, que es la casa de
Dios en la tierra, hay sitio para todos
los hombres, para todas las formas
de labor apostdlica, cada una con sus
caracteristicas propias: unusquisque
proprium donum habet ex Deo: alius
quidem sic, alius vero sic (I Cor. VII,
7). Cada uno tiene de Dios su propio
don, quien de una manera, quien de
otra»”’.

Esta afirmacion y defensa de la
variedad y legitima diversidad en la
Iglesia —y, naturalmente, también en
la sociedad civil— tiene, en el
pensamiento de [san] Josemaria, una
intima conexion con su amor y
defensa de la libertad®. Asi, por
ejemplo, no dudaba en escribir con
fuerza: «Nos interesa la pluralidad en
la sociedad temporal y en la Iglesia.
Lo contrario no podria conducir mas
que a la tirania, a no hacer ni dejar
hacer. Aborrezco la tirania: necesito
oir juntos todos los instrumentos,
todas las voces. Una voz o un



instrumento aislados, sin armoénicos,
no pueden dar idea de la belleza de
conjunto, de la sinfonia»®.

No se trata simplemente de dejar
constancia de un hecho ni de
limitarse a respetar la legitima
pluralidad en la Iglesia, sino de
amarla con el mismo amor con que
se ama la unidad, pues unidad y
variedad son dos componentes de la
comunion eclesial. «<Nosotros —
escribia san Josemaria a los fieles del
Opus Dei— amaremos, por
consiguiente, la unidad y la variedad
maravillosa que hay en la Iglesia;
veneraremos y contribuiremos a
hacer que se veneren los
instrumentos de esa unidad,;
comprenderemos las
manifestaciones de catolicidad y de
riqueza interior, que se ponen de
manifiesto en la diversidad de
espiritualidades, de asociaciones, de
familias y de actividades que, en todo
tiempo y en todo lugar, dan prueba



de proceder todas de un mismo
Espiritu indivisible (cfr. I Cor. XII,
11)»°.

Es mas, la unidad en la Iglesia no
solo no se opone a la diversidad o
pluralidad, sino que la garantiza y
defiende. [san] Josemaria insistia en
que «hemos de entender la
catolicidad como real y verdadera
universalidad, donde cabe todo lo
humano noble, donde la romanidad
—Ila unidn filial y sumisa al Romano
Pontifice, en su triple y suprema
potestad: de orden, de jurisdiccion y
de magisterio— es precisamente la
garantia del respeto a la legitima
variedad, a la libertad en todo lo que
es opinable»®'. Efectivamente, el
Papa, en cuanto principio y
fundamento visible de la unidad de
la Iglesia®, tiene como parte
integrante de su funcion primacial
«el reconocimiento y la promocion
de una diversidad que no obstaculiza
la unidad sino que la enriquece»*.



Ante esa legitima pluralidad en la
Iglesia, la caridad, que esta en la raiz
espiritual de la comunidn eclesial, se
expande hasta la alegria profunda
por el bien de los demas,
especialmente por su fecundidad al
predicar a Cristo: «Conservando la
unidad en lo necesario —en la
doctrina del Magisterio, en los
sacramentos, en el régimen supremo
—, dentro de la Iglesia de Dios hay
sitio para todos. Con tal que de
cualquier modo Cristo sea anunciado,
bien sea por algun pretexto, o bien por
un verdadero celo, en esto me gozoy
me gozaré siempre (Philip. I, 18)»>.

V. La universalidad de la Iglesia y
el Opus Dei

El espiritu universal con el que [san]
Josemaria contemplaba y amaba a la
Iglesia, ademas de estar enraizado en
la recta eclesiologia, estuvo
ciertamente potenciado por la
universalidad de la mision del Opus



Dei que, «por inspiracion divina»*,
habia fundado el 2 de octubre de
1928.

San Josemaria expreso de muchos
modos esta universalidad de la
mision del Opus Dei. Ya en los
primeros momentos de la vida de la
Obra, lo hacia subrayando a la vez la
union con el Sucesor de Pedro: «Afan
de almas: tenemos el deseo
vehemente de ser corredentores con
Cristo, de salvar con El a todas las
almas, porque somos, queremaos ser
ipse Christus, y El, dedit
redemptionem semetipsum pro
omnibus (I Tim II, 6), se dio a si
mismo en rescate por todos Unidos a
Cristo y a su Madre Bendita, que es
también Madre nuestra, Refugium
peccatorum; fielmente pegados al
Vicario de Cristo en la tierra —al
dulce Cristo en la tierra—, al Papa,
tenemos la ambicion de llevar a
todos los hombres los medios de
salvacion que tiene la Iglesia,



haciendo realidad aquella
jaculatoria, que vengo repitiendo
desde el dia de los Santos Angeles
Custodios de 1928: omnes cum Petro
ad Iesum per Mariam!»*°

Construir la universalidad efectiva
de la Iglesia (comnes cum Petro ad
Iesum..») es edificar el Reino de
Cristo, para la gloria de Dios
(«Regnare Christum volumus», «Deo
omnis gloria»). En estas tres
jaculatorias, en las que cabe resumir
la entera mision de la Iglesia, el
Fundador sintetizaba también los
fines de la accién apostolica del Opus
Dei”.

En sus escritos, la conexion
conceptual entre Iglesia y Opus Dei
presenta dos principales aspectos: el
primero, que el Opus Dei nace en el
seno de la Iglesia y es una parte de la
Iglesia —partecica, decia con
frecuencia san Josemaria—; y el
segundo, inseparable del anterior,



que el Opus Dei es para servir a la
Iglesia.

Refiriéndose en una ocasion a la
fecha fundacional del Opus Dei,
comentaba: «Algunos me
preguntaréis: Padre, ¢y aquel 2 de
octubre de 1928...7 Aquel dia, el
Sefior, en su Providencia, quiso que
en el seno de la Iglesia Santa, de la
Iglesia Catdlica que, por ser romana
es universal, naciera esta pequefia
simiente que hoy esta produciendo
frutos en tantos miles de corazones
de todas las razas, de tantos paises»58.
En el seno de la Iglesia Santa: el Opus
Dei no sdlo estd en la Iglesia, como en
un simple &mbito de accidn; no solo
ha nacido en la Iglesia, sino también
de la Iglesia —»in et ex Ecclesia»—,
como toda realidad auténticamente
eclesial, en primer lugar las Iglesias
particulares®. De hecho, resulta
patente «que la fundacion realizada
por san Josemaria] se caracterizo
desde su origen por los signos



indudables de la eclesialidad, y que
estaba enteramente orientada, en si
misma, en su propia realidad
histdrica, en su hacerse, al servicio
de la mision salvifica de la Iglesia»®.

En la Iglesia, para servir a la Iglesia,
y no como algo mas o menos
importante en la actividad del Opus
Dei, sino como su razon de ser: «No
tenemos otro fin que servir al Sefor,
a su Iglesia Santa, al Romano
Pontifice, a las almas todas. Si la
Obra no prestara ese servicio, no la
querria: se habria
desnaturalizado»®'. E1 Fundador no
dudo en afirmar muchas veces que
«si el Opus Dei no fuera para Dios,
para servir a la Iglesia, seria mejor
que se disolviera»®. O, con palabras
semejantes, «si el Opus Dei no sirve a
la Iglesia, no me interesa»®.

No se trata —como es obvio— del
servicio de una institucién a otra
distinta, sino del de la parte al todo,



del miembro a los otros miembros de
un mismo cuerpo. Y cada miembro
sirve a los demas, primaria y
esencialmente, cumpliendo su propia
mision, conforme a su especifica
vocacion: «Servite Domino in veritate
(Tob. X1V, 10), servid al Sefior en
verdad, aconsejaba Tobias a sus
hijos. Y éste es el consejo que
también os doy, porque hemos
recibido la llamada de Dios, para
hacer un peculiar servicio a su
Iglesia y a todas las almas. La unica
ambicion, el unico deseo del Opus
Dei y de cada uno de sus hijos es
servir a la Iglesia, como Ella quiere
ser servida, dentro de la especifica
vocacion que el Sefior nos ha dado»*.

El afan de servicio, que nace del
amor a la Iglesia, llevaba a san
Josemaria a escribir en 1943,
pensando en la labor apostolica del
Opus Dei en el mundo: «<nunca
estaremos bastante satisfechos de
nuestro trabajo, por muchos que



sean los servicios que, con la gracia
de Dios, hagamos a la Iglesia y al
Papa, porque el amor nos exigira
mas cada dia, y nuestros trabajos
siempre nos pareceran modestos,
porque el tiempo, del que
disponemos, es breve: tempus breve
est (I Cor. VIL, 29)»®. Un servicio a la
Iglesia y al Papa, que subraya la
universalidad, pero que es
inseparable del servicio a las Iglesias
locales en las que la Iglesia universal
se hace presente y actda. Es mas,
como el Episcopado es «uno e
indiviso»®, la union con el Sucesor
de Pedro postula necesariamente la
union con el Obispo en cada didcesis.
Asi lo escribia el Fundador ya en
1932 a los fieles del Opus Dei: «Esta
union que vivimos con el Romano
Pontifice, hace y hara que nos
sintamos unidisimos en cada diocesis
al Ordinario del lugar. Suelo decir, y
es cierto, que tiramos y tiraremos
siempre del carro en la misma
direccion que el Obispo»*'.



La forma de realizarse, en el Opus
Dei, este servicio al Papa y a los
demas Obispos, es el correspondiente
a su especifica mision en la Iglesia,
que es, si, especifica en el espirituy
en los modos apostoélicos, pero no
sectorial sino universal. Como
explicaba san Josemaria a los fieles
de la Obra, «no tiene nuestra labor
apostolica una finalidad
especializada: tiene todas las
especializaciones, porque arraiga en
la diversidad de especializaciones de
la misma vida; porque enaltece y
eleva al orden sobrenatural, y
convierte en auténtica labor de
almas, todos los servicios que unos
hombres prestan a los otros, en el
engranaje de la sociedad humana»®.

Se trata de una universalidad
participada de la universalidad de la
Iglesia que, junto a otros aspectos no
menos esenciales, hizo que —como
previo san Josemaria— el Opus Dei
encontrase su forma juridica



adecuada en la de Prelatura
personal. Efectivamente, las
Prelaturas personales son
«establecidas por la Autoridad
Apostdlica para peculiares tareas
pastorales. Estas, en cuanto tales,
pertenecen a la Iglesia universal,
aunque sus miembros son también
miembros de las Iglesias particulares
donde viven y trabajan»®.
Naturalmente, otros de los aspectos
esenciales, que hacen adecuada la
forma juridica a la realidad teologica,
son la secularidad (no hay vinculos
sagrados ni cambio de estado en la
incorporacion a la Prelatura) y la
«naturaleza jerarquica del Opus
Dei»’*; es decir, el hecho de estar
constituida la Prelatura por
«sacerdotes y fieles laicos, hombres y
mujeres, con el propio Prelado a la
cabeza»”', y estructurada por la
relacion dindmica —»convergencia
organica»— entre el sacerdocio
ministerial y el sacerdocio comun de
los fieles™.



VI. Conclusion

La contemplacion del misterio de la
Iglesia suscita, en el alma cristiana,
esperanza gozosa, porque «la fuerza
y el poder de Dios iluminan la faz de
la tierra. El Espiritu Santo continua
asistiendo a la Iglesia de Cristo, para
que sea —siempre y en todo— signo
levantado ante las naciones, que
anuncia a la humanidad la
benevolencia y el amor de Dios (cfr.
Is XI, 12). Por grandes que sean
nuestras limitaciones, los hombres
podemos mirar con confianza a los
cielos y sentirnos llenos de alegria:
Dios nos ama y nos libra de nuestros
pecados. La presencia y la accion del
Espiritu Santo en la Iglesia son la
prenda y la anticipacion de la
felicidad eterna, de esa alegria y de
esa paz que Dios nos depara»’.

Para concluir, manteniéndonos en el
contexto de la universalidad de la
Iglesia, dirijjamos —con san



Josemaria— la mirada a quien,
siendo Madre del Sefior, es Mater
Ecclesiae. Como en Pentecostés,
«Maria edifica continuamente la
Iglesia, la auna, la mantiene
compacta. Es dificil tener una
auténtica devocion a la Virgen, y no
sentirse mas vinculados a los demas
miembros del Cuerpo Mistico, mas
unidos también a su cabeza visible,
el Papa. Por eso me gusta repetir:
omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam!, todos, con Pedro, a Jesus
por Maria! Y, al reconocernos parte
de la Iglesia e invitados a sentirnos
hermanos en la fe, descubrimos con
mayor hondura la fraternidad que
nos une a la humanidad entera:
porque la Iglesia ha sido enviada por
Cristo a todas las gentes y a todos los
pueblos (cfr. Mt XXVIIIL, 19)»".

Notas



1. Son las homilias El fin sobrenatural
de la Iglesia (28-V-1972) y Lealtad a la
Iglesia (4-VI-1972), publicadas en
1973 y recogidas después en el
volumen Amar a la Iglesia, Madrid
1986, pp. 11-59. Cuando en las notas
no conste el Autor de la obra citada,
se trata de san Josemaria.

2. Es Cristo que pasa, 131.

3. Lealtad a la Iglesia, cit., p. 23.
Sobre el amor a la Iglesia, en la vida
y en la ensefianza de san Josemaria,
cfr. J. ECHEVARRIA, Memoria del
Beato Josemaria Escrivd, Madrid
2000, pp. 340-347. Vid. también C.
BURKE, Una dimension de su vida: el
amor a la Iglesia y al Papa, en VV.AA,,
Mons. Josemaria Escriva de Balaguer
y el Opus Dei, Pamplona 1982, pp.
339-350.

4. Lealtad a la Iglesia, cit., p. 26.

5. Ibidem, p. 30.



6. Cfr. CONGREGACION PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Carta
Communionis notio, 9.

7. CONCILIO VATICANO II, Decr.
Christus Dominus, 11.

8. Carta 9-1-1932, 21.

9. Sobre este tema, seguiré en parte
la exposicion mas extensa contenida
en F. OCARIZ, Naturaleza,gracia y
gloria, Pamplona 2000 (22 ed., 2001),
pp. 223-239.

10. Carta 24-111-1930, 2. Cfr. Es Cristo
que pasa, 20.

11. Un resumen parcial, pero
significativo, puede verse en J.
DAU]JAT, La vita soprannaturale,
Roma1958, pp. 561-573.

12. Carta 9-1-1932, 91. Respecto a ese
"olvido de la doctrina”, cfr. J.L.
ILLANES, Dos de octubre de1928:
alcance y significado de una fecha, en



AA.VV., Mons. Josemaria Escriva de
Balaguery el Opus Dei, cit.,
especialmente pp. 96-101.

13. Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen gentium, 11, 39-41.

14. Cfr. Catecismo de la Iglesia
Catolica, 825.

15. Cfr. J. RATZINGER, Homilia, 19 de
mayo de 1992, en AA.VV,, 17 Maggio
1992. La beatificazione di Josemaria
Escriva de Balaguer, fondatore
dell'Opus Dei, Milano 1992, p. 113.

16. Cfr. CONCILIO VATICANO II, Decr.
Apostolicam actuositatem, 2.

17. Conversaciones con Mons. Escriva
de Balaguer, 112.

18. Cfr. Act 9,13.32; 26,10; Rom 12,13;
IT Cor 13,12; Ap 5,8; etc.

19. Carta 19-111-1954, 7. Sobre la
expresion "poner a Cristo en la
cumbre de todas las actividades



humanas", muy frecuente en la
predicacion y en los escritos de [san]
Josemaria, cfr. P. RODRIGUEZ, Omnia
traham ad meipsum. Il significato di
Giovanni 12, 32 nell'esperienza
spirituale di mons. Escrivad de
Balaguer, "Annales Theologici" 6
(1992), pp. 5-34.

20. S. AGUSTIN, Sermo XCVI, 8 (PL 38,
588): el santo interpreta en este
sentido el texto de 2 Cor 5, 19: "Deus
erat in Christo mundum reconcilians
sibi".

21. Sobre este tema, en la ensefianza
de [san] Josemaria, cfr. J.L. ILLANES,
La santificacion del trabajo, Madrid,
82 ed. 1981.

22.S. AGUSTIN, Contra Faustum, 12,
20 (PL 42, 265).

23. Sobre la indole eucaristica de la
Iglesia como Cuerpo de Cristo, cfr. J.
RATZINGER, Il nuovo Popolo de Dio,
42 ed., Brescia 1992.



24. Es Cristo que pasa, 87; cfr.
también 102.

25. JUAN PABLO II, Carta Ap. Novo
millennio ineunte, 7.

26. Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen gentium, 31, 33 y 36;
Decr. Apostolicam actuositatem, 2y
5; JUAN PABLO II, Ex. ap.
Christifideles laici, 15.

27. Entre los numerosos testimonios
en este sentido, destaca por su
maxima autoridad el de JUAN PABLO
I1, Discurso, 19-VIII-1979,
"Insegnamenti di Giovanni Paolo II" 2
(1979), p. 142.

28. De esa concepcion reductora
constan testimonios claros ya en el
siglo IV: cfr. A. FAIVRE, Les laics aux
origines de l'Eglise, Paris 1984, pp.
248-250.

29. Es Cristo que pasa, 53.



30. Cfr. A. DEL PORTILLO, Fieles y
laicos en la Iglesia, Pamplona, 2 ed.
1981, pp. 33-34.

31. Es Cristo que pasa, 96; cfr. 106.

32. Ibidem, 120; cfr. 183. Un estudio
sobre la participacion de los laicos en
la mision de la Iglesia, en cuanto
participacion en los "tria munera
Christi" (mision sacerdotal, real y
profética), puede verse en F. OCARIZ,
Naturaleza, gracia y gloria, cit. pp.
241-260.

33. Conversaciones, 9.
34. Idem, 59.

35. Ibidem.

36. Carta 31-V-1943, 21.
37. Conversaciones, 47.

38. Carta 31-V-1943, 21.



39. Es Cristo que pasa, 99. Cfr. E.
REINHARDT, La legittima autonomia
delle realta temporali, "Romana" 15
(1992), pp. 323-335.

40. Carta 9-1-1932, 50.

41. Cfr. Conversaciones, 117. Sobre la
mentalidad laical, cfr. también C.
FABRO, El temple de un Padre de la
Iglesia, en AA.VV., Santos en el
mundo. Estudios sobre los escritos del
Beato Josemaria Escrivad, Madrid
1993, pp. 126-130.

42. Cfr. JUAN PABLO II, Discurso, 27-
IX-1989, n. 2: "Insegnamenti di
Giovanni Paolo II" XII,2 (1989), p.
679.

43. Carta 15-VIII-1953, 1.
44, Ibidem.
45. Idem, 2.

46. Ibidem.



47. Idem, 15.

48. Sobre la libertad, en los escritos
de [san] Josemaria, puede verse C.
FABRO, El primado existencial de la
libertad, en AA.VV., Mons. Josemaria
Escriva de Balaguer y el Opus Dei, cit.,
pp. 341-356.

49. Carta 6-V-1945, 35.
50. Carta 31-V-1943, 30.
51. Carta 31-V-1954, 21.

52. Cfr. CONCILIO VATICANO II,
Const. Lumen gentium, 2.3.

53. CONGREGACION PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Carta
Communionis notio, 15.

54. Carta 31-V-1954, 20. Cfr. F.
OCARIZ, Unitd e diversitd nella
Comunione ecclesiale, en Congr. per
la Dottrina della Fede, Communionis
notio. Lettera e Commenti, Vaticano
1994, p. 73.



55. JUAN PABLO II, Const. Ap. Ut sit,
Proemio.<>56. Carta 9-1-1932,
82.<>57. Cfr. A. DEL PORTILLO,
Riflessioni conclusive, in Santita e
mondo. Atti del Convegno teologico di
studio sugli insegnamenti del beato
Josemaria Escriva, Vaticano 1994,
especialmente pp. 221-223.<>58.
Meditacion, 2-X-1964.<>59. Cfr.
CONGREGACION PARA LA
DOCTRINA DE LA FE, Carta
Communionis notio, 9.<>60. A.
ARANDA, Sacerdote di Gesu Cristo.
Sulla missione ecclesiale del Beato
Josemaria Escrivd, "Romana" 17
(1993), p. 322.<>61. Carta 17-VI-1973,
11.<>62. Citado en J. ECHEVARRIA,
Memoria del Beato Josemaria, cit., p.
341.<>63. Citado en A. DEL
PORTILLO, Las raices profundas de
un mensaje, en el volumen Amar a la
Iglesia, cit., p. 93.<>64. Carta 31-
V-1943, 1.<>65. Ibidem, 53.<>66.
CONCILIO VATICANO I, Cost. Pastor
aeternus, Prologo: DS 3051.<>67.
Carta 9-1-1932, 21.<>68. Carta 9-



1-1959, 14.<>69. CONGREGACION
PARA LA DOCTRINA DE LA FE, Carta
Communionis notio , 16. Es evidente
que este texto se refiere a las
Prelaturas personales y a los
Ordinariatos militares, aunque no los
mencione expresamente.<>70. JUAN
PABLO II, Discurso, 17-111-2001,
"L'Osservatore Romano" 18-III-2001,
p. 6.<>71. Ibidem.<>72. Cfr. ibidem.
Sobre estos aspectos eclesioldgicos y
canonicos, son de particular interés
los volumenes de A. DE
FUENMAYOR-V.GOMEZ IGLESIAS-
J.L.ILLANES, El itinerario juridico del
Opus Dei, Pamplona, 4* ed. 1990; y de
P.RODRIGUEZ-F.OCARIZ-].L.ILLANES,
El Opus Dei en la Iglesia, Madrid, 52
ed. 2001.<>73. Es Cristo que pasa,
128.<>74. Idem, 139.

Actas del Congreso "La grandeza
de la vida corriente", Vol. I
Vocacion y mision del cristiano en
medio del mundo, EDUSC, 2002.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/la-universalidad-
de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-
dei/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/
https://opusdei.org/es/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/
https://opusdei.org/es/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/
https://opusdei.org/es/article/la-universalidad-de-la-iglesia-prelatura-personal-opus-dei/

	La Universalidad de la Iglesia

