
opusdei.org

La justicia

Una de las preguntas que
frecuentemente se escuchan es:
¿qué le debo a Dios? Y la
respuesta es bien sencilla: le
debemos todo.

16/03/2019

La concepción clásica de justicia se
ha resumido en unas pocas palabras
llenas de significado: ‘dar a cada uno
lo suyo’. Esta definición supone que
alguien debe y que alguien da, es
decir, que hay personas en relación.
Por eso, pensar en la virtud de la
justicia es pensar en relación.



La relación entre personas considera
que «Dios ha creado al hombre
racional confiriéndole la dignidad de
una persona dotada de la iniciativa y
del dominio de sus actos»[1]. Solo si
consideramos la igual dignidad e
igual libertad de cada uno, entonces
es posible decir que las relaciones
entre las personas son justas. No
puede haber, por ejemplo, relaciones
justas entre las personas si unas son
esclavas de las otras, ya que ese
sometimiento implica no darse
cuenta de ‘quiénes son los otros’.

Sin embargo, «el enunciado ‘dar a
cada uno lo suyo’ no expresa todo lo
que está implicado en la justicia ni
explicita la totalidad de lo que es
necesario al hombre para ser
justo»[2]. Es verdad que la «justicia
es dar a cada uno lo suyo; pero yo
añadiría que eso no basta»[3], decía
san Josemaría. ‘No basta’ porque no
se trata solo de respetar los derechos
de las demás personas, sino de



considerar que en las relaciones de
justicia ‘el otro es también persona’.

Esta es la razón por la que al tratar el
tema de la justicia conviene
preguntarse ¿a quién debo o a quien
doy? Se trata de preguntarse por el
sujeto al cual este tipo de relaciones
se refiere. Una justicia
fundamentada en la naturaleza de
las partes y no de las leyes.

1. ¿Qué le debo a Dios?

Una de las preguntas que
frecuentemente se escuchan es ¿qué
le debo a Dios? Y la respuesta es bien
sencilla: le debemos todo . De hecho,
la justicia con Dios ―si se puede
llamar así― es distinta de la justicia
con los demás hombres. «Las
relaciones entre el hombre y Dios no
son relaciones de justicia en sentido
propio»[4]. La razón se encuentra en
que está a un nivel distinto: la
relación es Creador-criatura y no

https://opusdei.org/es-es/article/tema-31-el-decalogo-el-primer-mandamiento/


criatura-criatura. Si queremos, por
tanto, saber cómo puede ser justa la
relación de cada uno con Dios, es
necesario que nos preguntemos
¿quién es Dios para nosotros? ¿qué
significa que es Creador? O, mejor,
¿qué es esencialmente Dios?

San Juan nos lo dice en una de sus
cartas: «Dios es Amor» (1 Jn 4, 8).
Estas palabras nos dan el horizonte
al cual se dirige el modo cristiano de
vivir la justa relación con Dios. Un
camino que se encuentra inscrito en
la misma naturaleza del hombre:
Dios que es amor, ha creado al
hombre a su imagen y semejanza por
amor, y le ha dado la capacidad de
responder amorosamente mediante
su libertad. Se puede decir que Dios
ha querido que el hombre realice su
vivencia existencial de la propia
libertad precisamente a través del
acto más esencial y más propio de la
naturaleza divina que es amar.



Es cierto que nuestra dignidad es
debida a Dios Creador, lo que crea un
vínculo de fuerte dependencia,
porque no nos hemos creado a
nosotros mismos. Una dependencia
total que no significa sometimiento o
esclavismo, ya que en el momento en
que Dios nos creó nos hizo libres.
Libertad humana que es
manifestación de la libertad divina y
capacidad de respuesta para que el
hombre se decida a corresponder a
Dios —que es Amor— amando.

La Sagrada Escritura nos muestra
que el hombre justo es el hombre
bueno y santo, es decir, el hombre
que, a través de su vida, en el
ejercicio continuo de su libertad, se
decide por el bien[5]. De hecho, a
Israel se le señala como un pueblo
que ama a su Dios precisamente
cuando a lo largo de su historia se
decide por Él, que es el Sumo Bien.



Este caminar de Israel en la senda
del amor, eligiendo el bien, fue
asumido por Cristo en su vida. Él fue
el único verdaderamente justo ante
Dios porque, siendo el Hijo de Dios,
se hizo hombre para que el hijo del
hombre fuese hijo de Dios[6]. Cristo,
asumiendo la naturaleza humana en
el Misterio de la Encarnación, llevó a
Dios todas las realidades en el
Misterio de la Redención. Él fue el
único justo en sentido pleno y nos
enseñó el camino del hombre
justo[7]: un camino humano y divino
de donación y correspondencia al
amor de Dios Padre.

Esto significa que «si Dios es amor, y
la experiencia del amor es una
experiencia humana, quiere decir
que a través del amor accedemos a
una imagen más verdadera de Dios y
de los hombres»[8]. Por tanto, la
relación entre Dios —que es amor—
y los hombres —criaturas creadas
por amor a imagen y semejanza de



Dios— será justa en la medida en que
tomemos conciencia de nuestra
condición de hijos de Dios y,
actuemos en consecuencia por amor
y para el amor.

2. ¿Qué le debo a los demás
hombres?

La segunda pregunta a la que
queremos responder es ¿qué le debo
a los demás? En este caso, cuando se
habla de justicia entre los hombres
es fácil confundir los deberes que
emanan de esta virtud con los de la
caridad. No es lo mismo un deber de
justicia que un deber de caridad. Es
distinto preguntarse ¿qué le debo a
una persona?, a preguntarse ¿por
qué debo preocuparme por el
prójimo?

El peligro consiste en atribuir a la
caridad «cosas que en realidad
pertenecen a los más estrictos
deberes de justicia, falsificando así la



verdadera naturaleza de los
problemas sociales, o que la
insistencia sobre los vínculos más
íntimos lleve a descuidar las
exigencias más básicas de la justicia.
Por ejemplo, los vínculos de caridad
que existen entre quien encarga un
trabajo y el que lo cumple no pueden
llevar de ninguna manera a pagar
menos de lo que es debido, o a
cumplir el trabajo de modo
descuidado»[9]. Se impone, por
tanto, la necesidad de entender bien
la naturaleza de esta virtud.

El «objeto de la virtud de la justicia
es, pues, dar a cada uno su derecho,
dar o respetar lo que es suyo y le es
debido: la vida, la libertad, los bienes
de los cuales es legítimo propietario,
la fama, etc. Más brevemente puede
afirmarse que objeto de la virtud de
la justicia es el derecho, pero
entendiendo por derecho la cosa
justa en sí misma, lo justo, y no la ley
ni la ciencia del derecho»[10].



Esto resalta tres características
fundamentales. La primera es la
alteridad. En el sentido más obvio
significa que la justicia es hacia los
demás y por tanto siempre se
requiere dos o más personas físicas o
morales. Las obligaciones y deberes
con respecto a uno mismo no son
objeto de la justicia.

En el sentido más profundo, la
alteridad presenta la pregunta más
esencial: ¿quién es el otro? La justicia
suele representarse como una mujer
que tiene los ojos vendados. Es una
imagen que trata de resaltar la
importancia de considerar que ‘el
otro’, sea simpático o antipático,
conocido o desconocido, hermano o
extranjero, etc., es también persona
y, por tanto, con la misma dignidad
que nosotros. En consecuencia, no
caben la acepción de personas, el
ejercicio despótico de la autoridad,
lesionar la fama de los demás[11],
etc., sino que todas deben tratadas y



consideradas como lo que son:
personas con la misma dignidad a la
de cada uno[12].

La segunda característica muestra
que en la justicia existe un ‘débito en
sentido estricto’. La justicia exige dar
a cada uno lo que es estrictamente
suyo. Algunos ejemplos de la actitud
propia del hombre justo en el ámbito
del trabajo consisten en esforzarse
para no retrasar el de otros,
aprovechar las horas de que se
disponen, pagar puntualmente, etc.
En cambio, otras prácticas como
retener el salario debido a los
trabajadores, el robo, el fraude o no
pagar las deudas son contrarias a la
virtud de la justicia precisamente
porque no se da lo debido[13]. «Por
eso, ‘el otro’ puede exigir y
reivindicar activamente el
cumplimiento del deber de justicia
de nuestra parte, y la comunidad
política puede legítimamente usar la



coacción para que el deber de justicia
sea cumplido»[14].

La tercera característica consiste en
la igualdad. Resalta que el
cumplimiento del deber de justicia
restablece la igualdad entre dos
personas. Cuando se encarga un
trabajo a otro y se paga después de
haberlo obtenido se restablece la
igualdad. La justicia solo puede darse
entre personas que se encuentran en
un plano de igualdad fundamental,
es decir, si se considera que ‘el otro
es persona’.

Estas tres características «ponen de
relieve que la justicia implica
fundamentalmente reconocer que
todo hombre, por el hecho de ser
hombre, tiene la misma personalidad,
subjetividad y fundamental
dignidad»[15].

El camino que san Josemaría enseña
para la práctica de la justicia en sus
tres características implica, en



primer lugar, «cumplir los propios
deberes»[16]. Deberes que se
manifiestan en las ocasiones más
ordinarias de la propia vida —los
que se derivan de los contratos y
convenciones que se acuerden; la
atención de la familia; la atención del
trabajo y las implicaciones que
comporta; la atención de la
comunidad de vecinos, los amigos,
las iniciativas, etc. — y mediante los
cuales se concreta la consideración
por los demás. Esta forma de vivir la
justicia tiene en su fundamento
darse cuenta de ‘quienes son los
demás’ y darles lo que se les debe.

El ámbito familiar es un lugar
privilegiado para empezar a vivir la
virtud de la justicia. Por ejemplo, el
reconocimiento del cansancio por
parte de cada uno de los esposos al
final de una larga jornada de trabajo
forma parte de la virtud de la
justicia. Consecuencia de esto será la
práctica de algunas características



propias de la virtud de la caridad
como puede ser la amabilidad en el
trato y al pedir ayuda. Otros
ejemplos de la virtud de la justicia en
la familia son el respeto de los hijos a
los padres y a los abuelos, la
colaboración en lo que se refiera a la
atención de los hijos y las tareas de la
casa, dedicar el tiempo necesario a
los hijos en función de las
circunstancias propias de cada uno,
etc.

3. ¿Lo que debo a Dios se lo
debo a los demás?

Podríamos hacernos todavía una
última pregunta: ¿le debo a los
demás lo que le debo a Dios? El
reconocimiento de la intrínseca
unión que hay entre la justa relación
con Dios y la justicia en relación con
los demás hombres, llevan a percibir
con fuerza que «cuando hay amor de
Dios, el cristiano tampoco se siente
indiferente ante la suerte de los otros



hombres»[17]. Por eso, «no se ama la
justicia si no se ama verla cumplida
con relación a los demás»[18].

La inseparabilidad entre lo que se
debe a Dios —adorarle, obedecerle y
amarle; entregarle todo lo que somos
y podemos, porque todo es suyo— y
lo que debe ser la justicia con
respecto a los hombres —no sólo dar
a cada uno su derecho, sino valorarlo
y apreciarlo como persona—, influye
en el modo cristiano de vivir la
justicia con los demás. Por un lado,
saber que Dios nos ha dado todo y
que nos ama, lleva a querer amar a
los demás como los ama Dios. Esta es
la medida que estableció Cristo:
«como yo os he amado, amaos
también unos a otros»[19]. Por otro
lado, ser justo ante Dios, amarle,
significa también ser justo con los
demás hombres y querer un mundo
más justo.



El Magisterio de la Iglesia lo ha
repetido en numerosas ocasiones
cuando insiste en que la convivencia
pacífica se apoya necesariamente en
la justicia y en la caridad. La una sin
la otra no basta. A esto se refería san
Juan Pablo II al decir que «la
experiencia del pasado y de nuestro
tiempo demuestra que la justicia por
sí sola no es suficiente»[20].

El trabajo es, en las enseñanzas de
san Josemaría, el lugar donde se
armoniza la práctica de la justicia y
la caridad. Un camino en el que
reluce la inseparabilidad entre el
hombre justo ante Dios y el hombre
justo con los demás. Así lo sintetizó
claramente cuando decía que un
deber básico de justicia consiste en
trabajar bien: «esa labor que ocupa
nuestras jornadas y energías ha de
ser una ofrenda digna para el
Creador»[21], y una tarea que mejore
la vida de los hombres. Son muy
numerosos los campos, aspectos y



detalles que pueden ayudar a vivir
este camino[22]. La reflexión
personal de cada uno puede ayudar
entrar en ese camino.

Ignacio Ramoneda Pérez del Pulgar

[1]Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1730.

[2] M. A. Ferrari, Justicia, en J. L.
Illanes (ed.), Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Pamplona 2013, p. 705.

[3] S. J. Escrivá de Balaguer, Amigos
de Dios, Ediciones Rialp, 2002, n. 83.

[4] Á. Rodríguez Luño, Scelti in Cristo
per essere santi, III: Morale Speciale,
EDUSC, Roma 2008, p. 39.

[5]«‘Justo’ es el ‘hombre bueno’
porque cumple la ley divina (Pr 10,



28; Sb 3, 10; etc.); el ‘justo’ por
excelencia será el Mesías (Is 45, 8; 53;
Sb 2, 18); ‘el que es justo practica la
justicia y el derecho’ (Ez 18, 5); hay
sinonimia entre justicia y santidad
(cfr. Mt 3, 15; 5, 6-10; 6, 1-33, 15, 20;
21, 32); ‘justo’ es el hombre bueno,
fiel a Dios (cfr. Mt 23, 34; Lc 1, 6; Hch
10, 22; 2 P 2, 8); el ‘justo’ por
excelencia es Jesucristo (cfr. Mt
27,19; Lc 23, 47; Hch 3, 14)» (Ferrari, 
Justicia, p. 706).

[6] Cfr. Athanasius de Alexandria, De
Incarnatione, 54, 3 (PG 25, 192B).

[7] Cfr. Concilio Vaticano II, 
Constitución pastoral Gaudium et
Spes, 7-XII-1965, «AAS» 58 (1966) n.
22.

[8] I. Adeva Martín, Caridad-Amor, en
Diccionario de Teología.

[9] Rodríguez Luño, Scelti in Cristo,
III, p. 43.



[10]Ibíd., p. 37.

[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
nn. 2493-2499.

[12] «Oíd las causas de vuestros
hermanos, y juzgad con equidad
entre un hombre y su hermano, o
entre él y un extranjero. No haréis en
juicio acepción de personas;
escucharéis tanto al pequeño como al
grande; no os dejaréis intimidar por
nadie, pues el juicio pertenece a Dios.
Si una causa es demasiado difícil
para vosotros, remitídmela y yo la
atenderé» (Dt 1, 16-17).

[13] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2240.

[14] Rodríguez Luño, Scelti in Cristo,
III, p. 38.

[15] Ibíd., III, p. 39.

[16] Ferrari, Justicia, p. 706.

[17]Ibíd., n. 67.



[18] S. J. Escrivá de Balaguer, Es
Cristo que pasa, Ediciones Rialp,
Madrid 1973, n. 52.

[19] Jn 13, 34b.

[20] Juan Pablo II, Carta Encíclica
Dives in Misericordia (20-XII-1980),
«AAS» 72 (1980) n. 12.

[21] S. J. Escrivá de Balaguer, Amigos
de Dios, n. 55,

[22] Cfr. Fernández Carvajal, F., Pasó
haciendo el bien, Palabra, Madrid
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/la-justicia/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/la-justicia/
https://opusdei.org/es/article/la-justicia/

	La justicia
	1. ¿Qué le debo a Dios?
	2. ¿Qué le debo a los demás hombres?
	3. ¿Lo que debo a Dios se lo debo a los demás?


