
opusdei.org

La hora de un santo

Artículo sobre "El tiempo en las
enseñanzas de San Josemaría",
un santo que supo percibir la
trascendencia que el bueno uso
del tiempo reviste para quien
aspira a la santidad.

01/01/2012

En el verano de 1951 leí por primera
vez Camino. Comencé su lectura con
sentido crítico: quizá era una
injustificada reacción a los elogios
del amigo que me había aconsejado
el libro. Sin embargo, conforme
pasaba sus páginas, poco a poco



descubrí la sabiduría humana y
sobrenatural que contenía. Entre
otras cosas, entendí que lo temporal
y lo eterno no estaban tan alejados:
se abría ante mis ojos un nuevo
sentido del tiempo. ¿Por qué? En las
siguientes líneas intento responder a
esta pregunta, haciendo ver cómo el
valor del tiempo depende de su
relación con aquello que no cambia,
por la “presencia de la eternidad” en
él. Para esta tarea me serviré de las
enseñanzas de San Josemaría: un
santo que supo percibir la
trascendencia que el bueno uso del
tiempo reviste para quienes buscan
la perfección humana y cristiana a
través de sus actividades cotidianas.

1. Sentido del tiempo

1.1. Nace el tiempo

Dicen que lo pintó en un día. Miguel
Ángel Buonarroti arropa al Creador
con túnica roja y, en genial escorzo,
figura a Dios que separa la luz y la



oscuridad. En la Capilla Sixtina
queda esa imagen del primer día de
la creación. «Dijo Dios: “Hágase la
luz”. Y hubo luz. Vio Dios que la luz
era buena, y separó Dios la luz de la
tiniebla. Dios llamó a la luz día y a la
tiniebla llamó noche. Hubo tarde y
hubo mañana: día primero» (Gn 1,
3-5). Nace el tiempo.

¿Qué es tiempo? El santo obispo de
Hipona decía que ignoraba la
respuesta, pero en el silencio del
diálogo con Dios tenía bien
experimentado el ayer, hoy y
mañana1. Dieciséis siglos después,
Juan Pablo II vuelve a preguntar 
«¿qué es tiempo?» y responde: «tanto
la fe como la razón, por encima de los
datos verificables y mensurables,
remiten a la perspectiva del
misterio»2. El tiempo tiene un
componente de misterio desvelado
en los tres grandes “momentos” de la
historia de la salvación: «al inicio, la



creación; en el centro, la encarnación-
redención; y al final, la “parusía”»3.

La noción habitual de tiempo hace
referencia a la duración de las cosas
sujetas a cambio. A la permanencia
en un ente que no experimenta
cambio llamamos eternidad; a la
permanencia en un ente sujeto al
cambio decimos tiempo. Tiempo es la
duración propia de un ser que
cambia; eternidad es permanencia
inmutable, no una suma de tiempos.
Con otras palabras: Dios eterna y
continuamente crea el tiempo, da el
reloj y es el relojero.

¿Es posible conciliar eternidad y
tiempo? «Es posible precisamente a la
luz de la revelación de Cristo, que unió
en sí a Dios y al hombre, la eternidad
y el tiempo, el espíritu y la materia»4.
Con la Redención, el tiempo es cauce
para descubrir la eternidad. Ese
descubrir trae a la memoria unas
palabras de San Josemaría.



Recordando que Dios nos espera en
el trabajo de cada día, decía a los
profesores y alumnos de la
Universidad de Navarra: «Sabedlo
bien: hay un algo santo, divino,
escondido en las situaciones más
comunes, que toca a cada uno de
vosotros descubrir»5. El misterio
del tiempo se comienza a desvelar
cuando en la vida personal hay afán
por descubrir ese algo que rodea de
eternidad al tiempo, y permite
comprender que «no existen fechas
malas o inoportunas: todos los días
son buenos para servir a Dios»6,
sin excluir los tiempos ‘duros’7.

Cuando se ‘endiosa’ el tiempo los
calendarios son juguetes, el tiempo
da la mano a lo intemporal, los años
avanzan y retroceden, el hombre
puede ser niño y adulto a la vez. San
Josemaría recibió la gracia de
endiosar el tiempo. A los veintiséis
años pedía a Dios con toda su
alma«ochenta años de gravedad



(…) para saber utilizar el tiempo,
para aprender a aprovechar cada
minuto, en su servicio»8. A los
setenta años seguía pidiendo ser niño
delante de su Padre Dios.«Resulta
duro porque el alma pone en
ejercicio las potencias que Dios nos
ha dado para seguir el camino. Y
llegan momentos en los que es
necesario prescindir de la
memoria, rendir el entendimiento,
doblegar la voluntad. Resulta
duro, repito, porque esa actividad
del alma es lógica, como el reloj
que tiene cuerda, y da
necesariamente el tic-tac»9.

No se ha inventado la máquina que
haga retroceder y avanzar en el
tiempo, entre otras razones porque el
ingenio tendría que ser
intemporal10. El alma que vive la
lógica de lo eterno en medio de la
lógica del tiempo, hace ofrenda de
inteligencia, memoria y voluntad,
deposita libremente en Dios su



libertad. Esto suele suceder en el
silencio, como el que sigue al Fiat de
la Virgen María, cuando «¡todo un
Dios!, quedó escondido en la
Humanidad de Cristo para
servirnos. El Omnipotente se
presenta decidido a oscurecer por
un tiempo su gloria, para facilitar
el encuentro redentor con sus
criaturas»11.

1.2. Tiene dueño

Tiempo es de las pocas cosas al
alcance de todos los humanos, y lo
gastamos haciendo uso de nuestra
libertad. Es el gasto más radical:
mientras se gasta hay vida, cuando
falta esa posibilidad termina la vida
en la tierra. Del tiempo sólo hablan
los vivos, los muertos quedan en el
recuerdo.

Como Dios «hace salir el sol sobre
buenos y malos» (Mt 5, 45), es difícil
decir «que cualquier tiempo pasado
fue mejor, porque todos los tiempos



han sido buenos y malos»12. El gasto
se transforma en inversión si la vista
está puesta en la eternidad, en el
Creador, no en uno mismo; por esto,
la mejor rentabilidad sigue al
desprendimiento total del tiempo
cuando Dios lo pide13.

Cabría preguntarse, ¿es posible
gastar tiempo sin ser su dueño? Una
respuesta precipitada podría atribuir
a cada persona la propiedad de su
tiempo. Lo erróneo de esa respuesta
queda patente ante la realidad de la
vida y la realidad de la muerte.
Nacer y morir tienen marcado su
tiempo desde la eternidad.

¿Quién es el dueño del tiempo?

Un amigo, excelente joyero y sagaz
comerciante, adquirió hace años un
lote de relojes de arena que cubrían
media hora de tiempo. Antes de
ponerlos a la venta, alguien sugirió
incorporarles una leyenda:Dominum
tempus habet qui non es tu, el tiempo



tiene un dueño que no eres tú. En
pocos días vendió los relojes a buen
precio, quizá por el latín, o porque
eran bonitos, o por las dos cosas. Sí,
el tiempo tiene un dueño:«no me
pertenece porque es del Padre Nuestro
que está en los Cielos»14.

¿Con qué título una persona gasta
tiempo? Podría decirse que a título
de usufructuario por plazo incierto.
Por tanto, carece de sentido
reivindicarlo a su Dueño diciendo:
«¡eh!, que mis años son para mí, no
para Ti»15. El usufructuario de
tiempo contrae la obligación de
cuidarlo conforme a la concesión del
propietario, y adquiere el derecho a
disfrutar los años de vida aunque
ignora cuántos serán.

De las enseñanzas de San Josemaría
se pueden señalar cuatro
características del disfrute de tiempo:
es breve, instantáneo, sereno,
valioso.



a) Breve

Jesucristo «vivió el único
acontecimiento de la historia que no
pasa», el misterio pascual16. Todo lo
demás pasa, es breve,«ayer pasó, y el
hoy está pasando. Mañana será
pronto otro ayer»17, ésta es la
realidad. Por mucho que alguien se
empeñe en derribar el reloj, el
tiempo continúa pasando, como lo
proclama desde hace siglos el texto
del reloj de sol en un rincón de Royal
Tunbridge Wells: «Tú me podrás
desechar, pero no detener»18.

La Biblia advierte muchas veces y de
formas diversas sobre la brevedad
del tiempo de vida, e incluso lo
cuantifica: «los años de nuestra vida
son unos setenta, u ochenta para los
más fuertes; (…) pasan rápidos y
emprendemos el vuelo» (Sal 90, 10).
Job es más escueto: «mi vida es como
un soplo» (Jb 7, 6). A los cristianos de
la ciudad del doble puerto, San Pablo



se lo dice en cuatro palabras: 
«Hermanos os digo esto: el tiempo es
corto» (1 Co 7, 29).

Breve, corto, pasa rápido, además
es… pequeño. Que el tiempo es
pequeño servía a la Santa de Siena -
San Josemaría le tenía singular
devoción- para hacer ver que las
fatigas son pequeñas porque el
tiempo es muy pequeño, «è quanto
una punta d’ago e non più», como la
punta de una aguja y no más. Y
concluye, «pasado el tiempo, ha
pasado la fatiga»19. Quizá el ser
pequeño ayuda a su función de
‘tamiz’20 de acontecimientos que
pasan por el cedazo de los años y
adquieren el verdadero relieve.
Porque es suma de tiempos
pequeños, la hora se escapa en
minutos y estos parecen volar en
segundos. San Josemaría nota a lo
largo de su vida la «falta de
tiempo»21, aunque esta carencia de



tiempo tiene trasfondo: «cuando hay
amor, los días vuelan»22.

b) Instantáneo

Comunicar en “tiempo real” -real
time- supone aproximar al máximo
el tiempo de difusión de un mensaje
y el de su recepción. El instante,
mínima porción de tiempo, mide la
eficiencia de productos en la
industria de la comunicación, es
valor positivo que frecuentemente se
identifica con el tiempo real.

Se podría decir que Dios siempre
habla en tiempo real, porque lo hace
desde lo más intangiblemente real: la
eternidad. Por esto el Fundador del
Opus Dei aconseja«docilidad a las
llamadas divinas de cada instante,
porque Dios nos espera
precisamente ahí»23. Aplazar ese
diálogo diciendo ‘mañana’ o
‘después’ puede suponer 
«resistencia a la gracia»24, ante el



ahora abierto a la «felicidad
eterna»25.

San Josemaría con frecuencia une
dos adverbios -«hoy, ahora»-26 para
destacar que «el tiempo urge»27, y 
«el Señor es cada día más
exigente»28. Consecuencia de vivir
el sentido instantáneo del tiempo es
saber corregir en el momento
oportuno29, transmitir a tiempo el
consejo adecuado30.

Sin embargo, el ‘instante’ de Dios no
necesariamente coincide con el
‘instante’ humano. Puede servir de
muestra la historia de una higuera
que cuenta el Evangelio. Los higos
suelen llegar con el comienzo del
otoño, mas el Señor del Tiempo pide
a la higuera su fruto fuera de época. 
«No era tiempo de higos; pero
Nuestro Señor se acerca a
tomarlos, sabiendo muy bien que
en esa estación no los encontraría.
Sin embargo, al comprobar la



esterilidad del árbol con aquella
apariencia de fecundidad, con
aquella abundancia de hojas,
ordena: nunca jamás coma ya
nadie fruto de ti»31. Cuando Dios lo
pide, siempre hay posibilidad de dar
buen fruto, no sólo hojas bailando
frívolamente al son de la brisa. Si la
frivolidad tuviera escudo, podría
incluir aquella higuera.

Por el contrario, los santos saben dar
fruto en el ahora que Dios les señala.
A propósito, san Juan de la Cruz hace
una pregunta comprometedora: 
«Pues en la hora de la cuenta te ha de
pesar de no haber empleado este
tiempo en servicio de Dios, ¿por qué
no le ordenas y empleas ahora como
lo querrías haber hecho cuando te
estés muriendo?»32.

c) Sereno

Just in time -en tiempo justo- es un
sistema de administración
empresarial, utilizado para detectar



y suprimir los ‘desperdicios’ de
tiempo. El principal objetivo es
reducir tiempos en la gestión y en los
inventarios innecesarios. El sistema
ha conseguido resultados
sorprendentes, sin embargo corre el
riesgo de relegar el tiempo de trabajo
de las personas para subordinarlo al
tiempo de producción material. Pues
no se debe de olvidar que el
protagonista insustituible del tiempo
y el trabajo es la persona. Tiempo es
suma de tiempos que piden ser
gastados de modo sereno, sosegado,
sin aceleraciones que pretendan
conseguir horas de sesenta y cinco
minutos. De aquí se deduce una
verdad a veces olvidada: el tiempo de
descanso no es desperdicio de
tiempo.

El escudo familiar de San Josemaría
Escrivá de Balaguer tiene dos
palabras como lema que llaman a la
serenidad del tiempo:«alma, calma».
La calma en el alma lleva a ver que 



«las obras de Dios, Dios las hace.
En cambio, los monumentos
humanos los hace y deshace el
tiempo»33. Es calma diligente, no
perezosa, que permite contener la
impaciencia y decidir en el justo
tiempo, porque la vida enseña que lo
‘urgente’ no siempre coincide con lo
‘importante’.

La serenidad pide equilibrio al hacer
gasto de tiempo. Refiriéndose al
tiempo en la relación con Dios, dejó
escrito San Josemaría:«cuando
vayas a orar, que sea éste un firme
propósito: ni más tiempo por
consolación, ni menos por
aridez»34. La visión serena y
positiva del tiempo tiene su raíz en
un hecho: con la venida del Hijo de
Dios a este mundo «se inició la era
favorable, el día de la salvación» (cfr.
2 Co 6, 2)35. Vivimos en el mejor de
los tiempos: si hubiera otro mejor,
Dios nos lo habría dado. Los
cristianos podemos decir lo que con



frecuencia comenta un amigo mío:
quien esté mejor que nosotros, ¡qué
bien tiene que estar!

d) Valioso

¿Cuánto vale el tiempo? Dependerá
de quién lo valora y para qué lo usa.
En el mercado de la comunicación el
tiempo es moneda de uso corriente y
los precios suelen ser elevados. Por
ejemplo, el precio de un segundo en
spots de televisión emitidos durante
el Super Bowl norteamericano del
año 2010, osciló entre 83.000 y 93.000
dólares. Estas cifras fueron inferiores
a las del 2009 cuando el precio de un
spot publicitario de treinta segundos
alcanzó 3 millones de dólares. Hay
quien considera el tiempo como «una
dimensión del nuevo capitalismo»36,
pero el valor real del tiempo -que
supera al puro ‘valor de mercado’- no
cabe en una cifra por muchos dígitos
que tenga; conocer el tiempo es
sabiduría, don del Espíritu37.



El tiempo no es un ‘valor añadido’ a
nuestra existencia. Para San
Josemaría, el tiempo más bien«es
nuestro tesoro, el “dinero” para
comprar la eternidad»38. En una
homilía que luego se publicaría con
el título El tesoro del tiempo, trazó las
líneas maestras de lo que me parece
es ‘carta magna’ de la santificación
del tiempo, y urdimbre de estas
páginas.

1.3. Tiempo e inteligencia como
realidades intangibles

Intangible es lo que no se puede
tocar por carecer de entidad física.
La inteligencia humana, bien
intangible por excelencia, genera
conocimientos que tienen proyección
económica en el llamado ‘capital
intelectual’, parte contable del
inmovilizado inmaterial.

Tiempo y conocimiento se entrelazan
como dos realidades intangibles
complementarias, cuyo valor



económico se puede reflejar en los
derechos conferidos al titular de una
patente, en el nombre comercial, la
marca, etc. En su consideración
intangible el tiempo es más una idea
que un objeto39, por eso tiene fuerza
para ordenar la vida de las personas.

En los comienzos del siglo XXI el
trabajo de conocimiento con
frecuencia supone mayor gasto de
tiempo que el trabajo con inmediatos
resultados materiales, como puede
ser la producción industrial. Sin
embargo, a pesar de las innovaciones
en medición de tiempos, todavía no
se ha logrado encontrar un sistema
de medición objetivo y fiable del
tiempo destinado al trabajo de la
inteligencia; por esto, la mayoría de
las veces se acude al siempre
limitado ‘valor de mercado’.

Desde la perspectiva del trabajo
humano el tiempo intangible se
muestra con evidencia en algunas



etapas del proceso laboral; por
ejemplo, la búsqueda de
información, los intercambios de
ideas o conceptos, tareas cuyo
contenido es de naturaleza
inmaterial40.

Juan Pablo II decía: «¡Las grandes
dimensiones del tiempo! Aunque el
tiempo sea siempre un alejarse del
principio, pensándolo bien es
simultáneamente una vuelta al
principio. Y esto tiene una
importancia fundamental»41.
Ciertamente es importante reconocer
que el tiempo viene de Dios y vuelve
a Dios. En la convergencia del tiempo
intangible y el tiempo tangible queda
enmarcada la «plenitud de los
tiempos» (Ga 4, 4), el tiempo
establecido (Rm 5, 6) al que
corresponde «una especial plenitud
de la comunicación de Dios uno y
trino en el Espíritu Santo»42. San
Josemaría Escrivá toma ese abrazo
de tiempos y lo introduce en el



corazón de los hombres: «El tiempo
se ha cumplido y el Reino de Dios
está al llegar; convertíos y creed en
el Evangelio (Mc 1, 15) (…) Cuando
te acerques al Señor, piensa que
está muy cerca de ti, en ti:regnum
Dei intra vos est (Lc 17, 21). Lo
encontrarás en tu corazón»43.

Uno de los peligros en la gestión de
negocios es olvidar la importancia
del largo plazo, del tiempo largo, y
querer obtener grandes beneficios a
corto plazo, en tiempo inferior a un
año. Este olvido acorta horizontes al
trabajo, achica el campo de la
esperanza, hace miope el corazón. Es
necesario tener paciencia para
esperar el fruto que llega a su
tiempo44, con la sabiduría de
descubrir la grandeza encerrada en
lo pequeño del comienzo. En cierta
ocasión, a quienes estaban
promoviendo una Universidad les
dijo San Josemaría: «comenzad
haciéndola pequeña, para que



salga un aguilucho y no un pajarito
frito»45. El aguilucho nace para ser
águila, el pajarito…

La visión a largo plazo facilita el
equilibrio de situar cada cosa a su
tiempo46, sin anclarse en el pasado,
sin complejos del presente, con la
seguridad de que todos los tiempos y
ambientes pueden ser ajustados «a
la santidad de la doctrina moral de
Jesucristo»47. El largo plazo facilita
otear la eternidad, no moverse por la
prisa, ser pacientes y comprensivos, 
«persuadidos de que las almas,
como el buen vino, se mejoran con
el tiempo»48.

La unión de tiempo e inteligencia
viene de muy atrás. Un testimonio lo
encontramos en la antigua Grecia. La
Esfinge, apostada en el camino de
Tebas, daba muerte a quien no sabía
responder a la pregunta: ¿qué ser
vivo camina a cuatro patas al alba,
con dos a medio día y con tres al



atardecer? Sólo Edipo respondió ‘el
hombre’: gatea de niño con manos y
rodillas, camina con dos pies de
adulto, y a la vejez se ayuda de un
bastón. Sagaz respuesta, aunque
cabe decir que el tiempo no sólo
cambia el modo de andar: en el
tiempo el hombre cambia la historia,
aunque esto le pueda llevar siglos.

Vale la pena recordar que el tiempo
avanza inexorable y no podemos
dejar que pase«como el agua sobre
los cantos rodados, sin dejar
rastro»49, entre otras razones
porque esa agua tiene fuerza
intangible que «salta hasta la vida
eterna»50. Pero el agua puede ser el
mayor enemigo incluso de la roca
más firme: «es esa agua menuda
que se mete gota a gota, entre las
rendijas de la peña, hasta arruinar
su estructura»; y concluye la
comparación, «el peligro más fuerte
para el cristiano es despreciar la
pelea en esas escaramuzas, que



calan poco a poco en el alma hasta
volverla blanda, quebradiza e
indiferente, insensible a las voces
de Dios»51.

En esa pelea el cristiano usa de su
libertad y -también ‘gota a gota’-
construye, teje la historia. Aquí entra
en juego una certeza de San
Josemaría: «certeza en la
indeterminación de la historia,
abierta a múltiples posibilidades,
que Dios no ha querido cerrar»52.
Así lo corrobora la realidad de que 
«la vida y el comportamiento de
los que sirven a Dios han cambiado
la historia, e incluso muchos de los
que no conocen al Señor se
mueven -sin saberlo quizá- por
ideales nacidos del
cristianismo»53. El sentido de
responsabilidad con el tiempo que
hace la historia, le lleva a exclamar: 
«¡Si tú y yo hubiéramos conocido el
día del Señor! ¡Si los hombres



hubiéramos querido dar otro curso
al amor de Dios!»54.

Las personas podemos cambiar la
historia si usufructuamos
correctamente el tiempo, si
procuramos que dé fruto, sin
desplazar el tiempo y hacerlo objeto
o cosa ajena a la vida personal. ¿Por
qué digo esto?

El proverbio chino sentencia: «hay un
tiempo para ir de pesca, y un tiempo
para secar las redes». Bien, pero
¿dónde queda el tiempo de los peces?
Si se desconoce el tiempo de los peces
se puede ir a pescar sin saber dónde
están: en tal caso de poco sirve que
las redes estén secas. El gasto de
tiempo está en manos humanas, no
se admite ceder esa prioridad. Un
pasaje muy citado del Eclesiastés
afirma:«hay un tiempo para todo lo
que se hace bajo el sol»; lo concreta
en catorce verbos contrapuestos a
otros tantos. De manera tan bella



como breve señala: tiempo para
nacer y tiempo para morir; plantar,
cosechar; matar, sanar; destruir,
construir; llorar, reír; lamentar,
bailar; lanzar piedras, recogerlas;
abrazar, despedir; intentar, desistir;
guardar, desechar; rasgar, coser;
callar, hablar; amar, odiar; guerrear,
pacificar (Cfr. Qo 3, 1-8). Sólo el
hombre conjuga en el tiempo los
veintiocho verbos.

El paso del tiempo puede cambiar las
cosas, los hechos y circunstancias
que rodean la vida de las personas,
de aquí la necesidad de rectificar55
cuando el cambio lo exija, o
mantener la decisión con «un temple
de honradez ante situaciones que
pueden comprometer la propia
seguridad»56. Aunque también cabe
considerarlo desde el otro punto de
vista: el hombre, ejerciendo las
virtudes, puede cambiar el tiempo en
el que vive, y simultáneamente,
perfeccionarse a sí mismo.



La liturgia de la Iglesia, don del
Espíritu Santo, da nombre propio y
hace tangibles épocas de la vida del
Hijo de Dios en la tierra. Año tras año
-siglo tras siglo- hace memoria de la
Historia de la Salvación. San
Josemaría vivió y enseñó a vivir la
liturgia con profunda inteligencia y
amor a la Iglesia. Así, el Adviento es
etapa para implorar la misericordia
divina57, «tiempo de esperanza»58
que renueva las«ansias sinceras por
la venida de Cristo»59. La Cuaresma
es tiempo «de penitencia, de
purificación, de conversión. No es
tarea fácil. El cristianismo no es
camino cómodo: no basta estar en
la Iglesia y dejar que pasen los
años»60. En ese tiempo hay sitio
para la alegría61 que alcanza
especial significación en el tiempo de
Pascua, sin que se limite a esa época
del año litúrgico, «sino que se
asienta en todo momento en el
corazón del cristiano»62.



El cristiano contrae la obligación de
administrar el tiempo para obtener
el mayor beneficio. El beneficio
puede ser inmaterial, material, o de
ambas formas y al mismo tiempo.
Porque es un bien escaso para la
mayoría de las personas que
trabajan, aumenta su valor sobre
todo para quienes ‘no tienen tiempo’.
«¿Que no tiene tiempo?...» -se
pregunta el autor de Surco- y
responde: «Mejor. Precisamente a
Cristo le interesan los que no
tienen tiempo»63. En la economía
de los sin tiempo los minutos valen
horas y los segundos valen minutos.

Pudiera suceder que las anteriores
consideraciones despertaran la
sonrisa escéptica de quien considera
el tiempo como una cosa subjetiva,
psicológica, intrascendente, con valor
relativo. Ante esa posibilidad viene al
recuerdo -aunque quizá no sea del
todo adecuado- el consejo de Paul
Valéry a los que ignoran el sentido y



significado del tiempo: «Esperad a
tener hambre. Privaos de comer y
veréis lo que es el tiempo»64.

2. En el tiempo

2.1. Siempre

Examinemos ahora, en relación al
tiempo, el adverbio siempre. Éste
contribuye a expresar contrastes en
la vida de las personas: verdades,
falsedades; promesas, engaños;
alegrías, llantos; esperanzas,
fracasos; fidelidades, infidelidades.
Significa ‘en todo o en cualquier
tiempo’: más que suma de tiempos,
es un estado para hacer de forma
continuada acciones buenas o
acciones malas, porque no hay un
‘siempre’ que sea indiferente.

En la historia de la humanidad las
innovaciones nacen en tiempos
concretos que procuran alargarse en
un siempre con pretensiones de
permanente originalidad. Si la



inteligencia, memoria y voluntad
procuran hacer en cada momento «lo
que es agradable al Señor»65, el
‘siempre’ tiene un algo de eternidad,
supera el tiempo:«siempre está a
punto»66. Los santos son promotores
de ese ‘siempre’ cuando el mundo los
necesita, es decir, cuando Dios los
envía. Los recuerdos de santidad
suelen ir acompañados con un
coloquial ‘siempre’: siempre estaba
alegre, siempre era generoso,
siempre ayudaba con lo que podía,
siempre estaba rezando, sin que
todas estas alabanzas sean
consecuencia de su poderío humano.
Por esto, refiriéndose a los primeros
apóstoles que acompañaron a
Jesucristo, señala San Josemaría
que«no contaban nada en su
tiempo»67.

Para entender el ‘siempre’ que
descansa en Dios, no basta pensar en
el inevitable paso del tiempo, es
necesario tener en cuenta cómo se



gasta el tiempo. Hay un verbo que
acompaña al ‘siempre’ y explica el
estiramiento de una virtud en el
tiempo cronológico: servir. A San
Josemaría le gustaba
repetir«serviam!, serviré»68; aquí
está la clave del verdadero ‘siempre’.

El afán de servir lleva a dejarlo todo
por Dios69, sin excesiva
preocupación por el mañana -es
suficiente con los trabajos de cada
día (cfr. Mt 6, 34)-, incluso sin
espantarse ante la muerte pues 
«vendrá en el tiempo, en el lugar y
del modo que más convenga»70. Es
sentirse«instrumentos en las
manos de Dios, con los que El
cuenta diariamente y, por eso,
diariamente nos esforzamos en
servirle»71.

El día a día alcanza proyección
universal porque en ese siempre se
«edifica el Reino de Dios», tarea
confiada a todos y de la



que«ninguno puede sentirse
eximido»72; exige aprovechar el
tiempo porque no podemos tirar 
«ese tesoro irresponsablemente
por la ventana: no podemos
desbaratar esta etapa del mundo
que Dios confía a cada uno»73.

La meta del ‘siempre’ supera el
tiempo, se transforma en el “para
siempre” de la eternidad74. Para
llegar a esa meta son necesarias
dosis de paciencia, fortaleza y
esperanza.

a) Paciencia

«Dios crea cada margarita
separadamente, pero nunca se cansa
de crearlas»75. A Chesterton le
maravilla que Dios crea una a una
las margaritas, y su admiración
aumenta ante la eterna
perseverancia de la acción creadora.
Dios es paciente y constante; por eso
todas las primaveras nos regala
margaritas sin cansarse de



regalarlas. El ‘siempre’ es
perseverante en el deseo de servir a
los demás, como aquel dueño de la
viña que fue a contratar trabajadores
a las 9, 12, 13 y 15 horas del día (cfr.
Mt 20, 5-13).

Saber esperar el tiempo oportuno es
un modo de ser paciente. San
Josemaría pone un ejemplo único en
la historia: «De sobra sabía el Señor
que la humanidad padecía una
apremiante necesidad de Él. Tenía
por eso hambre de venir a la tierra
para salvar a todas las almas: y no
precipita el tiempo. Vino a su hora
como llegan al mundo los demás
hombres»76.

La paciencia se pone a prueba
cuando da la «impresión de que Jesús
duerme, de que no nos oye». Es el
momento de«confiar plenamente
en el Maestro, hay que
abandonarse en sus manos sin
cicaterías»77. Ese abandono puede



costar e incluso pedir heroísmo, pero
a cambio proporciona paz, equilibrio
en el alma. El paciente vive la
leyenda que adorna un reloj de los
Museos Vaticanos: Oneratem
aequilibro; pone equilibrio en lo
pesado y oneroso78. Las dificultades
quedan envueltas en mesura,
sensatez, ecuanimidad.

b) Fortaleza

El ‘siempre’ pide fortaleza porque es
totalizador: busca al Señor «en todo
tiempo y en todas las cosas»79. Servir
a Dios no tiene tamaño, lo abarca
todo, hasta el pensamiento que dura
un segundo porque «un solo
pensamiento del hombre vale más
que todo el mundo; por tanto, sólo
Dios es digno de él»80.

La fortaleza del siempre se mide por
la libertad, no sólo por el reloj. Servir
en el tiempo no es ser esclavo del
reloj, sino dominarlo. Es necesaria



fortaleza para que el reloj no acelere
ni ralentice el tiempo.

c) Esperanza

Si el ‘siempre’ mira a la eternidad,
está lleno de la esperanza que
contiene todos los valores humanos,
la «esperanza de Cristo»81. Desde
esta posición esperanzada «el
corazón del sabio sabe el tiempo y el
modo, ya que cada cosa tiene su
tiempo y su modo» (Qo 8, 5-6). La
esperanza del para siempre «ha
hecho grande a Teresa de Jesús.
Cuando ella -niña- salía por la
puerta del Adaja, atravesando las
murallas de su ciudad acompañada
de su hermano Rodrigo, para ir a
tierra de moros a que les
descabezaran por Cristo,
susurraba al hermano que se
cansaba: para siempre, para
siempre, para siempre»82.

Una pregunta que hace San
Josemaría traza la senda por la que



discurre la aventura del siempre: 
«¿Qué buscamos siempre, aun sin
especial atención, en todo lo que
hacemos?» Y responde: «cuando
nos mueve el amor de Dios y
trabajamos con rectitud de
intención, buscamos lo bueno, lo
limpio, lo que trae paz a la
conciencia y felicidad al alma»83.
Cuando encontramos lo bueno y
limpio es para darlo a los demás, lo
cual pide tiempo y estar lleno de lo
que se da; con palabras del poeta, 
«demos tiempo al tiempo: para que
el vaso rebose hay que llenarlo
primero»84. Llenar de bien el
tiempo es estar en cada momento en
lo que se debe hacer85, sin pensar en
soluciones egoístas86 ni dejar el
futuro en manos de una prolongada
desidia87. El tiempo se llena con
trabajo y también con el descanso88.

A finales de la década de los años
cincuenta del pasado siglo, sobre la
fotografía de un asno joven, mirada



serena y orejas levantadas, San
Josemaría escribió: Semper ut
iumentum, siempre como un borrico.
Le gustaba ponderar la humildad del
borrico trabajador, fiel y dócil a las
indicaciones de su amo. El borrico es
mencionado -entre otros lugares- en
un texto del 16 de febrero de 1932,
que cita el dicho popular escuchado
en su alma: «obras son amores y no
buenas razones», con el significado
de llamada a ser «ampliamente
generoso»89. El contexto de esas
palabras está enmarcado en muchas
horas de oración, de trabajo pastoral,
con preocupaciones económicas, e
incomprensiones.

El ‘siempre’ es exigente porque Dios
pide más. Se comprende que en la
homilía La conversión de los hijos de
Dios recuerde las palabras de San
Agustín:«Si dijeses basta, estás
perdido. Ve siempre a más, camina
siempre, progresa siempre»90.



2.2. Disfrutar

A diferencia de los demás usufructos,
el del tiempo que ahora observamos
no disminuye el pleno dominio del
Dueño del Tiempo, pues puede pedir
en cualquier momento la definitiva
rendición de cuentas. Es una
inseguridad que el usufructuario
inteligente interpreta como estímulo
para gozar adecuadamente de los
frutos del tiempo de vida, para
apreciar el regalo de vivir, trabajar el
tiempo y compartirlo con quienes le
rodean. Son tres modos de disfrute
que suscitan algunas
consideraciones.

a) Vivir el tiempo

Por mirar muchas veces el reloj no se
disfruta de la vida, aunque se pueda
decir qué hora es minuto a minuto.
Al contrario, esa tensión puede
conducir a la angustia de tiempo, o a
una sutil forma de matarlo por
precipitación sin dar tiempo al



tiempo para llenarlo al compás de la
vida. Disfruta una hora quien
saborea cada uno de los sesenta
minutos que la componen91.Ya
Séneca distinguió entrevivir el tiempo
y existir en el tiempo92. Vive el
tiempo quien lo llena con obras y lo
disfruta pensando en los demás por
Dios. San Josemaría aconseja: 
«emplea para tu vida, esta receta:
“no me acuerdo de que existo. No
pienso en mis cosas, pues no me
queda tiempo” ¡Trabajo y
servicio!»93.

Vivir el tiempo es tener la posibilidad
de multiplicarlo, como Josué al
conseguir que«un sólo día fuera tan
largo como dos» (Qo 46, 5; Jos 10,
12-14). Dios alarga los días a quien
vive con alegría el tiempo y, siendo
fiel, logra un contento que «cada día
será mayor»94. La alegría al vivir el
tiempo es un modo de ejercer el
derecho a ‘mejorar’ el bien
usufructuado, convirtiendo la vida



en«una continua oración, en un
buen humor, en una paz»95. El
gozo no desaparece porque no se vea
el sol, pues para marcar la hora el sol
se sirve de la sombra. Así, «toda la
jornada puede ser tiempo de
oración: de la noche a la mañana y
de la mañana a la noche»96.

El juego del día con la noche me
recuerda el zoológico de Chester, en
el Reino Unido, con su casa de los
murciélagos. En una profunda
oscuridad los murciélagos pasan a
pocos centímetros del visitante en
vuelo veloz. Para esos mamíferos
voladores es de noche, aunque
afuera brille el sol. Al final de su
jornada de trabajo, se encienden las
luces y comienzan a descansar. Los
murciélagos vivían el tiempo
conforme lo marcaba el interruptor
de la luz eléctrica. El hombre tiene su
propia llave para marcar el día y la
noche y, cuando lo hace cara a Dios,
vive el tiempo en cualquier tiempo.



Poco antes de concluir el siglo XVI
escribió Francis Bacon: «elegir tiempo
es ahorrar tiempo»97. El disfrute de
la vida consiste en acertar la elección
de tiempo para cada actividad,
comenzando por la relación con Dios,
y «si Dios es para nosotros vida, no
debe extrañarnos que nuestra
existencia de cristianos haya de
estar entretejida de oración»98.
Por esto, vivir el tiempo es ocasión de
redimirlo y hacerlo partícipe de la
corredención. Un texto paulino
aconseja caminar en sabiduría
tempus redimentes99, redimiendo el
tiempo.

Redimir el tiempo es idea usada en
ámbitos universitarios para
relacionar tiempo y sabiduría: al
estudio debe seguir la sabiduría, el
esfuerzo por conseguirla suscita
‘redimir’ el tiempo perdido100.

La acción redentora alcanza al
tiempo de las personas y de las



generaciones.«Cada generación de
cristianos ha de redimir, ha de
santificar su propio tiempo»101,
entre otras motivaciones por la
necesidad de participar en
el«ajetreado avanzar de la historia
humana»102. El tiempo corredentor
mete la eternidad en el calendario
humano, y lleva al momento sublime
de petición, sacrificio, adoración,
agradecimiento: la Misa. Recién
cumplidos treinta años, -fue en 1932-
San Josemaría escribe: «Al decir la
Santa Misa, deberían pararse los
relojes»103. El sacerdote ofrenda la
eternidad en el tiempo.

b) Trabajar el tiempo

«“Santificar el trabajo. Santificarse en
el trabajo. Santificar a los demás con
el trabajo”. En esta frase gráfica
resumía el Fundador del Opus Dei el
núcleo del mensaje que Dios le había
confiado, para recordarlo a los
cristianos»104. Las palabras citadas



por Mons. Javier Echevarría tienen
traslado al tiempo de trabajo, al
trabajo que hace fecundo el tiempo.
El trabajo da sentido a la vida, pues
la vida es llenar tiempo con trabajo,
físico, intelectual, y con descanso.
Para el cristiano trabajo, descanso y
tiempo quedan enriquecidos porque
tienen a Dios como primer
destinatario.

El Creador hace libre al hombre y no
le cercena el tiempo105, puede
ordenarlo y gastarlo del modo que
libremente elija. En Cristo
encontramos un paradigma de
tiempo dedicado al trabajo pues «se
gana el pan, durante largos años, con
su propio trabajo»106.

Trabajar el tiempo es hacer rendir
los días «que Dios pone a nuestra
disposición»107. El buen trabajador
aprovecha el tiempo además de por
el resultado tangible de su esfuerzo,
por el beneficio intangible que



personalmente obtiene:«no sólo es
oro, ¡es gloria de Dios!»108;
«representa un anticipo de la
gloria que se nos concederá
después»109.

En la sociedad que nos corresponde
vivir, donde el tiempo es un bien
escaso, con frecuencia escuchamos
quejas por ‘falta de tiempo’. La
economía del tiempo mira con
especial atención el paso de las
agujas del reloj. Desde el realismo,
San Josemaría eleva el tiempo a la
consideración trascendente para
afirmar con seguridad, digna del
mejor empresario: «No nos debe
sobrar el tiempo, ni un segundo, y
no exagero. Trabajo hay»110. No es
exageración porque un segundo
puede tener valor infinito, de
eternidad.

Son muchos los textos en los que
aconseja aprovechar el tiempo111 en
diversas circunstancias de la vida,



por ejemplo: en el trabajo del
hogar112, en el estudio113; o
tomando como referencia pasajes del
evangelio: la higuera maldecida114,
las vírgenes necias115.

Todos los minutos tienen sesenta
segundos, todas las horas consumen
sesenta minutos. Pero la voluntad de
trabajar intensamente hace que
algunos segundos valgan por
minutos, y que el resultado de una
hora de trabajo supere los sesenta
minutos. Tiempo y trabajo se enlazan
en rendimiento cuando hay
intensidad en el esfuerzo116 que
hace indispensable el descanso para
recuperar fuerzas117. Ante este
planteamiento se comprende que 
«no hay horas libres»118, pero con
la actitud serena de aprovechar «las
épocas de bienestar físico, los
tiempos buenos», para recibir con 
«alegría sobrenatural los sucesos
que la gente equivocadamente
califica de malos»119. En las



enseñanza de San Josemaría sobre el
trabajo del tiempo hay un constante
entrelazarse de sentido trascendente
de la vida y sentido común, propio de
los ciudadanos que viven en las
situaciones normales de la vida
ciudadana.

c) Compartir el tiempo

El tiempo es una plataforma de
relaciones. No hay relación de
tiempo sin ‘otro’, no hay ‘otro’ sin
tiempo para relacionarse. Los sujetos
de esa relación son las personas, en
un contacto directo o a través de los
medios de comunicación. El reloj
puede medir la duración de las
relaciones en tiempos concretos,
pero no es la relación ni el medio de
establecerla.

El objeto de la relación tiempo es la
relación misma, el relacionarse, estar
relacionado en tiempos
determinados, no en ninguna hora
pues, en tal caso, no hay relación.



Desde la creación del tiempo -por
voluntad de su Creador y Dueño- la
mejor relación es compartir tiempo
con Él y, desde esa relación primera,
con las personas que nos
relacionamos en la vida. No cabe
compartir tiempo con uno mismo y
pretender que todas las horas sean
‘yo’. Ante la tentación de «querer
reservarse un poco de tiempo para
sí mismo», es necesario «poner
remedio a tanta pequeñez,
rectificando enseguida»120.

La visión solidaria lleva a ser
generoso en el gasto de tiempo para
que otros lo disfruten cuando lo
requieran«los intereses buenos y
justos de los demás»121, y ayudar a
quienes lo pidan122.

Compartir tiempo pide saber
adaptarse al paso del tiempo, en
ocasiones con aparente «monotonía
de días aparentemente siempre
iguales»123. Otras veces el tiempo es



portador de sequedad o
contrariedades que obligan
a«“marchar a contrapelo”, sin
ningún consuelo espiritual ni
humano».

2.3. Restituir

Es obligación del usufructuario
restituir el bien que le ha sido
entregado para su uso y disfrute. El
propietario tiene derecho a exigir la
restitución. En este caso, ¿qué
significa restituir tiempo?

La restitución tiene en cuenta, en
primer lugar, el gasto de tiempo
libremente realizado y la alteración -
positiva o negativa- del tiempo
recibido en usufructo. La pretensión
de restituir la misma cantidad de
tiempo recibido, supone ignorar
quién es el Dueño, qué es el tiempo y
la condición de usufructuario. Una
vez más viene al recuerdo la
parábola de los talentos y el deber de
hacer rendir lo recibido126. No se



debe malgastar el tiempo127, ni
olvidar su destino: «¿Tu tiempo
para ti? ¡Tu tiempo para Dios!»128.

El reloj ayuda a controlar el gasto de
tiempo y, de alguna forma,
contribuye a medir su rentabilidad,
pero marcar las horas no indica si
están llenas o vacías, si miran al
Cielo o a uno mismo129. En el noble
oficio de la relojería se llama reloj
maestro a aquel cuya marcha sirve
de norma a la de otros. Cuando del
tiempo de vida se trata, el reloj
maestro no solo marca las horas o los
siglos, marca el sin tiempo o
eternidad.

¿Qué caracteriza la obligación de
restituir tiempo? Entre otras, señalo
tres notas: es continua, insustituible,
arriesgada.

a) Continua

El reloj maestro que gobierna la
restitución de tiempo marca con



idéntica precisión la eternidad y los
segundos, por esto la obligación de
restituir es permanente y continua,
no limitada al tiempo de abandono
de la vida terrena. El tiempo se
restituye en la medida que se gasta,
segundo a segundo, con acciones u
omisiones. San Josemaría usa con
frecuencia la palabra instante -
porción breve de tiempo- para
reflejar el continuo gasto de tiempo: 
«El Señor tiene derecho -y cada
uno de nosotros obligación- a que
“en todo instante” le
glorifiquemos. Luego, si
desperdiciamos el tiempo,
robamos gloria a Dios»130.

¿Cómo medir los instantes? La
respuesta va más allá del reloj y del
tiempo, de las tácticas y sistemas de
medición: está en el amor «que es la
‘táctica’ de Dios»131. Esa
perspectiva lleva a exclamar: «¡Qué
grande es el hombre, cuando se
reconoce criatura predilecta de



Dios y acude a El, tota die, en cada
instante de su peregrinación
terrena!»132.

La restitución continua de tiempo
tiene inmediata respuesta.
Refiriéndose al trabajo, escribe San
Josemaría: «Nada más ofrecérselo y
poner manos a la obra, Dios ya
escucha, ya alienta»133.

b) Insustituible

Prácticamente todos los productos
que circulan por los mercados de
bienes de rápido consumo tienen
posibilidad de ser sustituidos por
otros, iguales o semejantes. Esta
realidad es uno de los pilares de la
competencia en el libre mercado. En
el caso del tiempo no es posible la
sustitución: es personal e
intransferible. Se puede contratar
tiempo de trabajo, pero las horas
siguen siendo de uno, aunque las
destine a tareas de otro.



El tiempo configura la vida; de
ambos -tiempo y vida- ignoramos
cuánto nos queda134. Si no se
pueden sustituir, ¿se pueden
recuperar? La vida no135; el tiempo,
sí.

Los relojes humanos -desde el de sol
hasta el atómico- ni recuperan
tiempo pasado ni llenan tiempo
futuro: marcan el presente. Pero el
eterno reloj maestro, con el amor de
Dios como tic-tac, acoge tiempo para
rectificar el pasado136. La gracia de
Dios, especialmente manifestada en
el sacramento de la Penitencia137,
permite volver a empezar, y
recuperar las horas perdidas;
también, por ejemplo, mediante una
mayor entrega e intensidad en el
trabajo138.

Podemos perder tiempo o nos lo
pueden robar. Ya en el siglo XV a.C.
al reloj de agua se le llamó Clepsidra,
en griego ‘roba agua’, ladrón de



agua. Las personas robamos tiempo
a Dios y a los demás cuando lo
perdemos139. Hay ladrones de
tiempo especializados para cada
persona, sin embargo uno de los más
comunes se llama imaginación140.
La imaginación suelta y
descontrolada consume minutos,
horas, días. Es una situación que a
veces propician los nuevos soportes
de la comunicación digital, que
podrían disparar la imaginación,
llevándola a que consuma incluso
jornadas.

c) Arriesgada

El momento de la rendición de
cuentas es delicado y comprometido.
Si de la vida se trata, es un acto único
para presentar el balance final del
tiempo vivido y someterlo al juicio
del Señor del Tiempo. Cuando se ha
sabido rendir cuenta de cada
‘instante’, previsiblemente no habrá
muchas sorpresas; en caso contrario,



puede haber una sorpresa que no
tienen remedio: se ha perdido la
eterna felicidad.

Uno de los mayores factores de
riesgo es no darse cuenta de los
tiempos muertos que uno ha matado
por egoísmo141. A San Josemaría le
producía pesar lo que
coloquialmente se expresa con matar
el tiempo. «Qué pena matar el
tiempo, que es un tesoro de
Dios»142. El riesgo es grande, se
puede decir que infinito porque 
«cuando el cristiano mata su
tiempo en la tierra, se coloca en
peligro de matar su Cielo»143. Con
una imagen que no deja hueco a la
duda, escribió: «si matas el tiempo
abres las puertas de tu alma al
demonio»144.

3. Desde el tiempo

La preposición ‘desde’ significa
punto de partida hacia un final. El
tiempo es siempre un comienzo



hacia el futuro, terminal del pasado
que pasa en el presente y busca una
meta. Desde el tiempo equivale a
señalar un horizonte sin tiempo, y
esto a pesar de la pertinacia humana
que anhela medir el tiempo con
precisión y por plazo cada vez más
largo. San Josemaría enseña que
todos los estratos de la humanidad
pueden«elevar al orden de la
gracia el quehacer diario, la
profesión u oficio». Nace así «una
esperanza nueva que trasciende el
tiempo y la caducidad de lo
mundano»145. Es una esperanza
que demanda poner medios
sobrenaturales y humanos146. Desde
el tiempo se comprende el momento
del Apocalipsis cuando el ángel
proclama «que no habrá más tiempo»
(Ap 10, 7), siempre será de día «pues
noche allí no habrá» (Ap 21, 25).

3.1. A imagen de la eternidad



Dice el libro de la Sabiduría«Porque
Dios creó al hombre para la
incorruptibilidad y lo hizo a imagen
de su propia eternidad. Mas por la
envidia del diablo entró la muerte en
el mundo» (Sb 2, 23-24). Dios crea al
hombre en y para la eternidad. El
misterio del pecado y el misterio de
la Redención inciden en nuestra
comprensión de la eternidad, y por la
rutina humana se puede olvidar su
profundo significado. Lo señala el
Fundador del Opus Dei: «¡Qué
capacidad tan extraña tiene el
hombre para olvidarse de las cosas
más maravillosas, para
acostumbrarse al misterio!»147.

A veces, la palabra ‘siempre’ se
utiliza para atenuar el misterio:
siempre ha sido así, siempre fue
cuestión no resuelta, etc., sin
reconocer que ese adverbio tiene
equivalencia de eternidad. «Desde
siempre y para siempre, Tú eres Dios»
(Sal 90, 2), que en algunas versiones



es: ‘desde la eternidad a la eternidad,
Tú eres Dios’. Esta realidad cobra
fuerza en el punto 999 de Forja:«Sólo
es verdad, con una verdad total, el
“para siempre” de la
eternidad»148.

Que el hombre haya sido creado a
imagen de la eternidad lleva a
plantear su paso por la tierra como
peregrinaje para el que ha sido
elegido, y que su inteligencia apunta
al infinito eterno.

a) Tiempo de peregrinación

El verbo ‘peregrinar’ significa 
«entender la vida como un camino
que hay que recorrer»149. Así lo
entendió San Josemaría: «tiempo de
peregrinación, de viaje»150, que
revela el valor de eternidad de cosas
aparentemente sin importancia151,
donde las ocupaciones corrientes y
ordinarias «tienen un sentido
divino de eternidad»152, de
esperanza153.



En ese peregrinar desde el tiempo la
mirada llega al cielo «cuando se ven
las cosas con ojos de
eternidad»154, con la permanente
referencia al paso de Jesús por la
tierra, procurando meterse en los
Evangelio «como un personaje
más»155. Así, de modo inefable, el
hombre disfruta del gozo anunciado
por el Señor: «Dichosos los ojos que
ven lo que veis» (Lc 10, 23). En
consecuencia, el trabajo, las alegrías
y las contrariedades de la vida
producen frutos que son «semilla de
eternidad»156.

b) Elegidos desde la eternidad

«No me gusta hablar de elegidos ni
de privilegiados. Pero es Cristo
quien habla, quien elige. Es el
lenguaje de la Escritura: elegit nos
in ipso ante mundi constitutionem
-dice San Pablo-ut essemus sancti
(Ef 1, 4). Nos ha escogido, desde
antes de la constitución del



mundo, para que seamos santos».
No debemos atribuirnos mérito
alguno en esa elección pues sólo
somos «instrumentos del Creador
del mundo»157.

La elección se hace efectiva en la
vida y en un tiempo determinado. Es
personal, Dios no elige en bloques,
sino uno a uno:«¡El Señor os tiene
contados desde la eternidad!»158.
La llamada es universal, «nuestro
Señor se dirige a todos los
hombres para que vengan a su
encuentro, para que sean
santos»159, la realiza en las
circunstancias de tiempo y
condiciones más favorables, «en un
momento concreto, pero que
estaba en su mente desde toda la
eternidad»160. Es momento que la
persona ignora hasta que se
presenta, como sucedió con la Virgen
María que, antes del anuncio por
Gabriel Arcángel, ignoraba su
elección desde toda la eternidad161.



La elección respeta la libertad
personal, pero una vez aceptada
introduce en la vida el deseo
de«vivir cada instante con
vibración de eternidad»162, con la
seguridad de la continua ayuda de
Dios163.

c) Ansia de Infinito

Para jugar con el tiempo es necesario
conocer las reglas de ese juego. La
primera es saber que tiene Creador y
está marcado con un comienzo y
final. La segunda, admitir que existe
el sin tiempo llamado eternidad. Esto
implica tener conciencia de que«la
actual condición humana no es la
definitiva»164. Para el cristiano la
situación definitiva es consecuencia
de una conquista espiritual con 
«ansia de Infinito, de
eternidad»165, conquista desde la
libertad, con etapas inevitables para
el peregrino.



Cuando algo es inevitable el sentido
común aconseja procurar la
“amistad” de ese ‘algo’ que Dios
envía o permite, y hacerlo con la
serenidad de quien lo ve como
decisión que de la eternidad viene y
a la eternidad va. Inevitable es que
un día se detenga el reloj fisiológico
que todos llevamos dentro, llamado
corazón. Cuando cesa su tic-tac
natural, el ‘algo’ recibe un nombre:
muerte. Si hemos cultivado su
amistad, la sorpresa será menor. Con
imagen poética hace muchos años
escribió el autor de Camino: «¿Has
visto, en una tarde triste de otoño,
caer las hojas muertas? Así caen
las almas en la eternidad: un día la
hoja caída serás tú»166.

El Señor del Tiempo se reserva el día
y la hora de ese trance inevitable, de
ahí la importancia del «vigilad»
evangélico (Mt 25, 13). Para ‘vigilar’
la muerte es preciso estar vigilante
en la vida, sabiendo que aquélla es



etapa para otro inevitable: rendir
cuentas. En esa rendición de cuentas
la aportación personal deberá ser
alta, porque lo recibido es el rescate
por redención divina, precio y tesoro 
«de la eternidad de cada uno»167.

Al dirigirse a los sacerdotes, San
Josemaría les recordaba que «la gran
necesidad a la que queremos poner
remedio, es el pecado, el
alejamiento de Dios, el riesgo de
que las almas se pierdan para toda
la eternidad. Llevar a los hombres
a la gloria eterna en el amor de
Dios: ésa es nuestra aspiración
fundamental al celebrar la Santa
Misa»168. La verdadera dimensión
de la ofensa a Dios adquiere especial
relieve al compararla con el
sacrificio redentor de la Cruz: «por
salvar al hombre, Señor, mueres
en la Cruz; y, sin embargo, por un
solo pecado mortal, condenas al
hombre a una eternidad infeliz de
tormentos...: ¡cuánto te ofende el



pecado, y cuánto lo debo
odiar!»169.

La espera de alcanzar la eterna
bienaventuranza no es cómoda ni
admite ignorar que el tiempo pasa.
Pero el ejercicio de la esperanza trae
tranquilidad al alma. En la homilía 
La esperanza del cristiano, San
Josemaría desborda su pensamiento
con seguro gozo. «Estoy feliz con la
certeza del Cielo que
alcanzaremos, si permanecemos
fieles hasta el final». Esta
convicción le incita a comprender
que «sólo lo que está marcado con
la huella de Dios revela la señal
indeleble de la eternidad, y su
valor imperecedero»170.

Dios da a todos un tiempo de vida y a
todos ofrece la eternidad («nadie se
encuentra excluido de la salvación»)
es conquista difícil pero asequible en
cualquier instante, aunque pueda
parecer imposible. Basta recordar la



canonización otorgada por Jesucristo
a un pecador -«hoy estarás conmigo
en el paraíso»-, como respuesta al
ruego humilde de quien le
acompañaba desde otra cruz171.

La gloria eterna tiene como moneda
de compra el tiempo gastado en
Dios172. Allí se recibe «el eterno
abrazo de Amor de Dios Padre, de
Dios Hijo, de Dios Espíritu Santo y
de Santa María»173. Allí alcanza
pleno significado la palabra
‘felicidad’ sin que admita
comparación alguna (cfr. Rm 8, 18).

3.2. La Cantiga 103

Hablar de la eterna bienaventuranza
sin pensar en Santa María, es como
decir amanecer y olvidarse del sol.
Ella es Puerta y Reina del Cielo,
Madre de la Eternidad. Si no hubiera
existido el Cielo y la Eternidad, Dios
los habría creado para Ella: es «la
obra maestra de la misión del Hijo



y del Espíritu Santo en la plenitud
de los tiempos»174.

San Josemaría señala el camino que
la Trinidad, «en la misteriosa
economía divina», dispone para la
Madre del Salvador: «Nuestra
Señora, hecha partícipe de modo
pleno de la obra de nuestra
salvación, tenía que seguir de
cerca los pasos de su Hijo: la
pobreza de Belén, la vida oculta de
trabajo ordinario en Nazaret, la
manifestación de la divinidad en
Caná de Galilea, las afrentas de la
Pasión y el Sacrificio divino de la
Cruz, la bienaventuranza eterna
del Paraíso»175.

Son muchos los textos del Fundador
del Opus Dei que alaban las glorias
de María. Entre los más antiguos está
el Santo Rosario, libro escrito en
1931, cuando el autor contaba 29
años. Esas páginas hacen vida el
consejo que daba a los lectores para



llegar a un trato con Jesús: el 
«confiado amor hacia María
Santísima»176. En una de las
páginas contempla la alegría de los
Ángeles al ver a María «llevada por
Dios, en cuerpo y alma, a los cielos»,
donde «la Trinidad beatísima
recibe y colma de honores a la
Hija, Madre y Esposa de Dios»177.

Los siglos han dejado señales de la
devoción de los cristianos a su
Madre, escritos, pinturas, esculturas,
cantos, etc. San Josemaría recuerda
uno de esos testimonios. «Viene a mi
memoria una encantadora poesía
gallega, una de esas Cantigas de
Alfonso X el Sabio. La leyenda de
un monje que, en su simplicidad,
suplicó a Santa María poder
contemplar el cielo, aunque fuera
un instante. La Virgen acogió su
deseo, y el buen monje fue
trasladado al paraíso. Cuando
regresó, no reconocía a ninguno de
los moradores del monasterio: su



oración, que a él le había parecido
brevísima, había durado tres
siglos»178.

La Cantiga hace el número 103 de las
Cantigas de Santa María179. El
estribillo de la poesía, que se repite
catorce veces, recuerda al cristiano
que quien sirve bien a la Virgen, irá
al Paraíso: Quen Virgen ben servirá / a
Parayso irá.

1. San Agus tín, Confesiones. BAC,
Madrid 1968, 478-479.

2. Juan Pablo II, Audiencia general,
19-XI-1997, en Catequesis sobre el
Credo VI: Creo en la vida eterna.
Palabra, Madrid 2000,16.

3. Benedic to XVI. Angelus. I Domingo
de Adviento, 30 de noviembre de 2008.



4. Benedic to XVI, Discurso durante la
inauguración del 85 curso académico
en la Universidad Católica del
Sagrado Corazón, 25 de noviembre de
2005.

5. Amar al mundo apasionadamente.
Homilía pronunciada en la
Universidad de Navarra el 8 de
octubre de 1967, en Conversaciones
con Monseñor Escrivá de Balaguer,
114 (en lo sucesivo se citará con
Conversaciones)

6. San Josemaría, Amigos de Dios, 52
(en lo sucesivo se citará sólo por el
nombre del libro).

7. Cfr. Conversaciones, 68 y Andr és
Vázque z de Prada, El Fundador del
Opus Dei. Tomo I: “Señor, que vea”.
Rialp, Madrid 1997, 62.

8. Amigos de Dios, 54.

9. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo III: “Los



caminos divinos de la tierra”. Rialp,
Madrid 2003, 604-605.

10. Cfr. Klein, Étienne: Las tácticas de
cronos. Ediciones Siruela, Madrid
2005, 80.

11. Amigos de Dios, 111.

12. Idem, 105.

13. Cfr. Idem, 124.

14. Idem, 54.

15. Idem, 48.

16. Catecismo de la Iglesia Católica,
1085.

17. Amigos de Dios, 52.

18. “Ye may wafte but can not stop
me”. Este reloj se encuentra en la
ciudad de Londres.



19. Santa Catalina de Siena, Il dialogo
della divina provvidenza. Edizioni
Cantagalli, Siena 1998, 45.

20. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo II: “Dios
y audacia”. Rialp, Madrid 2002, 523.

21. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. TomoII: “Dios
y audacia”, o. c., 261, 426, 461.

22. San Josem aría, Es Cristo que
pasa, 151 (en lo sucesivo se citará sólo
por el nombre del libro).

23. San Josem aría, Forja, 224 (en lo
sucesivo se citará sólo por el nombre
del libro). La cursiva es mía.

24. San Josem aría, Surco, 155 (en lo
sucesivo se citará sólo por el nombre
del libro).

25. Es Cristo que pasa, 152.

26. Por ejemplo, en Forja, 163



27. Surco, 613.

28. Amigos de Dios, 308. La cursiva es
mía.

29. Cfr. Forja, 596.

30. Cfr. Amigos de Dios, 158.

31. Idem, 51.

32. La cursiva es mía. San Juan de la
Cru z, Obras completas. Dichos de luz
y amor, 76. BAC, 11ª edición. Madrid
1982, 49.

33. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo II: “Dios
y audacia”, o. c., 528.

34. San Josem aría, Camino, 99 (en lo
sucesivo se citará sólo por el nombre
del libro).

35. San Josem aría hacía eco a esta
afirmación paulina en su predicación:
cfr. Amigos de Dios, 52 y Es Cristo que
pasa, 59.



36. Cfr. Sennet, Ric hard : The
Corrosion of Character. The personal
consequences of work in the new
capitalism. Norton and Company, New
York, London 1998, 25.

37. «El corazón del sabio conoce el
tiempo» (Qo 8, 5).

38. Surco, 882.

39. Cfr. Trompe naars , Fons; Hampde
n-Tur ner , Charles , Riding the waves
of culture. Second edition. Nicholas
Brealey Publishing, London 1999, 121.

40. Cfr. O’Carroll , Ailee n, Fuzzy
Holes and Intangible Time: Time in a
knowledge industry. Time & Society
2008, 17, 185.

41. Juan Pablo II, Carta a los
sacerdotes para el Jueves Santo, 14 de
marzo de 1999, 2.



42. Juan Pablo II, Encíclica Dominum
et vivificantem, 18 de mayo de 1986,
50.

43. San Josem aría, Santo Rosario.
Tercer misterio de la luz. El anuncio
del Reino de Dios, 19.

44. Cfr. Surco, 617.

45. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo III: “Los
caminos divinos de la tierra”, o. c.,
368.

46. Cfr. Surco, 950.

47. Idem, 307.

48. Amigos de Dios, 78.

49. Forja, 7.

50. Camino, 148. Cfr. Jn 4,14.

51. Es Cristo que pasa, 77.

52. Idem, 99.



53. Idem, 150.

54. San Josem aría, Vía Crucis.
Primera estación.

55. Cfr. Surco, 605.

56. Amigos de Dios, 82.

57. Cfr. Es Cristo que pasa, 7.

58. Idem, 11.

59. Forja, 548.

60. Es Cristo que pasa, 57.

61. Cfr. Idem,63.

62. Idem, 102.

63. Surco, 199.

64. Paul Valéry, citado en Étie nne Klei
n, o. c., 137.

65. Es Cristo que pasa, 58.



66. «Vuestro tiempo siempre está a
punto» (Jn 7, 5).

67. San Josem aría, Amar a la Iglesia,
29 (en lo sucesivo se citará sólo por el
nombre del libro).

68. Es Cristo que pasa, n 179.

69. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo III: “Los
caminos divinos de la tierra”, o. c., 33.

70. Camino, 739.

71. Forja, 613.

72. Cfr. Es Cristo que pasa, 158.

73. Amigos de Dios,, 39.

74. Cfr. Forja, 999.

75. Ches ter ton, G.K. Ortodoxia IV.
Obras Completas, I. José Janés, Editor.
Barcelona 1952, 559.

76. Es Cristo que pasa, 18.



77. Amigos de Dios, 22.

78. Planisferologio Farnesiano. Dono
del Conte di Caserta a Leone XIII.
Museos Vaticanos.

79. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo II: “Dios
y audacia”, o. c., 672.

80. San Juan de la Cru z: Dichos de luz
y amor. Obras Completas. BAC. 11ª
edición. Madrid 1982, 46.

81. Surco, 293.

82. Amigos de Dios, 200

83. Idem, 292. La cursiva es mía

84. Antonio Machado , Proverbios y
Cantares, LI.

85. Cfr. Conversaciones, 88.

86. Cfr. Surco, 55.

87. Cfr. Amigos de Dios, n 15.



88. Cfr. Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo III: “Los
caminos divinos de la tierra”, o. c.,
131. Se vea también el comentario de
Pedro Rodr ígue z al punto 357 de
Camino en Camino. Edición crítico-
histórica. Rialp, Madrid 2004 (3a ed.),
531.

89. El texto es como sigue: «16 de
febrero de 1932: + Hace unos días que
estoy bastante acatarrado, y eso era
ocasión para que mi falta de
generosidad con mi Dios se
manifestara, aflojando en la oración y
en las mil pequeñas cosas que un niño
-y más un niño burro- puede ofrecer a
su Señor cada día. Yo me venía dando
cuenta de esto y de que daba largas a
ciertos propósitos de emplear mayor
interés y tiempo en las prácticas de
piedad, pero me tranquilizaba con el
pensamiento: más adelante, cuando
estés fuerte, cuando se arregle mejor
la situación económica de los tuyos…
¡entonces! –Y hoy, después de dar la



Comunión a las monjas, antes de la
Santa Misa, le dije a Jesús lo que
tantas y tantas veces le digo de día y
de noche: […] “te amo más que éstas”.
Inmediatamente, entendí sin palabras:
“obras son amores y no buenas
razones”. Al momento vi con claridad
lo poco generoso que soy, viniendo a
mi memoria muchos detalles,
insospechados, a los que no daba
importancia, que me hicieron
comprender con mucho relieve esa
falta de generosidad mía. ¡Oh Jesús!
Ayúdame, para que tu borrico sea
ampliamente generoso. ¡Obras,
obras!». Citado en Andr és Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei.
Tomo I: “Señor, que vea”, o. c., 417.

90. Es Cristo que pasa, 58. La cita de
San Agus tín es de Sermo 169, 15 (PL
38, 926).

91. San Juan pone en boca del Señor
una pregunta muy significativa: «¿No
son doce las horas del día?» (Jn 11, 9).



92. «Nada te puede llevar a pensar
que una persona ha vivido mucho
tiempo porque le veas canas y
arrugas. Aquél no ha vivido mucho
tiempo, sino que existió largo
tiempo.» Lucio Anneo Senec a, De
brevitate vitae, en Invitación a la
serenidad. Ediciones Temas de hoy.
Madrid 1998, 20.

93. Forja, 853.

94. Surco, 86.

95. Es Cristo que pasa, 144.

96. Añade: «Más aún: como nos
recuerda la Escritura Santa, también
el sueño debe ser oración» Es Cristo
que pasa, 119. «Con toda mi alma te
anhelo en la noche, mi espíritu, dentro
de mí, por ti madruga» (Is 26, 9).

97. «To choose time, is to save time».
Francis Baco n, Essays or Counsels
Civil and Moral. Cfr. On Dispatch.
First published in 1597.



98. Es Cristo que pasa, 119.

99. «In sapientia ad eos qui foris sunt:
tempus redimentes» (Col 4, 5).

100. Dos muestras de relojes con la
leyenda «In sapientia ambulate
tempus redimentes». Reloj de sol en el
Fellow’s Garden, Trinity College,
Cambridge, U.K. Reloj en el Memorial
Union, Columbia University,
Columbia, Missouri, USA.

101. Es Cristo que pasa, 132.

102. Conversaciones, 113.

103. Forja, 436. Citado por el Siervo
de Dios Álvaro del Portillo, en la
conferencia de clausura del XI
Simposio internacional de teología de
la Universidad de Navarra (cfr. Luc as
F. Mateo –Seco (ed.), La formación de
los sacerdotes en las circunstancias
actuales: XI Simposio internacional de
teología de la Universidad de
Navarra. EUNSA, Pamplona 1990).



104. Homilía de Mons. Javier Echev
arr ía, Prelado del Opus Dei, en la
Misa en honor de San Josemaría,
celebrada en la Plaza de San Pedro,
Vaticano, el 7 de octubre 2002.

105. Cfr. Forja, 539.

106. Es Cristo que pasa, 61.

107. Idem, 37.

108. Amigos de Dios, 81.

109. Idem, 212.

110. Idem, 42.

111. Por ejemplo, en Camino, Surco, y
Forja son, en total, 42 los puntos
sobre aprovechamiento del tiempo.

112. Cfr. Conversaciones, 89.

113. Cfr. Surco, 523.

114. Cfr. Camino, 354.

115. Cfr. Amigos de Dios, 40.



116. Cfr. Camino, 333, 335; Amigos de
Dios, 186.

117. Cfr. Amigos de Dios, 137.

118. Conversaciones, 61.

119. Amigos de Dios, 124

120. Surco, 19.

121. Amigos de Dios, 138

122. San Josemaría solicitaba esa
ayuda con petición que conmueve:
«¡Hemos de aprovechar el tiempo
terreno! ¡Ayudadme a aprovecharlo!»,
Andr és Vázque z de Prada, El
Fundador del Opus Dei. Tomo III: “Los
caminos divinos de la tierra”, o. c.,
699.

123. Es Cristo que pasa, 24.

124. Surco, 149.

125. Forja, 705. La llamada al amor
de Dios en el tiempo es nota común en



los Santos. San Juan de la Cru z lo dice
con brevedad: «El alma que anda en
amor, ni cansa ni se cansa». Dichos de
luz y amor, 96. Obras Completas, BAC,
15. Madrid 1982, 11ª ed., 50.

126. Sigue vigente la respuesta del
amo al siervo «malo y perezoso»:
«debías haber dado tu dinero a los
banqueros y, así, al venir yo, hubiera
recibido lo mío con los intereses» (Mt
25, 27).

127. Cfr. Amigos de Dios, 5.

128. Idem, 49.

129. A propósito de relojes y uso del
tiempo, no me resisto a transcribir un
pasaje de Santa Teresa de Jesús: «El
padre fray Antonio ya tenía algo
allegado de lo que era menester:
ayudávamosle lo que podíamos,
aunque era poco. Vino allí a
Valladolid a hablarme con gran
contento, y díjome lo que tenía
allegado, que era harto poco; solo de



reloxes iba proveído que llevava cinco,
que me cayó en harta gracia. Díjome
que para tener las horas concertadas,
que no quería ir desapercibido; creo
aun no tenía en qué dormir», Las
Fundaciones, 14.1. Obras Completas.
2ª ed. BAC. Madrid 1967, 552.

130. Surco, 508; cfr. también 509. una
mayor entrega e intensidad en el
trabajo138.

131. Idem, 147.

132. Amigos de Dios, 248.

133. Idem, 67.

134. Cfr. Surco, 963.

135. «Esta vida se nos escapa de las
manos y no cabe la posibilidad de
recuperarla» Surco, 621.

136. Cfr. Surco, 677 y Amigos de Dios,
225.



137. «¡Dios sea bendito!, te decías
después de acabar tu confesión
sacramental. Y pensabas: es como si
volviera a nacer. Luego, proseguiste
con serenidad: «Domine, quid me vis
facere?» -Señor, ¿qué quieres que
haga? -Y tú mismo te diste la
respuesta: con tu gracia, por encima
de todo y de todos, cumpliré tu
Santísima Voluntad: «serviam!» -¡te
serviré sin condiciones!» Forja, 238.

138. Cfr. Surco, 167 y 996.

139. Cfr. Idem, 552.

140. Cfr. Idem, 135.

141. Cfr. Forja, 1050.

142. Idem, 706.

143. Amigos de Dios, 46.

144. Surco, 620.

145. Amigos de Dios, 210.



146. El primer día del año 1972, el
Fundador del Opus Dei leyó a quienes
le rodeaban el texto de una nota que
escribió la tarde anterior, como
propósito para el año que comenzaba;
«éste es nuestro destino en la tierra:
luchar por amor hasta el último
instante. Deo gratias!» Andr és
Vázque z de Prada, El Fundador del
Opus Dei. Tomo III: “Los caminos
divinos de la tierra”, o. c., 641.

147. Es Cristo que pasa, 65.

148. Forja, 999.

149. La Real Academia en el
Diccionario de la lengua española
(22nda edición), indica como tercera
acepción del verbo peregrinar: «en
algunas religiones, vivir entendiendo
la vida como un camino que hay que
recorrer para llegar a una vida futura
en unión con Dios después de la
muerte».

150. Es Cristo que pasa, 177.



151. Cfr. Conversaciones, 112.

152. Forja, 688.

153. Cfr. Idem, 1009.

154. Camino, 837; Forja, 1017.

155. Amigos de Dios, 222, 253.

156. Idem, 68.

157. Es Cristo que pasa, 1.

158. Camino, 927.

159. Es Cristo que pasa, 33.

160. Forja, 18.

161. Cfr. Es Cristo que pasa, 172.

162. Amigos de Dios, 239.

163. Cfr. Forja, 280 y Amigos de Dios,
312.

164. Es Cristo que pasa, 168.



165. Forja, 1031.

166. Camino, 736.

167. Idem, 708.

168. Amar a la Iglesia, 47.

169. Forja, 1002.

170. Amigos de Dios, 208.

171. Cfr. Es Cristo que pasa, 180.

172. Cfr. Camino, 355.

173. Forja, 1012.

174. Catecismo de la Iglesia Católica,
721

175. Es Cristo que pasa, 176.

176. Santo Rosario, Prólogo.

177. Idem, Asunción de la Virgen.

178. Y el texto sigue: «Así me explico
yo esos dos mil años de espera del



Señor en la Eucaristía. Es la espera de
Dios que ama a los hombres» Es
Cristo que pasa, 151.

179. El título de la Cantiga 103 es:
Como Santa Maria feze estar o monge
trezentos anos ao canto da passara
porque lle pedia que lle mostrasse
qual era o bem que avian os que eran
en Parayso. La tradición señala como
protagonista al monje Virila (Siglo
IX), del Monasterio de San Salvador
de Leyre, Navarra. Cfr. Poole , Kevi n
R: In Search of Paradise: Time and
Eternity in Alfonso X’s Cantiga 103.
eHumanista: Volume 9, 2007, pp. 110
y ss.

Alfonso Nieto / Romana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/la-hora-de-un-
santo/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/la-hora-de-un-santo/
https://opusdei.org/es/article/la-hora-de-un-santo/
https://opusdei.org/es/article/la-hora-de-un-santo/

	La hora de un santo

