opusdei.org

El corazon cristiano,
motor del desarrollo
social

Conferencia pronunciada por
Mons. Javier Echevarria,
Prelado del Opus Dei, con
motivo de la Jornada
conmemorativa del 10°
aniversario de Harambee
(2012).

03/07/2016

Mons. Javier Echevarria El corazon
cristiano, motor del desarrollo social
(PDF)


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/El%20coraz%C3%B3n%20cristiano%2C%20motor%20del%20desarrollo%20social%E2%80%8B%E2%80%8B-opusdei-africa20160703-105243.pdf

KRk

Queridos amigos de Harambee-
Africa,

El décimo aniversario de vuestra
asociacion nos conduce directamente
al recuerdo —siempre actual-de la
canonizacion de san Josemaria
Escriva de Balaguer. Permitidme, por
eso, que a los diez afios de aquel 6 de
octubre de 2002, comience con un
agradecimiento a Dios por este
pastor ejemplar, que con su
correspondencia heroica a los dones
espirituales y humanos recibidos, ha
hecho posible, entre otras cosas, que
tantos millares de personas en todo
el mundo sientan el deseo de ayudar
a los hombres y mujeres de los paises
economicamente menos favorecidos.

Personalmente, quiero manifestar
también mi gratitud al Sefior por la
difusion universal de la devocién o
su ayuda en esta década, desde
aquella ceremonia en la que el


https://nuovo.harambee-africa.org/
https://nuovo.harambee-africa.org/

amadisimo Juan Pablo II definio a
Josemaria Escriva como el santo de la
vida ordinaria.

Un gran corazon

San Josemaria fue un sacerdote de
gran corazon, como se palpa en sus
escritos, en su predicacion oral, en
las obras de servicio a la sociedad
que impulso en su caminar terreno,
que continuo inspirando —a través de
su mensaje— en todos los continentes,
y de modo particular en Africa, tierra
de esperanza que hoy es el centro de
nuestra reflexion en esta jornada de
estudio.

Pienso que su gran capacidad de
amar, explica que en tantos lugares
del mundo hayan surgido iglesias,
capillas, edificios, calles y plazas que
llevan su nombre; congresos y
estudios sobre su mensaje de buscar
a Dios en las ocupaciones ordinarias;
libros y producciones audiovisuales;
personas que se acercan a la Iglesia



gracias a un contacto con la figura y
las ensefianzas de san Josemaria.
Cada 26 de junio, cuando la Iglesia
celebra su memoria liturgica, se
reciben noticias de millares de
celebraciones en los lugares mas
variados del planeta. Misas en las
que mujeres y hombres de toda raza
y condicion piden a Dios, a través de
su intercesion, que “en el ejercicio
del trabajo ordinario nos
configuremos a tu Hijo Jesucristo y
sirvamos con ardiente amor a la obra
de la Redencion”(1).

La primacia del amor

Pero entremos ya de lleno en el tema
de esta sesion. San Josemaria
predicaba que «un hombre o una
sociedad que no reaccione ante las
tribulaciones o las injusticias, y que
no se esfuerce por aliviarlas, no son
un hombre o una sociedad a la
medida del amor del Corazon de
Cristo»(2).



Al hablar del “corazén humano” no
nos limitamos a los sentimientos v,
menos aun, a esa viscera corporal.
Muy frecuentemente, comenta san
Josemaria, «aludimos a toda la
persona que quiere, que ama y trata
a los demas. Y, en el modo de
expresarse los hombres, que han
recogido las Sagradas Escrituras para
que podamos entender asi las cosas
divinas, el corazon es considerado
como el resumen y la fuente, la
expresion y el fondo ultimo de los
pensamientos, de las palabras, de las
acciones. Un hombre vale lo que vale
su corazon, podemos decir con
lenguaje nuestro»(3).

Como ha recordado Benedicto XVI en
el inicio de su primera enciclica:
«“Dios es amor, y quien permanece
en el amor permanece en Dios y Dios
en €1” (1 Jn 4, 16). Estas palabras de la
Primera carta de Juan expresan con
claridad meridiana el corazon de la
fe cristiana: la imagen cristiana de



Dios y también la consiguiente
imagen del hombre y de su
camino»(4).

La caridad, el amor recto, no soélo es
el centro de la vida cristiana, sino
también de la existencia humana
tout court. En efecto, «por el hecho
que Dios es amor y que el hombre es
imagen suya, comprendemos la
identidad profunda de la persona, su
vocacion al amor. El hombre esta
hecho para amar; su vida se realiza
plenamente solo si es vivida en el
amor»(5). De ahi que la criatura
resulte incomprensible, incluso para
si misma, si no se encuentra con el
amor, si no lo experimenta o no lo
hace propio, si no participa
vivamente de esta riqueza(6). Y
viceversa, el ser humano se revela
tanto mas profundamente y se
desarrolla mas como persona cuando
crece en el amor y en la donacion
recta de si mismo, cuando supera la



légica del recibir para proyectarse en
la 16gica de la gratuidad y del don.

Parafraseando una ensefianza de san
Josemaria, podemos decir que el
gran privilegio de la criatura
humana reside en poder amar,
trascendiendo asilo efimero y lo
transitorio(7); por eso cada una, cada
uno, no debe limitarse a hacer cosas:
su comportamiento se muestra
plenamente coherente con su
naturaleza cuando nace del amor,
cuando manifiesta el amor y se
ordena al amor(8). Aun mas,
debemos subrayar con palabras del
Santo Padre que «la vocacion al amor
es lo que hace que el hombre sea la
auténtica imagen de Dios: es
semejante a Dios en la medida en
que ama»(9). La caridad, el servicio,
la entrega al projimo expresan, por
tanto, la vocacion fundamental e
innata de la persona; ésta se
desarrolla queriendo y siendo
querida. Asi pues, debemos adoptar



esa direccion en la norma constante
y suprema de la propia conducta, ya
que el ejercicio de las virtudes esta
animado por la caridad, vinculo de la
perfeccion. De hecho, nos dice san
Josemaria, «viviendo la caridad —el
Amor— se viven todas las virtudes
humanas y sobrenaturales del
cristiano, que forman una unidad y
que no se pueden reducir a
enumeraciones exhaustivas. La
caridad exige que se viva la justicia,
la solidaridad, la responsabilidad
familiar y social, la pobreza, la
alegria, la castidad, la

amistad...» (10).

Esta verdad abarca a toda la
humanidad, y particularmente a los
discipulos de Jesus: recordemos que
cuando un doctor de la ley le
pregunto cudl era el primer
mandamiento, el Sefior no se limito a
indicar que el amor a Dios es el mas
grande y primer mandamiento, sino
que afiadio la necesidad de amar al



projimo como mandamiento incluido
en el primero (Mt 22, 35-39). Ha
expresado asi que no es posible amar
a Dios si no se ama al préjimo, ya que
una auténtica caridad con Dios debe
extenderse a aquello que Fl ama, es
decir, al mundo y a las personas.
Recogiendo una idea de san Maximo
el Confesor, Benedicto XVI ensefia
que «el amor de Dios se manifiesta
en la responsabilidad por el

otro» (11); y muestra que «en los
Santos es evidente que, quien va
hacia Dios, no se aleja de los
hombres, sino que se hace realmente
cercano a ellos»(12).

Igualmente debe subrayarse que no
existe un verdadero amor al préjimo
sino se ama a Dios: «Unidos a Cristo
en su consagracion al Padre,
participamos de su compasion por
las muchedumbres que reclaman
justicia y solidaridad y, como el buen
samaritano de la parabola, nos
comprometemos a ofrecer respuestas



concretas y generosas»(13). El amor
es exigente, requiere entrega, que se
hace posible gracias a la plena
donacién amorosa de Cristo a todos
los hombres, que nos pide y nos
alienta a tratarlos como Ello ha
hecho (Jn 13,34; 15,12):
«Precisamente Jesus, nos ha dado a
conocer hasta qué extremo deben
llevarse el amor y el servicio. Sélo si
procuramos comprender el arcano
del amor de Dios, de ese amor que
llega hasta la muerte, seremos
capaces de entregamos totalmente a
los demas, sin dejarnos vencer por la
dificultad o por la indiferencia»(14).
Evidentemente, aunque en la
practica la auténtica y feliz caridad
con el projimo sea mas inmediata y
dé prueba del amor a Dios, no
debemos olvidar que la energia para
un real servicio al projimo proviene
de la caridad sobrenatural: la
donacidon y la union sincera con los
demads son posibles «merced a la
unién mas intima con Dios, en virtud



de la cual se esta embargado
totalmente de El, una condicion que
permite a quien ha bebido en el
manantial del amor de Dios
convertirse a si mismo en un
manantial “del que manaran
torrentes de agua viva” (Jn 7,

38)» (15).

Esta interaccion entre el amor a Dios
y el amor al projimo, ensefiada y
vivida desde el inicio del
cristianismo, ha sido subrayada en la
enciclica Deus caritas est: «Si en mi
vida falta completamente el contacto
con Dios, podré ver siempre en el
projimo solamente al otro, sin
conseguir reconocer en él la imagen
divina. Por el contrario, si en mi vida
omito del todo la atencion al otro,
queriendo ser solo “piadoso” y
cumplir con mis “deberes religiosos”,
se marchita también la relaciéon con
Dios»(16).



El hecho que el comportamiento de
las criaturas sea plenamente humano
cuando nace del amor es una
realidad que «vale también en el
ambito social: es necesario que los
cristianos sean testigos
profundamente convencidos y [10]
sepan mostrar, con sus vidas»(17).
Por eso la caridad, el servicio, debe
estar presente y penetrar todas las
relaciones humanas: «No es solo el
principio de las micro-relaciones,
como en las amistades, la familia, el
pequefio grupo, sino también —
afirma Benedicto XVI- de las macro-
relaciones, como las relaciones
sociales, economicas y politicas»(18).
Debemos persuadirnos, y procurar
persuadir a los demas, de que la
sociedad no se constituye
primariamente con los vinculos
contractuales y utilitarios, sino con
los vinculos mas profundamente
humanos presididos por el amor: un
principio, por tanto, que se alza como
criterio primario también para el



desarrollo de la sociedad, y debe
considerarse como el alma de todo el
orden social(19). La caridad, ensefia
el Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, es una «fuerza capaz de
suscitar vias nuevas para afrontar los
problemas del mundo de hoy y para
renovar profundamente desde su
interior las estructuras,
organizaciones sociales y
ordenamientos juridicos. En esta
perspectiva la caridad se convierte
en caridad social y politica: 1a caridad
social nos hace amar el bien comun y
nos lleva a buscar efectivamente el
bien de todas las personas,
consideradas no sélo
individualmente, sino también en la
dimension social que las une»(20).

De ahi la exigencia, que afecta a
todos los componentes de la sociedad
—en primer lugar a los cristianos y a
la misma comunidad eclesial—, de
esforzarse por querer, con obrasy de
verdad, al prgjimo, no solo en las



“relaciones proximas” (por ejemplo,
en la familia), sino con un amor que
abarque ordenadamente incluso a
los mas lejanos. Si queremos realizar
una sociedad mas humana, mas
digna de la persona, es necesario dar
la importancia que corresponde a la
caridad social, para que ésta inspire,
purifique y enaltezca todos los nexos
humanos, politicos, econémicos, etc.
En definitiva, el criterio primario
para el progreso de todos y para el
avance social es el precepto del
amor(21): la caridad debe impregnar
desde su interior todas las
estructuras sociales. Por eso, el Santo
Padre ha resumido la funcion de la
doctrina social de la Iglesia afirmado
que es «“caritas in veritate in re
sociali”, anuncio de la verdad del
amor de Cristo en la sociedad»(22).

Algunas consecuencias

Nos encontramos ante una realidad
que implica diversas consecuencias



practicas, para el caminar de la
Iglesia y de cada fiel concreto;
veamos algunas.

La exigencia de anunciar el Dios-
Amor revela que, también en la
esfera social, el empefio de caridad
no puede considerarse como algo
bueno, pero secundario; sino que
constituye una parte sustancial de la
mision de la Iglesia y de cada
cristiano. Por eso, la organizacion
eclesial de la caridad ha iniciado con
el primer paso de la misma Iglesia y,
luego, con diversas modalidades, se
ha prolongado y se prolongara a lo
largo de toda la historia. Asi lo
expresaba san Josemaria: «Se
comprende muy bien la impaciencia,
la angustia, los deseos inquietos de
[... los cristianos coherentes que] no
se resignan ante la injusticia
personal y social que puede crear el
corazon humano. Tantos siglos de
convivencia entre los hombres y,
todavia, tanto odio, tanta



destruccion, tanto fanatismo
acumulado en o0jos que no quieren
Ver y en corazones que no quieren
amar. Los bienes de la tierra,
repartidos entre unos pocos; los
bienes de la cultura, encerrados en
cenaculos. Y, fuera, hambre de pany
de sabiduria, vidas humanas que son
santas, porque vienen de Dios,
tratadas como simples cosas, como
numeros de una estadistica.
Comprendo y comparto esa
impaciencia, que me impulsa a mirar
a Cristo, que continda invitdndonos a
que pongamos en practica ese
mandamiento nuevo del amor»(23).

Promover la caridad social
concierne, por consiguiente, a todos,
como tarea necesaria a nivel
individual, asociativo y también
eclesial. El Concilio Vaticano II lo ha
subrayado con fuerza: «La
aceptacion de las relaciones sociales
y su observancia deben ser
consideradas por todos como uno de



los principales deberes del hombre
contemporaneo», recordando
ademas que «el cristiano que falta a
sus obligaciones temporales, falta a
sus deberes con el préjimo; falta,
sobre todo, a sus obligaciones para
con Dios y pone en peligro su eterna
salvacion»(24). En esta logica, san
Josemaria ensefiaba que «los
cristianos —conservando siempre la
mas amplia libertad a la hora de
estudiar y de llevar a la practica las
diversas soluciones y, por tanto, con
un logico pluralismo—, han de
coincidir en el idéntico afan de servir
a la humanidad. De otro modo, su
cristianismo no serd la Palabra y la
Vida de Jesus: sera un disfraz, un
engafio de cara a Dios y de cara a los
hombres»(25).

La caridad —que es amor- debe
abarcar a la misma criatura en su
integridad, corporal y espiritual:
«Los hombres tienen necesidad del
pan de la tierra que sostenga sus



vidas, y también del pan del cielo que
ilumine y dé calor a sus
corazones»(26). Una carencia
perentoria exige urgentemente la
donacion de ayudas materiales en
tantos momentos especificos, pero no
se deben nunca olvidar las ayudas
espirituales: la caridad debe poner
ante los ojos, de algun modo, el amor
a Dios. En este sentido, la actividad
caritativa cristiana ha de tener una
peculiaridad especifica, que no
puede perderse ni diluirse en una
filantropia puramente humana,
buena pero insuficiente para cumplir
la mision que Cristo nos encomendo.
Ademas, conviene subrayar que la
fuerza de todo el quehacer caritativo
dependera de la fuerza de la fe y del
amor a Dios de quienes lo realizan:
como afirma Benedicto XVI,
«solamente sobre las bases de un
compromiso cotidiano de acoger y
vivir plenamente el amor de Dios se
puede promover la dignidad de cada
ser humano. (...) Sin un fundamento



transcendente, sin una referencia a
Dios creador, sin la consideracion de
nuestro destino eterno, corremos el
riesgo de caer en manos de
ideologias dafiinas»(27).

A la vez, para no quedarse en una
quimera estéril, resulta preciso
evidenciar que el amor social
requiere su institucionalizacion: «En
muchos aspectos, el préjimo que
tenemos que amar se presenta “en
sociedad” (...):amarlo en el plano
social significa, segun las situaciones,
servirse de las mediaciones sociales
para mejorar su vida, o bien eliminar
los factores sociales que causan su
indigencia. La obra de misericordia
con la que se responde aqui y ahora
a una necesidad real y urgente del
projimo es, indudablemente, un acto
de caridad; pero es un acto de
caridad igualmente indispensable el
esfuerzo dirigido a organizary
estructurar la sociedad de modo que
el préjimo no tenga que padecer la



miseria, sobre todo cuando ésta se
convierte en la situacion en que se
debaten un inmenso numero de
personas y hasta de pueblos
enteros»(28).

Se muestra imprescindible subrayar
que, aunque se necesiten las
estructuras sociales, su finalidad no
consiste en sustituir el amor entre las
personas, porque la dignidad
humana se vuelve conmensurable
solo con el amor, y no simplemente
con lo que es justo, razonable, etc.:
«Convenceos de que unicamente con
la justicia no resolveréis nunca los
grandes problemas de la humanidad.
Cuando se hace justicia a secas, no os
extrafiéis sila gente se queda herida:
pide mucho mas la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,
porque lo dulcifica todo, lo deifica:
Dios es amor (1 Jn 4,16). Hemos de
movernos siempre por Amor de Dios,
que torna mas facil querer al



projimo, y purifica y eleva los
amores terrenos»(29). Ademas, «la
afirmacion segun la cual las
estructuras justas harian superfluas
las obras de caridad, esconde una
concepcion materialista del
hombre»(30). Por eso las
instituciones y las leyes no bastan
para edificar una sociedad digna de
la persona; se requiere también la
caridad personal como base firme de
la vida social.

Lo que se ha expresado se aplica a
cualquier situacion social, pero es
necesario actuarlo especialmente en
relacion a los grupos sociales mas
indigentes; es decir, poner en
practica el amor preferencial por los
pobres, en su dimension social y
planetaria, promoviendo formas de
cooperacion al desarrollo que
superen las divisiones religiosas,
raciales, ideologicas, territoriales,
etc. San Josemaria recordaba que «el
Opus Dei [ha de estar presente]



donde hay pobreza, donde hay falta
de trabajo, donde hay tristeza, donde
hay dolor, para que el dolor se lleve
con alegria, para que la pobreza
desaparezca, para que no falte
trabajo —porque formamos a la
gente de manera que lo pueda tener
—, para que metamos a Cristo en la
vida de cada uno, en la medida en
que quiera, porque Somos muy
amigos de la libertad»(31). Y como
indicaba en otra ocasion, «no hay,
pues, mas que una raza: la raza de
los hijos de Dios. No hay mas que un
color: el color de los hijos de Dios. Y
no hay mas que una lengua: ésa que
habla al corazon y a la cabeza, sin
ruido de palabras, pero dandonos a
conocer a Dios y haciendo que nos
amemos los unos a los otros»(32).

Incluso una razon pragmatica mueve
en el mismo sentido de cooperar al
desarrollo de todos, ya que cualquier
grupo humano puede alcanzar su
propio desarrollo solo favoreciendo



el desarrollo de los otros. El beato
Juan Pablo II recordaba que «la
cooperacion al desarrollo de todo el
hombre y de cada hombre es un
deber de todos para con todos vy, al
mismo tiempo, debe ser comun a las
cuatro partes del mundo (...). De lo
contrario, si trata de realizarlo en
una sola parte, o en un solo mundo,
se hace a expensas de los otros; y alli
donde comienza, se hipertrofia y se
pervierte al no tener en cuenta a los
demas»(33). Pero, ademas de esta
razon pragmatica, la cooperacion al
desarrollo, particularmente de los
mas necesitados, es un imperativo
ético y cristiano, que presupone la
renuncia a cualquier forma de
egoismo. Esta union de lo humano y
lo divino se presenta central en el
mensaje de san Josemaria; afirmaba
que la vida de los fieles de la Obra
entrafia «un servicio de metas
exclusivamente sobrenaturales,
porque el Opus Dei no es ni sera
nunca —ni podra serlo— un



instrumento temporal; pero es al
mismo tiempo un servicio humano,
porque no hacéis mas que tratar de
lograr la perfeccion cristiana en el
mundo limpiamente, con vuestra
libérrima y responsable actuacion en
todos los campos de la actividad
ciudadana. Un servicio abnegado,
que no envilece, sino que educa, que
agranda el corazon —lo hace
romano, en el sentido mas alto de
esta palabra— y lleva a buscar el
honor y el bien de las gentes de cada
pais: para que haya cada dia menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sin fe, menos desesperados,
menos guerras, menos inseguridad,
mas caridad y mas paz»(34).

Como todo lo que se refiere a la vida
cristiana, también los criterios
indicados, no se reducen a una
bonita teoria para predicar, sino que
constituyen sobre todo un estimulo
para actuar eficazmente en pro del
desarrollo integral de los hombres,



sin exclusiones(35). Este desarrollo
debe considerarse una meta
inexcusable, que exige un esfuerzo —
programado, responsable y regulado
— que todos —cada uno segun su
lugar en la Iglesia y en la sociedad
civil- estamos llamados a
realizar(36). Para alcanzarlo, quiza
se deberd contribuir a que cambien
los estilos de vida, las estructuras de
poder que gobiernan la sociedad, los
modelos de produccion y de
consumo, orientdndolos segun una
correcta comprension del bien
comun de la entera humanidad(37).

Nadie puede esquivar el empefio de
vivir de ese modo, con el intento de
ayudar a nuestros hermanos. Pero es
igualmente imprescindible
transmitirlo a los demas; es decir,
ayudarles —como sefiala san
Josemaria- «a superar el egoismo y a
emplear parte de su tiempo con
generosidad en servicio de los menos
afortunados, participando en tareas,



adecuadas a su edad, en las que se
ponga de manifiesto un afan de
solidaridad humana y divina»(38).

Como las iniciativas de Harambee
estan dirigidas al mundo africano,
me gustaria mencionar unas
palabras de Benedicto XVI en la
exhortacion apostolica Africae
munus, del pasado 19 de noviembre:
«La conciencia humana se ve
interpelada por las graves injusticias
que hay en nuestro mundo en
general, y en Africa en particular. (...)
La justicia, vivida en todas las
dimensiones de la vida, privada y
publica, econdmica y social, precisa
ser sostenida por la subsidiaridad y
la solidaridad y, mas aun, estar
animada por la caridad»(39).

Harambee naci6 con motivo de la
canonizacion de san Josemaria. Al
desearos hoy un feliz aniversario, 0s
agradezco vuestro trabajo y os
aseguro mis oraciones, para que cada



vez participen mas personas en este
esfuerzo colectivo que busca
sostener a personas y entidades de
Africa que, a su vez, desean ser
artifices y protagonistas del
desarrollo de sus naciones. Junto a
vosotros, doy gracias a Dios por los
numerosos proyectos educativos que
ya se han puesto en marcha en el
Africa subsahariana durante la
década pasada, y por las numerosas
actividades que habéis promovido en
el resto del mundo, también para
difundir una visién de Africa lejana
del estereotipo: en ese continente
vuestro se concentran, ciertamente,
algunas de las injusticias que no
pueden dejar indiferentes a nadie;
pero Africa es también tierra de
valores espirituales muy importantes
para nuestra época.

ko skesksk

Pasado mafiana comienza la XIII
Asamblea del Sinodo de los Obispos



sobre “La nueva evangelizacion para
la transmision de la fe cristiana”. Os
invito a rezar por esta intencion. En
el décimo aniversario de la
canonizacion de san Josemaria
podemos recurrir a su intercesion:
que esta Asamblea eclesial sirva para
recordar al mundo que la santidad
no se queda en una meta para
privilegiados, sino que —como
confirmo el Concilio Vaticano II- es
una invitacion universal, asequible a
cualquier hombre o mujer de buena
voluntad. Pidamos que el Sefior que
este Sinodo contribuya, también con
el ya inminente Afio de la fe, para
ensanchar muchos corazones «a la
medida del amor del Corazon de
Cristo». Corazones que —con la gracia
de Dios- sean motor de otras
conversiones y de transformaciones
de un entorno social acorde con la
dignidad del hombre y su destino a la
gloria de Dios, en Africa y en todo el
mundo.



(1) Oracion colecta de la Misa de San
Josemaria Escriva de Balaguer,
presbitero (26 de junio).

(2) SAN JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa, n. 167.

(3) SAN JOSEMARIA, Es Cristo que
pasa, n. 164.

(4) BENEDICTO XVI, Enc. Deus caritas
est,n. 1.

(5) BENEDICTO XVI, Mensaje al X
Forum Internacional de los Jovenes,
24-111-2010.

(6) Cfr. BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Redemptor hominis, n. 10.

(7) Cfr. SAN ]OSEMARiA, El
compromiso con la verdad, n. 8
(Discursos sobre la universidad).

(8) Cfr. SAN JOSEMARIA, Es Cristo
que pasa, n. 48.



(9) BENEDICTO XVI, Discurso al
Convenio eclesial de la Didcesis de
Roma, 6-VI-2005.

(10) SAN JOSEMARIA,
Conversaciones, n. 62.

(11) BENEDICTO XVI, Enc. Spe salvi,
n. 28.

(12) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 42.

(13) BENEDICTO XVI, Discurso a las
organizaciones de la Pastoral Social,
13-V-2010.

(14) SAN ]OSEMARTA, Es Cristo que
pasa, n. 98.

(15) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 42.

(16) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 18.

(17) Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 580.



(18) BENEDICTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 2.

(19) Cfr. Compendio de la doctrina
social de la Iglesia, n. 32.

(20) Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 207.

(21) Jesucristo «nos revela que Dios
es amor (1 Io 4,8), a la vez que nos
ensefia que la ley fundamental de la
perfe ccion humana, y por tanto de la
transformacion del mundo, es el
mandamiento nuevo del amor. (...) Al
mismo tiempo advierte que esta
caridad no hay que buscarla
unicamente en los acontecimientos
importantes, sino, ante todo, en la
vida ordinaria» CONCILIO VATICANO
I, Const. past. Gaudium et spes, n.
38.

(22) BENEDICTO XVI, Enc. Caritas in
veritate, n. 5.



(23) SAN ]OSEMARTA, Es Cristo que
pasa, n. 111.

(24) CONCILIO VATICANO II, Const.
past. Gaudium et spes, nn. 30 y 43.

(25) SAN ]OSEMARTA, Es Cristo que
pasa, n. 167.

(26) SAN ]OSEMARTA, Es Cristo que
pasa, n. 49.

(27) BENEDICTO XVI, Discurso a la
Caritas Internationalis, 27-V-2011.

(28) Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 208.

(29) SAN ]OSEMARiA, Amigos de
Dios, n. 172.

(30) BENEDICTO XVI, Enc. Deus
caritas est, n. 28 b).

(31) SAN JOSEMARIA, Una mirada
hacia el futuro desde el corazon de
Vallecas, Madrid 1998, p. 135
(palabras pronu nciadas el 1-X-1967).



(32) SAN ]OSEMARTA, Es Cristo que
pasa, n. 106.

(33) BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, n. 32.

(34) SAN JOSEMARIA, Carta 31-
IV-1943, n. 1.

(35) Cfr. BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Centesimus annus, n. 57.

(36) Cfr. BEATO JUAN PABLO II, Enc.
Sollicitudo rei socialis, nn. 42-45.

(37) Cfr. JUAN PABLO II, Enc.
Centesimus annus, n. 58.

(38) SAN JOSEMARIA,
Conversaciones, n. 111.

(39) BENEDICTO XVI, Exh. ap. Africae
munus, n. 24.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/la-caridad-social-
motor-del-desarrollo/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/
https://opusdei.org/es/article/la-caridad-social-motor-del-desarrollo/

	El corazón cristiano, motor del desarrollo social

