
opusdei.org

«La ternura es la
señal propia de la
presencia de Jesús»

El Papa Francisco ha resaltado
que en un contexto como el de
la pandemia hay que ir “con la
mirada fija en Jesús”. “Estamos
llamados a construir la
normalidad del Reino de Dios:
donde el pan llega a todos y
sobra, y la organización social
se basa en contribuir,
compartir y distribuir”.

30/09/2020



Queridos hermanos y hermanas:

En las semanas pasadas, hemos
reflexionado juntos, a la luz del
Evangelio, sobre cómo sanar al
mundo que sufre por un malestar
que la pandemia ha evidenciado y
acentuado. El malestar estaba: la
pandemia lo ha evidenciado más, lo
ha acentuado.

Hemos recorrido los caminos de la
dignidad, de la solidaridad y de la
subsidiariedad, caminos
indispensables para promover la
dignidad humana y el bien común. Y
como discípulos de Jesús, nos hemos
propuesto seguir sus pasos optando
por los pobres, repensando el uso de
los bienes y cuidando la casa común.

En medio de la pandemia que nos
aflige, nos hemos anclado en los
principios de la doctrina social de la
Iglesia, dejándonos guiar por la fe, la
esperanza y la caridad. Aquí hemos
encontrado una ayuda sólida para



ser trabajadores de transformaciones
que sueñan en grande, no se
detienen en las mezquindades que
dividen y hieren, sino que animan a
generar un mundo nuevo y mejor.

Quisiera que este camino no termine
con estas catequesis mías, sino que se
pueda continuar caminando juntos,
teniendo «fijos los ojos en Jesús» (Hb
12, 2), como hemos escuchado al
principio; la mirada en Jesús que
salva y sana al mundo.

Como nos muestra el Evangelio, Jesús
ha sanado a enfermos de todo tipo
(cfr. Mt 9, 35), ha dado la vista a los
ciegos, la palabra a los mudos, el oído
a los sordos. Y cuando sanaba las
enfermedades y las dolencias físicas,
sanaba también el espíritu
perdonando los pecados, porque
Jesús siempre perdona, así como los
“dolores sociales” incluyendo a los
marginados (cfr. Catecismo de la
Iglesia Católica, 1421). Jesús, que

https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c2_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p2s2c2_sp.html


renueva y reconcilia a cada criatura
(cfr. 2 Cor 5, 17; Col 1, 19-20), nos
regala los dones necesarios para
amar y sanar como Él sabía hacerlo
(cfr. Lc 10, 1-9; Jn 15, 9-17), para
cuidar de todos sin distinción de
raza, lengua o nación.

Para que esto suceda realmente,
necesitamos contemplar y apreciar la
belleza de cada ser humano y de
cada criatura. Hemos sido
concebidos en el corazón de Dios
(cfr. Ef 1, 3-5). «Cada uno de nosotros
es el fruto de un pensamiento de
Dios. Cada uno de nosotros es
querido, cada uno de nosotros es
amado, cada uno es necesario»[1].

Además, cada criatura tiene algo que
decirnos de Dios creador (cfr. Enc. 
Laudato si’, 69. 239). Reconocer tal
verdad y dar las gracias por los
vínculos íntimos de nuestra
comunión universal con todas las
personas y con todas las criaturas,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#69
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#239


activa «un cuidado generoso y lleno
de ternura» (ibid., 220). Y nos ayuda
también a reconocer a Cristo
presente en nuestros hermanos y
hermanas pobres y sufrientes, a
encontrarles y escuchar su clamor y
el clamor de la tierra que se hace eco
(cfr. ibid., 49).

Interiormente movilizados por estos
gritos que nos reclaman otra ruta
(cfr. ibid., 53), reclaman cambiar,
podremos contribuir a la nueva
sanación de las relaciones con
nuestros dones y nuestras
capacidades (cfr. ibid., 19). Podremos
regenerar la sociedad y no volver a la
llamada “normalidad”, que es una
normalidad enferma, en realidad
enferma antes de la pandemia: ¡la
pandemia lo ha evidenciado! “Ahora
volvemos a la normalidad”: no, esto
no va porque esta normalidad estaba
enferma de injusticias, desigualdades
y degrado ambiental. La normalidad
a la cual estamos llamados es la del

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#220
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#53
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#19


Reino de Dios, donde «los ciegos ven
y los cojos andan, los leprosos
quedan limpios y los sordos oyen, los
muertos resucitan y se anuncian a
los pobres la Buena Nueva» (Mt 11,
5). Y nadie se hace pasar por tonto
mirando a otro lado. Esto es lo que
debemos hacer, para cambiar.

En la normalidad del Reino de Dios el
pan llega a todos y sobra, la
organización social se basa en el
contribuir, compartir y distribuir, no
en el poseer, excluir y acumular (cfr. 
Mt 14, 13-21). El gesto que hace ir
adelante a una sociedad, una familia,
un barrio, una ciudad, todos, es el de
darse, dar, que no es dar una
limosna, sino que es un darse que
viene del corazón. Un gesto que aleja
el egoísmo y el ansia de poseer. Pero
la forma cristiana de hacer esto no es
una forma mecánica: es una forma
humana.



Nosotros no podremos salir nunca de
la crisis que se ha evidenciado por la
pandemia, mecánicamente, con
nuevos instrumentos —que son
importantísimos, nos hacen ir
adelante y de los cuales no hay que
tener miedo—, sino sabiendo que los
medios más sofisticados podrán
hacer muchas cosas pero una cosa no
la podrán hacer: la ternura. Y la
ternura es la señal propia de la
presencia de Jesús. Ese acercarse al
prójimo para caminar, para sanar,
para ayudar, para sacrificarse por el
otro.

Así es importante esa normalidad del
Reino de Dios: que el pan llegue a
todos, que la organización social se
base en el contribuir, compartir y
distribuir, con ternura, no en el
poseer, excluir y acumular. ¡Porque
al final de la vida no llevaremos nada
a la otra vida!



Un pequeño virus sigue causando
heridas profundas y desenmascara
nuestras vulnerabilidades físicas,
sociales y espirituales. Ha expuesto
la gran desigualdad que reina en el
mundo: desigualdad de
oportunidades, de bienes, de acceso a
la sanidad, a la tecnología, a la
educación: millones de niños no
pueden ir al colegio, y así
sucesivamente la lista.

Estas injusticias no son naturales ni
inevitables. Son obras del hombre,
provienen de un modelo de
crecimiento desprendido de los
valores más profundos. El derroche
de la comida que sobra: con ese
derroche se puede dar de comer a
todos. Y esto ha hecho perder la
esperanza en muchos y ha
aumentado la incertidumbre y la
angustia.

Por esto, para salir de la pandemia,
tenemos que encontrar la cura no



solamente para el coronavirus —¡que
es importante!—, sino también para
los grandes virus humanos y
socioeconómicos. No hay que
esconderlos, haciendo una capa de
pintura para que no se vean. Y
ciertamente no podemos esperar que
el modelo económico que está en la
base de un desarrollo injusto e
insostenible resuelva nuestros
problemas. No lo ha hecho y no lo
hará, porque no puede hacerlo,
incluso si ciertos falsos profetas
siguen prometiendo “el efecto
cascada” que no llega nunca[2].

Habéis escuchado vosotros, el
teorema del vaso: lo importante es
que el vaso se llene y así después cae
sobre los pobres y sobre los otros, y
reciben riquezas. Pero esto es un
fenómeno: el vaso empieza a llenarse
y cuando está casi lleno crece, crece y
crece y no sucede nunca la cascada.
Es necesario estar atentos.



Tenemos que ponernos a trabajar
con urgencia para generar buenas
políticas, diseñar sistemas de
organización social en la que se
premie la participación, el cuidado y
la generosidad, en vez de la
indiferencia, la explotación y los
intereses particulares. Tenemos que
ir adelante con la ternura. Una
sociedad solidaria y justa es una
sociedad más sana. Una sociedad
participativa —donde a los “últimos”
se les tiene en consideración igual
que a los “primeros”— refuerza la
comunión. Una sociedad donde se
respeta la diversidad es mucho más
resistente a cualquier tipo de virus.

Ponemos este camino de sanación
bajo la protección de la Virgen María,
Virgen de la Salud. Ella, que llevó en
el vientre a Jesús, nos ayude a ser
confiados. Animados por el Espíritu
Santo, podremos trabajar juntos por
el Reino de Dios que Cristo ha
inaugurado en este mundo, viniendo



entre nosotros. Es un Reino de luz en
medio de la oscuridad, de justicia en
medio de tantos ultrajes, de alegría
en medio de tantos dolores, de
sanación y de salvación en medio de
las enfermedades y la muerte, de
ternura en medio del odio. Dios nos
conceda “viralizar” el amor y
globalizar la esperanza a la luz de la
fe.

[1] Benedicto XVI, Homilía por el
inicio del ministerio petrino (24 de
abril de 2005); cfr. Enc. Laudato si’,
65.

[2] “ Trickle-down effect” en inglés, “ 
derrame” en español (cfr. Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 54).

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/homilies/2005/documents/hf_ben-xvi_hom_20050424_inizio-pontificato.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#65
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#No_a_una_econom%C3%ADa_de_la_exclusi%C3%B3n


Algunos recursos relacionados con
la catequesis del papa Francisco

• Libro electrónico: Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia.

• ¿Qué es el bien común?

• La imaginación de la caridad

• Catequesis anteriores

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/justicia-social-
ternura/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/es-es/article/que-es-el-bien-comun/
https://opusdei.org/es-es/article/la-imaginacion-de-la-caridad-iniciativas-catolicos/
https://opusdei.org/es-es/tag/justicia-social/
https://opusdei.org/es/article/justicia-social-ternura/
https://opusdei.org/es/article/justicia-social-ternura/
https://opusdei.org/es/article/justicia-social-ternura/

	«La ternura es la señal propia de la presencia de Jesús»

