
opusdei.org

La Santa Misa,
centro y raíz de la
vida del cristiano

Artículo de Ángel García Ibáñez
publicado en Romana (enero-
junio 1999).

11/06/2017

Siempre os he enseñado, hijas e hijos
queridísimos, que la raíz y el centro
de vuestra vida espiritual es el Santo
Sacrificio del Altar. Numerosas veces
enseñó san Josemaría Escrivá, tanto
de palabra como por escrito, que la
Eucaristía es el centro y la raíz de la



vida del cristiano. El autor del
presente estudio, Ángel García
Ibáñez, considera en primer lugar, el
contenido teológico de la expresión
utilizada por san Josemaría; después,
sirviéndose también de sus
enseñanzas, muestra qué implica
dicha expresión en la existencia
cotidiana del cristiano.

De modo particular solía abordar
este tema cuando en su predicación
exponía la doctrina católica sobre el
Sacrificio Eucarístico, y cuando
trataba de la vocación cristiana como
un vivir en Cristo, con alma
sacerdotal. «Si el Hijo de Dios —
escribía en 1940— se hizo hombre y
murió en una Cruz, fue para que
todos los hombres seamos una sola
cosa con Él y con el Padre. Todos, por
tanto, estamos llamados a formar
parte de esta divina unidad. Con
alma sacerdotal, haciendo de la
Santa Misa el centro de nuestra vida



interior, buscamos estar con Jesús,
entre Dios y los hombres»2.

A todos exhortaba a ser consecuentes
con la centralidad de la Eucaristía en
la vida de la Iglesia y de cada
cristiano, llevando cotidianamente la
entera existencia al Sacrificio
Eucarístico: «Lucha por conseguir
que el Santo Sacrificio del Altar sea el
centro y la raíz de tu vida interior, de
modo que toda la jornada se
convierta en un acto de culto —
prolongación de la Misa que has oído
y preparación para la siguiente—,
que se va desbordando en
jaculatorias, en visitas al Santísimo,
en ofrecimiento de tu trabajo
profesional y de tu vida familiar...»3.
Y su predicación iba acompañada
con el ejemplo de la propia vida. Así
lo testimonia Mons. Álvaro del
Portillo: «Durante cuarenta años, día
tras día, he sido testigo de su empeño
por transformar cada jornada en un
holocausto, en una prolongación del



Sacrificio del Altar. La Santa Misa era
el centro de su heroica dedicación al
trabajo y la raíz que vivificaba su
lucha interior, su vida de oración y
de penitencia. Gracias a esa unión
con el Sacrificio de Cristo, su
actividad pastoral adquirió un valor
santificador impresionante:
verdaderamente, en cada una de sus
jornadas, todo era operatio Dei, Opus
Dei, un auténtico camino de oración,
de intimidad con Dios, de
identificación con Cristo en su
entrega total para la salvación del
mundo»4.

La Eucaristía, perpetuación en el
tiempo de la Iglesia de la corriente
de Amor trinitario por los
hombres

Quiénes se acercan a los textos de
san Josemaría en seguida constatan
el profundo sentido de la filiación
divina que en ellos se refleja, y la
perspectiva trinitaria presente en



todos sus escritos5. Por lo que se
refiere a la Eucaristía, en la Homilía 
La Eucaristía, misterio de fe y de
amor, pronunciada el 14 de abril de
1960, Jueves Santo, nos introduce en
la consideración del Misterio
Eucarístico en los siguientes
términos:

«El Dios de nuestra fe no es un ser
lejano, que contempla indiferente la
suerte de los hombres: sus afanes,
sus luchas, sus angustias. Es un
Padre que ama a sus hijos hasta el
extremo de enviar al Verbo, Segunda
Persona de la Trinidad Santísima,
para que, encarnándose, muera por
nosotros y nos redima. El mismo
Padre amoroso que ahora nos atrae
suavemente hacia Él, mediante la
acción del Espíritu Santo que habita
en nuestros corazones.

»La alegría del Jueves Santo arranca
de ahí: de comprender que el
Creador se ha desbordado en cariño



por sus criaturas. Nuestro Señor
Jesucristo, como si aún no fueran
suficientes todas las otras pruebas de
su misericordia, instituye la
Eucaristía para que podamos tenerle
siempre cerca y —en lo que nos es
posible entender— porque, movido
por su Amor, quien no necesita nada,
no quiere prescindir de nosotros. La
Trinidad se ha enamorado del
hombre, elevado al orden de la
gracia y hecho a su imagen y
semejanza; lo ha redimido del
pecado —del pecado de Adán que
sobre toda su descendencia recayó, y
de los pecados personales de cada
uno— y desea vivamente morar en el
alma nuestra... Esta corriente
trinitaria de amor por los hombres se
perpetúa de manera sublime en la
Eucaristía»6.

La presencia y la actuación de la
Trinidad en el Sacrificio eucarístico
constituye el núcleo central de sus
reflexiones. «La Santa Misa... es la



donación misma de la Trinidad a la
Iglesia. Así se entiende que la Misa
sea el centro y la raíz de la vida
espiritual del cristiano»7. Para san
Josemaría la Eucaristía nos
manifiesta y nos hace partícipes del
amor del Padre, que en su plan
salvífico envió a su Hijo unigénito al
mundo para redimirnos y darnos la
vida eterna. Nos muestra y nos
ofrece el amor del Hijo, el Pan bajado
del cielo que, obediente a la voluntad
del Padre, entregó su vida por
nosotros. Nos revela y nos comunica
el amor del Espíritu Santo, por obra
del cual el Verbo se hizo carne, y
continúa haciéndose presente entre
nosotros en cada celebración de la
Eucaristía, ofreciéndonos su carne
vivificada por el Espíritu.

«Toda la Trinidad está presente en el
Sacrificio del Altar. Por voluntad del
Padre, cooperando el Espíritu Santo,
el Hijo se ofrece en oblación
redentora»8. Cada vez que la Iglesia



celebra la Eucaristía, el Señor se hace
presente en los signos sacramentales
del pan y del vino, en el acto de
ofrecer la propia vida al Padre para
liberar la entera humanidad de la
esclavitud del pecado. En Cristo y con
Cristo se hace presente su obra
salvífica, el Sacrificio de nuestra
redención en la plenitud del Misterio
Pascual, es decir, de su Pasión,
Muerte y Resurrección. No se trata
de una presencia estática, puramente
pasiva, del Señor, ya que Él se hace
presente con el dinamismo salvífico
de su Muerte y Resurrección
gloriosa; se hace presente como
Persona que viene a nuestro
encuentro para redimirnos, para
manifestarnos su amor, para darnos
su misma vida con el Pan de la vida
eterna y el Cáliz de la eterna
salvación, para unirnos a Sí y hacer
posible que en Él —en Cristo y bajo la
acción del Espíritu Santo—
restituyamos al Padre, en acción de



gracias, todo lo que del Padre
proviene.

«El amor de la Trinidad a los
hombres hace que, de la presencia de
Cristo en la Eucaristía, nazcan para
la Iglesia y para la humanidad todas
las gracias»9. De esta corriente
trinitaria de amor que nos ofrece el
Santísimo Sacramento, proviene la
fuerza que permite a los cristianos
vivir en Cristo, animados por un solo
Espíritu, como hijos del Único Padre,
amando hasta el don total de sí
mismos, plenamente comprometidos
en la edificación de la Iglesia y en la
transformación del mundo según el
proyecto divino. No es, pues, la
Eucaristía un misterio que tan sólo
podamos admirar a la luz de la fe; es
infinitamente más, porque en este
sacramento Jesucristo nos invita a
acoger la salvación que nos ofrece, a
recibir los dones sacrificiales de su
Cuerpo y de su Sangre como
alimento de vida eterna,



permitiéndonos entrar en comunión
con Él, con su Persona y su Sacrificio,
y en comunión con todos los
miembros de su Cuerpo Místico, la
Iglesia.

La participación en el Sacrificio
Eucarístico en las enseñanzas de
san Josemaría Escrivá

En los escritos de san Josemaría se
manifiesta una visión
profundamente unitaria de los
diversos aspectos del Misterio
Eucarístico. De modo particular
subraya la dimensión sacrificial de la
liturgia eucarística, considerándola
en la perspectiva adecuada, es decir,
en el orden de la sacramentalidad de
la Iglesia: la Santa Misa es «el
Sacrificio sacramental del Cuerpo y
de la Sangre del Señor»33. Con la
Tradición de la Iglesia, identifica
dicho sacrificio sacramental con el
Sacrificio único de nuestro Redentor:
«Es el Sacrificio de Cristo, ofrecido al



Padre con la cooperación del Espíritu
Santo: oblación de valor infinito, que
eterniza en nosotros la Redención»34.
Y al contemplar con los ojos de la fe y
del amor esta realidad, descubre que
«en este Sacrificio [la Santa Misa] se
encierra todo lo que el Señor quiere
de nosotros»35. Lo que Él desea,
cuando participamos en la liturgia
eucarística y en todo momento de
nuestra existencia.

En efecto, nuestro Padre Dios quiere
que vivamos según lo que somos,
como hijos en el Hijo, identificados
con Cristo en el amor y la obediencia
filial. Y dicha identificación se realiza
de modo singular gracias a la
Eucaristía. En Cristo Jesús, en
comunión con su ser teándrico,
podemos vivir en constante relación
de amor filial con el Padre; y el Padre
vuelca sobre nosotros su paternidad
rebosante de amor. Además,
mediante la comunión con el cuerpo
de Cristo, con su humanidad



vivificada por el Espíritu y
vivificante, entramos también en
comunión con la tercera Persona de
la Trinidad, recibiendo la fuerza del
amor del Espíritu Santo, que todo
crea, renueva, enciende y santifica.
Él nos cristifica y nos hace sentir
nuestra filiación divina en Cristo. En
esta línea escribía san Josemaría: «En
la Misa se encamina hacia su
plenitud la vida de la gracia, que fue
depositada en nosotros por el
Bautismo, y que crece, fortalecida
por la Confirmación. Cuando
participamos de la Eucaristía, escribe
san Cirilo de Jerusalén,
experimentamos la espiritualización
deificante del Espíritu Santo, que no
sólo nos configura con Cristo, como
sucede en el Bautismo, sino que nos
cristifica por entero, asociándonos a
la plenitud de Cristo Jesús. La efusión
del Espíritu Santo, al cristificarnos,
nos lleva a que nos reconozcamos
hijos de Dios. El Paráclito, que es
caridad, nos enseña a fundir con esa



virtud toda nuestra vida; y 
consummati in unum (Jn 17,23),
hechos una sola cosa con Cristo,
podemos ser entre los hombres lo
que S. Agustín afirma de la
Eucaristía: signo de unidad, vínculo
del Amor»36.

La contemplación del amor que
Cristo nos manifiesta en la Eucaristía
y, sobre todo, la identificación con Él
—por la fe, la gracia
cristoconformante del sacramento y
la acción del Paráclito en el alma—
no puede dejar indiferente ni pasivo
a ningún cristiano que participa en el
Sacrificio Eucarístico. «Corresponder
a tanto amor —afirma san Josemaría
— exige de nosotros una total
entrega, del cuerpo y del alma»37.
Exige que nos entreguemos como Él:
por amor, con una donación total,
incondicionada, humilde, escondida,
perseverante.



Lo que espera Dios de nosotros en
cada celebración eucarística es que
nos sepamos adherir plenamente a
las palabras de Jesucristo: tomad y
comed... esto es mi cuerpo, que será
entregado por vosotros; tomad y
bebed... éste es el cáliz de mi sangre,
que será derramada por vosotros y
por todos los hombres para el perdón
de los pecados. El mandato del Señor,
haced esto (lo que Yo he hecho) en
conmemoración mía, exige no sólo
que el sacerdote celebrante repita
sus palabras y gestos; Él desea que
todos acojamos con fe y amor el don
que nos ofrece y, unidos a Él,
sepamos entregarnos al Padre, en el
Espíritu, por la salvación del mundo.

Todos los fieles —todo el Pueblo de
Dios sacerdotal y no sólo el sacerdote
celebrante— están llamados a vivir
de este modo la Eucaristía, es decir, a
actualizar su entrega al Señor en el
momento de la consagración de los
dones, en que con la presencia de la



Persona de Cristo se actualiza su acto
de oferta sacrificial, y en el momento
de la comunión, cuando llegamos a
ser una sola cosa con la Víctima
divina. En efecto, aunque sólo el
ministro sacramentalmente
ordenado —obispo o presbítero—
está habilitado para actuar el
Sacrificio eucarístico in persona
Christi, la celebración eucarística
afecta y compromete a cada uno de
los fieles presentes, los cuales en
virtud de su sacerdocio común (es
decir de su participación en el
sacerdocio de Cristo, recibida en el
bautismo) están llamados a ofrecer al
Padre un culto espiritual, el sacrificio
de sus vidas, unidas al Sacrificio de
Cristo. Los fieles no pueden
permanecer como simples
espectadores de un acto de culto
realizado por el sacerdote
celebrante. Todos pueden y deben
participar en la oferta del Sacrificio.



San Josemaría insistió con fuerza en
esta doctrina de la Iglesia, enseñando
a renovar en la Santa Misa el
ofrecimiento de la propia vida y de
las obras de cada día, todo cuanto
somos y poseemos: la inteligencia, la
voluntad, y la memoria; el trabajo,
las alegrías y las contradicciones.
Todo quería ponerlo sobre el altar,
para que el Señor lo asumiera y le
diera valor salvífico «en este instante
supremo —el tiempo se une con la
eternidad— del Santo Sacrificio de la
Misa»39. La entera existencia quería
dirigirla, día tras día, al Sacrificio
eucarístico, enseñando a todos a
vivir con alma sacerdotal. Anticipaba
así lo que el Concilio Vaticano II
afirmará de los fieles cristianos:
«Todas sus obras, sus oraciones e
iniciativas apostólicas, la vida
conyugal y familiar, el cotidiano
trabajo, el descanso del alma y
cuerpo, si son hechos en el Espíritu, e
incluso las mismas pruebas de la
vida, si se sobrellevan



pacientemente, se convierten en
sacrificios espirituales, aceptables a
Dios por Jesucristo, que en la
celebración de la Eucaristía se
ofrecen piadosamente al Padre junto
con la oblación del cuerpo del
Señor»40.

Lo que hemos dicho hasta ahora de
los fieles se aplica de modo especial
al sacerdote celebrante: en cuanto en
la celebración eucarística actúa in
persona Christi, está llamado a
identificarse de modo particular con
Cristo, Víctima y Sacerdote. El
ofrecimiento de la propia vida al
Padre, por Cristo y en Cristo, debe ser
una realidad para él en cada
celebración de la Eucaristía. En este
sentido se afirma en el Decreto 
Presbyterorum Ordinis que los
presbíteros, «mientras se unen al
acto [sacrificial] de Cristo sacerdote,
se ofrecen diariamente por entero a
Dios»41. Lo que realizan
sacramentalmente sobre el altar



compromete su vida entera: están
llamados a entregarse plenamente,
en Cristo y con Cristo, al Padre,
permitiendo de este modo que el
Señor asuma su entera existencia y le
dé plenitud de sentido y valor
redentor.

San Josemaría Escrivá era
plenamente consciente de esta
verdad, la recordaba con frecuencia
a los sacerdotes, la vivía cada día en
el Sacrificio del Altar:

«Por el sacramento del Orden, el
sacerdote se capacita efectivamente
para prestar a Nuestro Señor la voz,
las manos, todo su ser; es Jesucristo
quien, en la Santa Misa, con las
palabras de la consagración, cambia
la sustancia del pan y del vino en su
Cuerpo, su Alma, su Sangre y su
Divinidad.

»En esto se fundamenta la
incomprensible dignidad del
sacerdote. Una grandeza prestada,



compatible con la poquedad mía. Yo
pido a Dios Nuestro Señor que nos dé
a todos los sacerdotes la gracia de
realizar santamente las cosas santas,
de reflejar, también en nuestra vida,
las maravillas de las grandezas del
Señor. Quienes celebramos los
misterios de la Pasión del Señor,
hemos de imitar lo que hacemos. Y
entonces la hostia ocupará nuestro
lugar ante Dios, si nos hacemos
hostias nosotros mismos»42.

Mons. Álvaro del Portillo, testigo
privilegiado de la fe y del amor con
que san Josemaría celebraba cada
día la Santa Misa, nos dice:

«Al elevar el Pan eucarístico y la
Sangre de Nuestro Señor, repetía
siempre algunas oraciones —no en
voz alta, porque las rúbricas no lo
permiten, sino con la mente y el
corazón—, con una perseverancia
heroica que duró decenas de años.



»Concretamente, mientras tenía la
Hostia consagrada entre las manos,
decía: Señor mío y Dios mío, el acto
de fe de santo Tomás Apóstol.
Después, inspirándose en una
invocación evangélica, repetía
lentamente: Adauge nobis fidem,
spem et charitatem; pedía al Señor
para toda la Obra la gracia de crecer
en la fe, la esperanza y la caridad.
Inmediatamente después repetía una
plegaria dirigida al Amor
Misericordioso, que había aprendido
y meditado desde joven, pero que no
utilizaba nunca en su predicación, y
que durante muchos años sólo muy
de tarde en tarde nos dijo que la
recitaba: Padre Santo, por el Corazón
Inmaculado de María, os ofrezco a
Jesús, Vuestro Hijo muy amado, y me
ofrezco a mí mismo en Él, por Él, y
con Él, a todas sus intenciones, y en
nombre de todas las criaturas.
Después añadía la invocación: Señor,
danos la pureza y el gaudium cum
pace, a mí y a todos, pensando, como



es natural, en sus hijos del Opus Dei.
Por último, mientras hacia la
genuflexión, después de haber
elevado la Hostia o el Cáliz, recitaba
la primera estrofa del himno
eucarístico Adoro te devote, latens
deitas, y decía al Señor: ¡Bienvenido
al altar!

»Todo esto, repito, no lo hacía de vez
en cuando, sino a diario, y nunca
mecánicamente, sino con todo su
amor y vibración interior»43.

Resulta fácil comprender la alegría
de san Josemaría al leer en el Decreto
Presbyterorum ordinis algo que él
llevaba predicando desde hacía
muchos años: que la celebración del
Sacrificio eucarístico «es el centro y
la raíz de toda la vida del presbítero,
de forma que el alma sacerdotal se
esfuerza en reproducir en sí misma
lo que se realiza en el ara del
sacrificio»44.



San Josemaría vivió y enseñó a vivir
esta entrega de la propia vida al
Señor en la Santa Misa («nuestra
Misa, Jesús», escribirá en Camino45),
con una radicalidad total, sin
limitarla a un propósito interior,
formulado en el momento de la
celebración litúrgica. «Hemos de
amar la Santa Misa que debe ser el
centro de nuestro día. Si vivimos
bien la Misa, ¿cómo no continuar
luego el resto de la jornada con el
pensamiento en el Señor, con la
comezón de no apartarnos de su
presencia, para trabajar como El
trabajaba y amar como El amaba?»46.
Por su parte procuraba hacer del día
entero una Misa continuada,
viviendo cotidianamente una
existencia «totalmente eucarística»47.
A este respecto afirmaba en 1945:
«De este modo, muy unidos a Jesús
en la Eucaristía, lograremos una
continua presencia de Dios, en medio
de las ocupaciones ordinarias
propias de la situación de cada uno



en este peregrinar terreno, buscando
al Señor en todo tiempo y en todas
las cosas. Teniendo en nuestras
almas los mismos sentimientos de
Cristo en la Cruz, conseguiremos que
nuestra vida entera sea una
reparación incesante, una asidua
petición y un permanente sacrificio
por toda la humanidad, porque el
Señor os dará un instinto
sobrenatural para purificar todas las
acciones, elevarlas al orden de la
gracia y convertirlas en instrumento
de apostolado. Sólo así seremos
almas contemplativas en medio del
mundo, como pide nuestra vocación,
y llegaremos a ser almas
verdaderamente sacerdotales,
haciendo que todo lo nuestro sea una
continua alabanza a Dios»48.

Concretamente enseñó a poner de
manera práctica la Santa Misa en el
centro de la vida cotidiana: dividía
las 24 horas del día en dos partes:
«Hasta el mediodía vivía la presencia



de Dios centrándola en la acción de
gracias por la Misa celebrada y, tras
el rezo del Angelus, comenzaba a
prepararse para la Misa del día
siguiente»49. Y en este tiempo de
preparación multiplicaba actos de fe,
esperanza y de amor al Señor; le
pedía perdón por sus pecados y por
los de todos los hombres; pedía
incansablemente “almas de apóstol”
y renovaba la intención de poner
todas sus oraciones, trabajos,
pensamientos y afectos, alegrías y
sufrimientos, sobre la patena, para
que el Señor todo lo asumiera y le
diese valor redentor. San Josemaría
consideró esta enseñanza sobre la
participación de los fieles en el
Sacrificio Eucarístico parte esencial
del ministerio sacerdotal. «Todos los
afectos y las necesidades del corazón
del cristiano encuentran, en la Santa
Misa, el mejor cauce: el que, por
Cristo, llega al Padre, en el Espíritu
Santo. El sacerdote debe poner
especial empeño en que todos lo



sepan y lo vivan. No hay actividad
alguna que pueda anteponerse,
ordinariamente, a ésta de enseñar y
hacer amar y venerar a la Sagrada
Eucaristía»50. Y más adelante,
subrayando la unidad de
consagración y misión en el
presbítero, dirá: «Un sacerdote que
vive de este modo la Santa Misa —
adorando, expiando, impetrando,
dando gracias, identificándose con
Cristo—, y que enseña a los demás a
hacer del sacrificio del Altar el centro
y la raíz de la vida del cristiano,
demostrará realmente la grandeza
incomparable de su vocación»51.

Según las enseñanzas de san
Josemaría, la centralidad de la
Eucaristía en la existencia cotidiana
del cristiano debe manifestarse, de
modo particular, en el cuidado de la
liturgia eucarística, en la fe y en el
amor con que tratamos a Dios y las
cosas de Dios.



«Yo pido a todos los cristianos que
recen mucho por nosotros los
sacerdotes, para que sepamos
realizar santamente el Santo
Sacrificio. Les ruego que muestren
un amor tan delicado por la Santa
Misa, que nos empuje a los
sacerdotes a celebrarla con dignidad
—con elegancia— humana y
sobrenatural: con limpieza en los
ornamentos y en los objetos
destinados al culto, con devoción, sin
prisas.

»¿Por qué prisa? ¿La tienen acaso los
enamorados, para despedirse?
Parece que se van y no se van;
vuelven una y otra vez, repiten
palabras corrientes como si las
acabasen de descubrir... No os
importe llevar los ejemplos del amor
humano noble y limpio, a las cosas
de Dios. Si amamos al Señor con este
corazón de carne —no poseemos otro
—, no habrá prisa por terminar ese



encuentro, esa cita amorosa con
El»52.

Su ejemplo quedó bien grabado en la
vida de sus hijas y de sus hijos en el
Opus Dei. «Desde el principio de su
ministerio sacerdotal, se esforzó por
no dar cabida ni a la rutina ni a la
precipitación al celebrar el Santo
Sacrificio, a pesar de la habitual
escasez de tiempo para realizar sus
múltiples actividades pastorales. Al
contrario, tendía espontáneamente a
decir la Misa con mucho sosiego,
penetrando en cada texto y en el
sentido de cada gesto litúrgico, hasta
el punto que, por muchos años, tuvo
que esforzarse positivamente —de
acuerdo con cuanto le confirmaban
en la dirección espiritual— por ir
más deprisa, para no llamar la
atención y por saberse al servicio de
los fieles que contaban, para la Misa,
con un tiempo mucho menor. En este
contexto, se entiende lo que escribió
en 1932, como un suspiro que se



escapó de su alma: “Al decir la Santa
Misa, deberían pararse los
relojes”»53.

Quienes fueron testigos de cómo san
Josemaría Escrivá celebraba la Santa
Misa coinciden en afirmar que
externamente nunca hubo nada
extraordinario o singular en su Misa,
aunque era imposible no apreciar su
profunda devoción54. Su piedad se
alimentaba de los textos litúrgicos y
se manifestaba en multitud de gestos
—indicados en la misma liturgia
eucarística— como los besos a la
mesa del altar, símbolo de Cristo, las
inclinaciones de cabeza, las
genuflexiones pausadas con las que
adoraba al Santo de los Santos55.
Vivía la Santa Misa, y enseñó a todos
a vivirla, como un encuentro
personalísimo con Cristo, Amor
nuestro, y con todo su Cuerpo
Místico, la Iglesia: «Vivir la Santa
Misa es permanecer en oración
continua; convencernos de que, para



cada uno de nosotros, es éste un
encuentro personal con Dios:
adoramos, alabamos, pedimos,
damos gracias, reparamos por
nuestros pecados, nos purificamos,
nos sentimos una sola cosa en Cristo
con todos los cristianos»56. «Esa
intensidad —ha escrito Mons. Álvaro
del Portillo— con la que se unía
personalmente al Sacrificio del Señor
en la Eucaristía, culminó en algo que
no dudo en considerar un peculiar
don místico, y que el mismo Padre
contó, con gran sencillez, el día 24 de
octubre del 1966: “A mis sesenta y
cinco años, he hecho un
descubrimiento maravilloso. Me
encanta celebrar la Santa Misa, pero
ayer me costó un trabajo tremendo.
¡Qué esfuerzo! Vi que la Misa es
verdaderamente Opus Dei, trabajo,
como fue un trabajo para Jesucristo
su primera Misa: la Cruz. Vi que el
oficio del sacerdote, la celebración de
la Santa Misa, es un trabajo para
confeccionar la Eucaristía; que se



experimenta dolor, y alegría, y
cansancio. Sentí en mi carne el
agotamiento de un trabajo divino”»57.

(...)

Gracias a la Eucaristía el cristiano
puede ser verdaderamente
cristóforo, portador de Cristo, Cristo
que pasa entre los hombres. Así lo
consideraba san Josemaría en la
homilía pronunciada el 28 de abril
de 1964, fiesta del Corpus Christi:

«La procesión del Corpus hace
presente a Cristo por los pueblos y
las ciudades del mundo. Pero esa
presencia, repito, no debe ser cosa de
un día, ruido que se escucha y se
olvida. Ese pasar de Jesús nos trae a
la memoria que debemos descubrirlo
también en nuestro quehacer
ordinario. Junto a esa procesión
solemne de este jueves, debe estar la
procesión callada y sencilla, de la
vida corriente de cada cristiano,
hombre entre los hombres, pero con



la dicha de haber recibido la fe y la
misión divina de conducirse de tal
modo que renueve el mensaje del
Señor en la tierra. No nos faltan
errores, miserias, pecados. Pero Dios
está con los hombres, y hemos de
disponernos para que se sirva de
nosotros y se haga continuo su
tránsito entre las criaturas.

»Vamos, pues a pedir al Señor que
nos conceda ser almas de Eucaristía,
que nuestro trato personal con Él se
exprese en alegría, en serenidad, en
afán de justicia. Y facilitaremos a los
demás la tarea de reconocer a Cristo,
contribuiremos a ponerlo en la
cumbre de todas las actividades
humanas. Se cumplirá entonces la
promesa de Jesús: “Yo, cuando sea
exaltado sobre la tierra, todo lo
atraeré hacia mí”»61.

En la Eucaristía encontramos el
principio que impulsa la
evangelización del mundo, el



fundamento de la eficacia del
apostolado que realizan los
discípulos de Cristo62. Injertados en la
corriente de vida y amor del Dios
Uno y Trino, tratan de cumplir, en el
Hijo y por el Espíritu Santo, la
voluntad del Padre, que quiere que
todos los hombres se salven.

La Eucaristía al unirnos a Cristo, al
único Pan del que participan todos
los cristianos, nos une entre nosotros
y con Él, edificando la Iglesia como
un solo Cuerpo. Por esto,
participando en la celebración
eucarística «nos sentimos una sola
cosa en Cristo con todos los
cristianos»63. La Eucaristía nos hace
estar más unidos con toda la familia
de Dios que es la Iglesia.

La Eucaristía, en cuanto contiene al
Verbo encarnado, al crucificado que
ha resucitado y está glorioso a la
diestra del Padre, posee una eficacia
salvífica que transciende el tiempo y



penetra en la realidad escatológica.
«La felicidad eterna, para el cristiano
que se conforta con el definitivo
maná de la Eucaristía, comienza ya
ahora. Lo viejo ha pasado: dejemos
aparte todo lo caduco; sea todo
nuevo en nosotros: los corazones, las
palabras y las obras... Esta es la
Buena Nueva, porque, de alguna
manera y de un modo indescriptible,
nos anticipa la eternidad»64.

«Jesús, en la Eucaristía, es prenda
segura de su presencia en nuestras
almas; de su poder, que sostiene el
mundo; de sus promesas de
salvación, que ayudarán a que la
familia humana, cuando llegue el fin
de los tiempos, habite perfectamente
en la casa del Cielo, en torno a Dios
Padre, Dios Hijo y Dios Espíritu
Santo: Trinidad Beatísima, Dios
Único»65. En la Eucaristía está
presente in nuce, de un modo sólo
incoado, la realización del plan
salvífico universal de Dios: con Cristo



resucitado se hace también presente
la nueva creación, “los nuevos cielos
y la nueva tierra”, la nueva
humanidad. En efecto, en la
transfiguración gloriosa de Jesucristo
ya se ha inaugurado la renovación
escatológica del mundo: en el Señor
resucitado, el eschaton —Aquél que
representa las realidades últimas—
ya está presente el octavo día, la
eternidad que prorrumpe en el
presente, haciéndonos pregustar
cuanto encontraremos en la vida
eterna66.

En este sentido podemos decir que
cada celebración eucarística es
Pascua, tránsito de la Iglesia y de la
entera creación hacia su fin. En cada
Eucaristía «Jesús con gesto de
sacerdote eterno, atrae hacia sí todas
las cosas, para colocarlas, divino
afflante Spiritu, con el soplo del
Espíritu Santo, en la presencia de
Dios Padre»67.



Notas

1) SAN JOSEMARÍA ESCRIVÁ, Carta 2-
II-1945, n. 11. En adelante, todas las
citas en que no se mencione al autor
son de san Josemaría Escrivá.

2) Carta 11-III-1940, n. 11.

3) Forja, n. 69.

4) ÁLVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelización, en AA.VV. La
formación de los sacerdotes en las
circunstancias actuales, (XI Simposio
Internacional de Teología de la
Universidad de Navarra), Pamplona
1990, p. 995.

5) Cfr. F. OCÁRIZ, La filiación divina,
realidad central en la vida y en la
enseñanza de Mons. Escrivá de
Balaguer, en AA.VV., Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer y el Opus Dei, 2ª
ed., Pamplona 1985, pp. 175-214; C.
FABRO, La tempra di un Padre della



Chiesa, en C. FABRO-S. GAROFALO-
M.A. RASCHINI, Santi nel mondo.
Studi sugli scritti de san Josemaría
Escrivá, Milano 1992, pp. 106-110.

6) Es Cristo que pasa, nn. 84-85.

7) Ibid., n. 87.

8) Ibid.

9) Ibid., n. 86.

(...)

33) Conversaciones, n. 113.

34) Es Cristo que pasa, n. 86.

35) Es Cristo que pasa, n. 88.

36) Es Cristo que pasa, n. 87.

37) Es Cristo que pasa, n. 86.

(...)

39) Es Cristo que pasa, n. 94.



40) CONCILIO VATICANO II, Cons.
dog. Lumen gentium, n. 34.

41) CONCILIO VATICANO II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 13.

42) Homilía, Sacerdote para la
eternidad, 13-IV-1973, en Amor a la
Iglesia, Madrid 1986, p. 71.

43) ÁLVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, realizada por Cesare
Cavalleri, Madrid 1993, pp. 137-138.

44) CONCILIO VATICANO II, Decr.
Presbyterorum Ordinis, n. 14. Sobre
la relación de este texto con la
predicación de san Josemaría Escrivá
cfr. ÁLVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelización, cit., p. 995.

45) Camino, n. 533.

46) Es Cristo que pasa, n. 154.



47) Forja, n. 826. El tema de la Misa
que se prolonga durante toda la
jornada, se ha formulado de diversos
modos a lo largo de la historia. Sobre
este punto se puede apreciar una
clara sintonía entre las enseñanzas
de san Josemaría y la doctrina
expuesta en la escuela francesa de
espiritualidad; por ejemplo, F.
Mugnier, siguiendo autores como J.
Bossuet, P. de Bérulle y Ch. de
Condren, se expresaba del siguiente
modo: «Faire ainsi de ma journée
comme une messe en action,
continuant, s’il se peut, la sainte
messe quotidiennement entendue et
pratiquée, ce devrait être la vie
normale de tout chrétien» ( F.
MUGNIER, Roi, Prophéte, Prêtre avec
le Christ, Paris 1937, p. 215).

48) Carta 2-II-1945, n. 11.

49) ÁLVARO DEL PORTILLO,
Entrevista sobre el fundador del
Opus Dei, cit., p. 136.



50) Homilía, Sacerdote para la
eternidad, cit. p. 78.

51) Homilía, Sacerdote para la
eternidad, cit. p. 81.

52) Homilía, Sacerdote para la
eternidad, cit. p. 77-78.

53) ÁLVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelización, cit., p. 996.

54) Cfr. J.M. CASCIARO, Vale la pena.
Tres años cerca del Fundador del
Opus Dei: 1932-1942, 2ª ed., Madrid
1998, pp. 113-114. Veanse también
los testimonios que aparecen en los
Artículos del Postulador, nn. 379-384.

55) Cfr. Es Cristo que pasa, nn. 85-91.

56) Ibid., n. 88. Años antes san
Josemaría escribió: «No os
acostumbréis nunca a celebrar o a
asistir al Santo Sacrificio: hacedlo,
por el contrario, con tanta devoción



como si se tratase de la única Misa de
vuestra vida; sabiendo que allí está
presente Cristo, Dios y Hombre,
Cabeza y Cuerpo, y por tanto, junto
con Nuestro Señor, toda su
Iglesia» (Carta 28-III-1955, n. 5).

57) ÁLVARO DEL PORTILLO,
Sacerdotes para una nueva
evangelización, cit., pp. 996-997.

60) Es Cristo que pasa, n. 156.

61) Es Cristo que pasa, n. 156.

62) El Concilio Vaticano II afirma
explícitamente que la Eucaristía es
«fuente y culmen de toda la
evangelización»: Decr. Presbyterorum
Ordinis, n. 5; cfr. Decr. Ad gentes, 7-
XII-1965, n. 36.

63) Es Cristo que pasa, n. 88.

64) Es Cristo que pasa, n. 152.

65) Es Cristo que pasa, n. 153.



66) Cfr. S. BASILIO MAGNO, De
Spiritu Sancto, 27, 66: SChr 17bis, 237.

67) Es Cristo que pasa, n. 94.

Resumen del artículo publicado en
el Boletín Romana, n° 28 (enero -
junio 1999), p. 148. La versión
completa se puede consultar en
www.romana.org.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/josemaria-
escriva-misa-centro-y-raiz-de-la-vida-

del-cristiano/ (10/01/2026)

https://es.romana.org/art/28/8.0/1
https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-misa-centro-y-raiz-de-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-misa-centro-y-raiz-de-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-misa-centro-y-raiz-de-la-vida-del-cristiano/
https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-misa-centro-y-raiz-de-la-vida-del-cristiano/

	La Santa Misa, centro y raíz de la vida del cristiano

