
opusdei.org

Josemaría Escrivá de
Balaguer en Santiago
de Chile (1974)

El fundador del Opus Dei estuvo
en Chile del 28 de junio al 9 de
julio de 1974. Uno de los
objetivos de su visita fue
confirmar a los fieles en la fe
católica; el otro, impulsar el
desarrollo de las actividades
apostólicas en ese país. Se
presentan de modo sucinto los
aspectos principales de la
estancia de san Josemaría en
Chile en el marco de la
situación política y eclesiástica
del país, el calendario y el



contenido de los encuentros con
diversos grupos de personas.

26/09/2024

1. Introducción

2. La situación política de Chile

3. La situación de la Iglesia católica

4. San Josemaría y el Opus Dei en
Chile

5. El viaje a Chile

6. Cronología del viaje

7. Las reuniones con san Josemaría

8. Reflexiones finales

Estudio publicado por María Eugenia
Ossandón Widow en el número 11 de
la revista Studia et Documenta.

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/SetD%2011%20Ossandon20240630002843189348.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/SetD%2011%20Ossandon20240630002843189348.pdf


Agradecemos el permiso para
reproducirlo. 

Artículos relacionados: Tras los
tiempos de sangre: Josemaría Escrivá
en el Chile de Pinochet - ¿Qué nos dijo
san Josemaría a los chilenos hace 50
años? - Los comienzos y el desarrollo
de la Obra en Chile

Introducción

Han pasado más de cuarenta años
desde la visita de san Josemaría
Escrivá de Balaguer a Chile, que tuvo
lugar del 28 de junio al 9 de julio de
1974.

Ese viaje constituyó la tercera escala
de un largo periplo por el continente
americano. Antes de llegar a

https://opusdei.org/es-es/article/tras-los-tiempos-de-sangre-san-josemaria-escriva-en-el-chile-de-pinochet/
https://opusdei.org/es-es/article/tras-los-tiempos-de-sangre-san-josemaria-escriva-en-el-chile-de-pinochet/
https://opusdei.org/es-es/article/tras-los-tiempos-de-sangre-san-josemaria-escriva-en-el-chile-de-pinochet/
https://opusdei.org/es-cl/article/san-josemaria-chile-1974-mensajes/
https://opusdei.org/es-cl/article/san-josemaria-chile-1974-mensajes/
https://opusdei.org/es-cl/article/san-josemaria-chile-1974-mensajes/
https://opusdei.org/es-cl/article/historia-comienzos-y-desarrollo-Opus-Dei-Chile-libro/
https://opusdei.org/es-cl/article/historia-comienzos-y-desarrollo-Opus-Dei-Chile-libro/


Santiago, Escrivá estuvo en São Paulo
y en Buenos Aires. Aunque hay
aspectos comunes con la estancia en
los diversos países americanos, los
días transcurridos en Chile tuvieron
características propias: la más
evidente fue que no hubo encuentros
multitudinarios (como en Brasil y
Argentina), como se explicará más
adelante, y san Josemaría gozó de
relativa buena salud (después de
estar en Santiago tuvo que guardar
cama y no se recuperó del todo hasta
volver a Roma). El fundador del Opus
Dei falleció el 26 de junio de 1975,
por lo que se podría afirmar que el
último año de su vida lo comenzó a
vivir en Buenos Aires y en Santiago
de Chile.

Las condiciones políticas de algunos
de los diversos países
latinoamericanos eran bastante
delicadas. En Chile, después de un
Gobierno de corte marxista, se había
instalado una junta militar. La



sociedad estaba dividida,
fuertemente politizada, y el mundo
eclesiástico no había quedado al
margen de esa situación. En estas
líneas se presenta en forma
resumida el contexto del viaje.

Las principales fuentes utilizadas
han sido los diarios y las
transcripciones de los encuentros de
Mons. Escrivá de Balaguer con
grupos numerosos. De particular
interés es el diario escrito por
Alejandro Cantero (Diario del viaje a
América), médico que acompañó a
san Josemaría en todo el itine- rario,
el Diario del Centro Alameda (centro
del Opus Dei anejo a la sede de la
Comisión Regional del Opus Dei en
Chile) durante los días de la estancia
del fundador en Chile; y otro
cuaderno pequeño en el que Adolfo
Rodríguez –entonces consiliario de la
Obra en el país– registró el horario y
el calendario de actividades de esos
días. Se consultaron también los



diarios de los centros del Opus Dei
que visitó san Josemaría. Todos estos
documentos están conservados en el
Archivo General de la Prelatura del
Opus Dei (AGP).

Se han revisado todas las
transcripciones de las reuniones de
Escrivá con grupos numerosos (solo
esas fueron registradas y
posteriormente transcritas); algunas
de estas, además, fueron filmadas. De
los otros encuentros con el fundador
únicamente queda constancia en los
diarios, donde se recogen algunas
ideas de lo que se habló en esos
momentos.

Otras fuentes examinadas fueron las
relaciones testimoniales redactadas
por quienes estuvieron con Escrivá
de Balaguer en Chile, en vistas a su
proceso de canonización. Algunos –
no sólo miembros del Opus Dei–
quisieron dejar por escrito sus
recuerdos e impresiones de esa



visita; la mayoría lo hizo en 1975, un
año después de la estancia de san
Josemaría en Chile, por lo que los
textos se pueden considerar bastante
fidedignos. Algunos de los autores
refieren que en la redacción de sus
evocaciones se apoyaron en cartas o
apuntes personales de los momentos
en los que estuvieron con el
fundador.

Como el viaje se mantuvo en estricta
privacidad, no hay otras fuentes
como periódicos o revistas[1].

La situación política de Chile

En 1974 el Gobierno chileno estaba
en manos de una junta militar que
había asumido el poder después de
derrocar a Salvador Allende Gossens.

Allende, médico, miembro del
Partido Socialista, había vencido en
las elecciones del 4 de septiembre de
1970. Su Gobierno fue conocido como
de la Unidad Popular (UP), ya que



este era un conglomerado político
compuesto por el Partido Socialista
(marxista desde su fundación en
1933, guevarista en 1964[2]), el Partido
Comunista, el Partido Radical y el
Movimiento de Acción Popular
Unitaria (MAPU). El programa de la
Unidad Popular consistía en estatizar
rápidamente las empresas, producir
euforia mediante una fuerte alza de
las remuneraciones financiada por
una mayor emisión monetaria,
aprovechar la exaltación para
impulsar reformas constitucionales
que sustituyeran el bicameralismo
por una Asamblea Popular o Única,
que además designaría la Corte
Suprema. Según el plan, al elegir la
Asamblea, el entusiasmo
generalizado haría que la Unidad
Popular venciera en los comicios y
reuniría por tanto los tres poderes.
Se realizaría de este modo la ansiada
planificación global marxista-
leninista aunque, según Allende, con
el respeto de las leyes: era la «vía



chilena al socialismo»[3]. El proyecto
del presidente no era compartido por
su grupo político, ya que unos
defendían la revolución armada
como único camino y otros la
transformación del Estado de
manera paulatina. Unos
propugnaban el modelo centralizado
soviético; otros, el control del
proletariado. Estas divergencias
internas del conglomerado de
Gobierno afectaban al Ejecutivo,
porque el pacto de la Unidad Popular
exigía que el mandatario gobernase
contando con un comité de
representantes de los partidos, cuyo
ascenso unánime era necesario para
cualquier determinación
trascendente que quisiera tomar[4].

Repetidos atropellos al derecho de
propiedad y actos terroristas de los
grupos revolucionarios de izquierda,
sin la correspondiente sanción,
fueron exacerbando el descontento
que ya existía debido primero a la



carestía y luego a la racionalización
de las provisiones básicas[5].
Aumentaron los grupos
paramilitares; cada partido político
tenía su brigada armada[6]. La crisis
de gobierno se hacía evidente: no
prosperó ninguna solución pacífica.
La polarización política había
aumentado.

El 11 de septiembre de 1973 las
Fuerzas Armadas derribaron el
Gobierno de la Unidad Popular[7].
Asumió el poder una junta militar
compuesta por los comandantes en
jefe Augusto Pinochet Ugarte
(Ejército), José Toribio Merino Castro
(Armada), Gustavo Leigh Guzmán
(Fuerza Aérea), y el general director
de Carabineros, César Mendoza
Durán. Los propósitos declarados por
la Junta consistían en la restauración
moral, institucional y material del
país, por lo que no se fijaron un
plazo para permanecer en el poder, y
por este motivo no lo consideraron



un golpe de Estado sino un
pronunciamiento[8]. Sin embargo, de
hecho fue un golpe, ya que la Junta
interrumpió la tradición democrática
chilena con la idea de construir una
nueva[9]. El país quedó bajo un
prolongado régimen de estado de
sitio (estado o tiempo de guerra). El
Congreso Nacional fue disuelto, los
partidos políticos proscritos y, más
tarde, el registro electoral destruido.
Se volvió a la calma, aunque en
algunos sectores esta fue relativa, ya
que comenzó la detención de los
militantes de los partidos de
izquierda, considerados enemigos
internos[10]. Esta acción policiaca fue
especialmente intensa durante el
primer año de Gobierno; estuvo
dirigida por un organismo militar
que gozó de autonomía y actuó de
forma secreta, aunque dependía de
la Presidencia del Gobierno[11].

El 26 de junio de 1974 Pinochet pasó
a ser el jefe supremo de la nación, y



la Junta el órgano legislativo en el
que se exigía la unanimidad para la
aprobación de una nueva ley[12]. El
poder judicial continuó en sus
funciones sin ser disuelto o
intervenido; sin embargo, respecto a
las denuncias contra las autoridades
militares confió más en estas que en
las versiones de las víctimas[13]. En
líneas generales, la actitud de parte
de la sociedad chilena durante los
primeros años del régimen militar
fue similar a la del poder judicial: la
situación de grave crisis justificaba la
expulsión de los elementos
subversivos que habían llevado al
país a su ruina. Habría que añadir
que la censura que el Gobierno
impuso a los medios de
comunicación conllevó
desinformación al respecto. La
sociedad continuó dividida y
polarizada, ya que las noticias sobre
los excesos del Gobierno se
consideraban versiones
tergiversadas de los hechos[14].



Recordaba el cardenal arzobispo de
Santiago, Raúl Silva Henríquez:

Parecía que, en efecto, la
información sobre la situación del
país y de la Iglesia se estaba
exagerando en Europa. Se hablaba
de miles de muertos, y se atribuía al
golpe militar una intencionalidad
“fascista”. […] Las informaciones
desmedidas que circularon en otros
países causaron un indudable daño a
Chile, sobre todo porque no
contribuyeron a detener las cosas
terribles que sí ocurrían; al ser
manifiestamente falsas, crearon en
muchas personas la tendencia
instintiva a pensar que toda la
información –incluso la verdadera–
tenía el sesgo de una campaña
ideológica o de un ataque
intencionado[15].

La situación de la Iglesia católica

A mediados de siglo comenzó en
Chile la actividad pastoral de nuevas



realidades eclesiales centradas en la
formación de los laicos, como
Schoenstatt y Opus Dei. Los jesuitas y
los llamados padres franceses
(Congregación de los Sagrados
Corazones de Jesús y de María: SSCC)
destacaban entonces en la educación
cristiana de los jóvenes. En esos años
falleció el padre Alberto Hurtado
Cruchaga, jesuita con fama de
santidad[16], que había dejado una
huella de vida espiritual y
preocupación por los más pobres que
fue continuada a través del Hogar de
Cristo. Algunos sacerdotes habían
destacado en la formación cristiana
de los universitarios, centrada en la
Sagrada Escritura y en la liturgia,
como Juan Salas, cuyos discípulos
fueron Jaime Eyzaguirre, Julio
Philippi, Armando Roa, Mario
Góngora, Roberto Barahona, Antonio
Moreno, Beltrán Villegas (SSCC),
Humberto Muñoz, entre otros[17]. Sin
embargo, como Pío XII advertía en
1955, los graves problemas en



América Latina eran la falta de clero,
el proselitismo protestante, el
liberalismo anticatólico y la difusión
del marxismo[18]. En efecto, en Chile,
las doctrinas de Marx y Lenin
encontraron un terreno fértil
especialmente entre los jóvenes
estudiantes con inquietudes sociales
que iban al extranjero,
principalmente a Bélgica. Por eso, el
conflicto generacional estuvo
marcado por la influencia de
doctrinas revolucionarias más que
por el movimiento hippie[19]. En 1961
fue nombrado arzobispo de Santiago
monseñor Raúl Silva Henríquez,
salesiano[20]. Una de sus
preocupaciones fundamentales fue la
evangelización de los pobres:
promovió la creación de veinticinco
nuevas parroquias y convocó la Gran
Misión General de Santiago en 1963.
Por carácter y por formación, el
cardenal Silva Henríquez no se
mantuvo aséptico en materias
políticas. Simpatizaba con los



católicos afines a algunos postulados
socialistas, pero no aceptaba una
posible conciliación entre
cristianismo y marxismo[21]. Por este
motivo, su actitud fue interpretada
como filomarxista por unos y
conservadora por otros[22].

Como se ha advertido, el marxismo
penetró rápidamente en la Iglesia
latinoamericana, también en la
chilena. El 11 de agosto de 1968 la
catedral de Santiago fue ocupada
bajo el lema «Por una Iglesia junto al
pueblo», por un grupo de cristianos
revolucionarios llamado Iglesia
Joven. Los protagonistas fueron unos
doscientos laicos (obreros,
estudiantes, empleados), nueve
sacerdotes y tres monjas[23].

En las elecciones presidenciales de
1970, «un grupo de ciento veinte
sacerdotes apoyó públicamente la
candidatura marxista de Salvador
Allende»[24]. En abril de 1971 nació el



Grupo de los Ochenta, que pasó a
denominarse Secretariado Sacerdotal
Cristianos por el Socialismo[25]. Fue
en Chile donde este movimiento
adquirió mayor concentración,
porque el terreno era más apto: los
partidos Socialista (de inspiración
marxista) y Comunista eran los más
antiguos del continente; la evolución
política interna que había llevado a
Allende a la presidencia parecía
relacionada con los cambios en la
Iglesia (la jerarquía parecía
discretamente abierta y avanzada; el
partido Demócrata Cristiano había
sufrido dos crisis que llevaron
primero a la escisión del grupo que
se constituiría como MAPU y luego a
la conformación de la Izquierda
Cristiana)[26]. Entre los miembros
destacados del Secretariado
figuraban algunos sacerdotes,
religiosos y diocesanos, como
Esteban Gumucio (SSCC), Pablo
Fontaine (SSCC), Gonzalo Arroyo (SJ),
Martín Gárate (Congregación de



Santa Cruz, CSC), Pablo Richard y
Alfonso Baeza. Ellos apoyaban el
proyecto de la Unidad Popular y a
Salvador Allende, pues veían en el
marxismo el compromiso político
necesario para llevar adelante los
cambios de estructura que
permitirían conseguir una sociedad
justa. Algunos sacerdotes extranjeros
se adhirieron a esta propuesta
sacudidos por la miseria de un sector
de la población del país[27]. Los
sacerdotes que integraban este grupo
mantuvieron relaciones con sus
respectivos obispos, que no quisieron
cortar con ellos aun cuando les
advirtieron que no podían tomar
públicamente posición política de
partido[28].

Hubo otro grupo sacerdotal, llamado
de los Doscientos, que se reunió en
julio de 1971 para reflexionar sobre
el sacerdocio y la justicia en el
mundo[29]. El Comité Permanente del
Episcopado les envió una carta para



indicarles que se evitara todo lo que
pudiera dar a la reunión carácter
político o la apariencia de ello; que
no se diera publicidad a la reunión ni
a sus conclusiones, ya que todos los
sacerdotes que habían enviado
propuestas a la asamblea plenaria lo
habían hecho manteniendo una
adecuada reserva; que era
inadecuado que participaran en ella
quienes habían abandonado el
ministerio y menos aún que lo
hicieran en compañía de sus esposas,
ya que en nada ayudaría al estudio
sereno y profundo sobre el celibato
sacerdotal[30]. Ambos grupos
coexistieron: los Ochenta para
acentuar la expresión social de los
cristianos revolucionarios, los
Doscientos para enfatizar la lucha en
el interior de la Iglesia[31].

Doce chilenos, miembros del
Secretariado Cristianos por el
Socialismo, viajaron a Cuba y, junto
con otras sesenta y ocho personas,



firmaron el Mensaje a los cristianos
de América Latina, el 3 de marzo de
1972[32]. El documento alentaba
directamente a los pueblos
latinoamericanos a la violencia para
promover el cambio radical del
sistema político y social del
continente. La conferencia episcopal
chilena les dirigió una carta en la que
claramente se reprobaba la actitud
político-partidista del manifiesto, que
era contraria a las orientaciones de
la Iglesia, y los invitaba a
reconsiderar su vocación sacerdotal,
ya que con esa conducta ocasionaban
confusiones y tensiones perjudiciales
a la Iglesia y a ellos mismos[33].

Poco después, tuvo lugar el Primer
Encuentro Latinoamericano de
Cristianos por el Socialismo, del 23 al
30 de abril de 1972. La idea de la
reunión había nacido durante un
curso sobre el marxismo, organizado
por el Consejo Episcopal
Latinoamericano (CELAM) en



Santiago, a fines de 1971[34]. El
Encuentro no encontró apoyo en la
jerarquía de la Iglesia chilena[35]. Al
terminar, sus dirigentes enviaron un
mensaje a Pablo VI en el que le
comunicaban las principales
conclusiones del Encuentro junto con
reafirmar la común fe en Cristo. El
cardenal secretario de Estado Jean-
Marie Villot escribió al arzobispo
Silva Henríquez para informarle que
las conclusiones eran inaceptables,
pero que en vista de la adhesión a la
Santa Sede le encargaba
transmitirles el deseo de Pablo VI de
ver reafirmada también la lealtad a
los obispos y que la aspiración a la
justicia social no asumiera la lucha
de clases[36].

Un elemento de incidencia moral
algo anterior en el tiempo, que afectó
a la unidad de la Iglesia chilena, fue
la difusión de la píldora
anticonceptiva. El cardenal Silva
Henríquez conoció anticipadamente,



como otros, el texto de la encíclica 
Humanae vitae. Convocó teólogos de
su confianza y concluyó que
convenía suspender su publicación,
como escribió cablegráficamente a
Pablo VI[37]. Una vez publicada la 
Humanae Vitae, en Chile estalló una
gran polémica liderada por dieciocho
teólogos que hicieron una
declaración de prensa en contra de la
encíclica. Varios obispos chilenos
defendieron débilmente la Humanae
vitae, probablemente porque Silva
Henríquez se había comportado del
mismo modo en un programa
especial de televisión que asesoraron
teólogos de la Universidad
Católica[38]. En esa ocasión el
purpurado manifestó que había que
recibir el documento pontificio «con
religiosa sumisión», pero a través de
la conciencia individual, y enfatizó
que el texto

«no era infalible, irreformable ni
siquiera definitivo»[39]. Más tarde



cambió de postura respecto de la
encíclica, y la conferencia episcopal
se adhirió plenamente a ella[40].

La actividad dirigida por sacerdotes
y religiosos más afectada fue la
enseñanza, porque algunos
consideraron que había sido un error
fomentar las diferencias de clase al
formar a los grupos privilegiados (las
clases altas). En 1971 los provinciales
de los Sagrados Corazones y de los
jesuitas ofrecieron entregar sus
colegios al Estado, en un comodato
de cinco años. No invocaban razones
económicas, sino de principios. Los
obispos detuvieron la gestión[41].

En el último año del gobierno de la
Unidad Popular, la Iglesia chilena se
encontraba dividida, al igual que el
resto de la sociedad. La Conferencia
Episcopal chilena, reunida en Punta
de Tralca, entregó un mensaje al
pueblo chileno que concluía así:
«Terminamos pidiendo a todos los



chilenos “que creen en Dios y que lo
adoran” que oren incesantemente
por la Patria en esta hora difícil. No
nos hundamos en el caos, el odio y la
miseria. La hora es grave, y no puede
estirarse mucho más el hilo que aún
une a las dos partes del país, sin
consecuencias irremediables»[42].

Después del derrocamiento de
Allende e iniciada la pesquisa de los
considerados subversivos, fue creado
el Comité Ecuménico de Cooperación
para la Paz de Chile por impulso de
Silva Henríquez en noviembre de
1973. Fue conocido como Comité Pro
Paz[43]. Su objetivo era ocuparse de
los chilenos «en grave situación
económica o personal», aunque en
realidad se preocupó especialmente
de los perseguidos por el nuevo
Gobierno.

Otro organismo nacido en este
periodo fue el Comité Nacional de
Ayuda a los Refugiados (Conar).



Estaba presidido por el obispo
luterano Helmut Frenz, acompañado
del obispo católico Jorge Hourton. Su
objetivo era ayudar a los extranjeros
latinoamericanos en Chile, sobre
quienes había caído también la
sospecha del Gobierno[44]. En tres
meses de acción, porque después fue
disuelto por sus organizadores,
Conar pudo situar unas cinco mil
personas en el extranjero, «labor que
contó en buena medida con la
complacencia del Gobierno, que veía
en ello la solución de un difícil
problema político»[45].

La Conferencia Episcopal pidió un
intermediario ante el Gobierno que
pudiese poner especial atención a los
planteamientos de la Iglesia, y
propuso al general Oscar Bonilla,
católico, ministro del Interior[46]; sin
embargo, Pinochet prefirió que fuera
el general Jorge Court, quien realizó
esa tarea de modo oficioso[47]. Por lo
delicado de la situación, en el seno de



la Conferencia Episcopal se acordó
que ningún obispo hiciera
declaraciones públicas oficiales y que
se someterán a una disciplina
colegiada[48].

Durante el primer año del régimen
militar, las relaciones de la
Conferencia Episcopal con la Junta
fueron cordiales, pero no exentas de
graves tensiones a raíz de la
situación de algunos ordinarios –
como Jorge Hourton (administrador
apostólico de Puerto Montt) y José del
Carmen Valle (obispo de Iquique)– y
de los sacerdotes que habían
pertenecido a Cristianos por el
Socialismo. Otros hechos –como la
mención de Chile por Pablo VI en el 
Angelus del 7 de octubre de 1973, la
discusión sobre el modo de celebrar
las fiestas patrias con el tradicional 
Te Deum en la catedral de Santiago,
la intervención de las universidades
católicas por parte del Gobierno y la
acción del Comité Pro Paz–



terminaron por deteriorar las
relaciones. El card. Silva Henríquez,
en sus Memorias, calificó 1974 como
el año de la ruptura con el Gobierno,
pero de hecho no fue así, porque
tanto él como otros obispos –que
reconocían que el Gobierno había
salvado a Chile del marxismo–
mantuvieron relaciones con el
presidente[49].

En 1974 la Iglesia de Santiago había
crecido en tal modo que ese año
contó por primera vez con cuatro
obispos auxiliares: Sergio Valech
Aldunate, Fernando Ariztía Ruiz,
Jorge Hourton Poisson y Enrique
Alvear Urrutia.

La Nunciatura, a cargo de Mons.
Sotero Sanz Villalba desde 1970[50],
tuvo que ser especialmente prudente
con el Gobierno. El nuncio estuvo
presente en la ceremonia ecuménica
tradicional de fiestas patrias (Te
Deum del 18 de septiembre de 1973),



pero no mostró un abierto apoyo[51].
También intervino, sin éxito,
apoyando la acción del episcopado,
para impedir la intervención militar
en los colegios católicos Saint George
(llevado por la Congregación de
Santa Cruz) y Monjas Inglesas (de la
Congregación del Sagrado Corazón).
Consiguió sacar del país a quienes
pidieron asilo político en sus
edificios[52].

San Josemaría y el Opus Dei en
Chile

Las actividades del Opus Dei en Chile
comenzaron en 1950. Un joven
sacerdote español, Adolfo Rodríguez
Vidal, llegó a Santiago el 5 de marzo
de ese año, con el encargo de
comenzar la difusión del mensaje
espiritual del Opus Dei. Mons. Raúl
Pérez Olmedo, vicerrector de la
Pontificia Universidad Católica de
Chile, se había dirigido a Mons.
Escrivá de Balaguer para recibir su



ayuda y consejo respecto de la
atención espiritual de los jóvenes.
Con este impulso viajó Rodríguez
Vidal a Santiago. En 1953 llegaron a
la capital chilena las primeras
mujeres del Opus Dei, quienes
comenzaron la Escuela Hogar Lar.

Poco a poco fueron incorporándose
hombres y mujeres al Opus Dei,
solteros y casados, de diversos
ambientes socioeconómicos. En 1960
se comenzó a desarrollar una labor
asistencial en el barrio El Salto, una
zona periférica de Santiago, a partir
de un establo y una lechería adjunta;
en 1961 se dieron los primeros pasos
de lo que después sería Fontanar,
una escuela para empleadas del
hogar que quisieran completar la
enseñanza escolar y recibir
preparación profesional; en 1963, en
Chimbarongo se abrió la escuela
agrícola Las Garzas. A fines de los
años sesenta, un grupo de padres de
familia comenzó los colegios



Tabancura y Los Andes, cuya
atención espiritual quedó confiada a
sacerdotes del Opus Dei. En esos años
se comenzaron a realizar viajes a
Valparaíso, Viña del Mar, Rancagua y
Concepción, para dar a conocer el
mensaje del Opus Dei[53].

Desde Roma, Josemaría Escrivá de
Balaguer seguía con atención la
situación del país, así como la de los
demás lugares donde los miembros
de la institución por él fundada
desarrollaba su tarea
evangelizadora. Por ejemplo, ya en
1960, al despedirse del joven
sacerdote, recién ordenado, José
Miguel Ibáñez, que volvería a Chile
unos meses después, lo animó a
realizar un hondo trabajo pastoral
advirtiéndole que una parte del clero
chileno estaba más ocupado en
política que en tareas
ministeriales[54].



Los chilenos que estuvieron con
Escrivá en Roma entre 1964 y 1974
recuerdan que les hablaba del amor
matrimonial, de la apertura a la
vida[55], y del peligro del marxismo,
entre otras cosas. Por ejemplo, «[nos]
dijo que en Chile había algunos que
deberían ser más generosos con
aquellos que tenían menos,
especialmente en los campos; nos
habló del peligro del comunismo,
dijo que él había pasado por eso y
que era terrible»[56]. En otra ocasión,
en 1972, recordando la situación de
España en los años 1931-1932,
señalaba: «Hay que rezar mucho
para que no haya una lucha
fratricida, una guerra entre
hermanos»[57].

En abril de 1973, cuando la situación
en Chile era más tensa aún, en un
encuentro con jóvenes universitarios
en Roma, durante la Semana Santa,
Escrivá de Balaguer preguntó a un
estudiante: «–¿Dónde has nacido tú?



–En Chile, Padre. –¡Qué tierra más
simpática! Sois muy majos y el Señor
arreglará las cosas. Tened paciencia,
mucha esperanza y rezad más que
nunca. Somos muchos los que
rezamos por Chile. Yo tengo a
vuestro país en el corazón. ¡Dios os
bendiga!»[58].

Después del golpe del 11 de
septiembre, el 21 de ese mes los
militares allanaron la sede de la
Comisión Regional del Opus Dei en
Chile, el Centro Universitario
Alameda y la administración
doméstica, tres centros aledaños.
Constataron que no había armas y se
fueron sin hacer comentarios[59].

El primer día de octubre, Escrivá de
Balaguer escribió a Rodríguez Vidal:

Me dio una alegría grande la noticia
de que todos […] estabais bien, y
aprovecho ahora el viaje de Umberto
[Farri] para deciros que os he
acompañado durante estas pasadas



semanas con mi cariño y mis
oraciones, pidiendo al Señor y a la
Santísima Virgen que protegieran a
todas mis hijas y mis hijos de Chile, y
que no dejaran de su mano a esa
bendita tierra que tanto quiero.

Me habéis conmovido al veros bien
apoyados en la oración y que, a pesar
de las circunstancias, no habéis
dejado ni por un momento de seguir
adelante con la labor apostólica.
¡Dios os bendiga! […].

Y tened esperanza, porque el Señor
sabe sacar de todas las
circunstancias, aun de las más
adversas, un gran bien para las
almas, si somos fieles.

No dejéis de estar muy unidos a las
intenciones de mi Misa. Os quiere, os
abraza y os bendice vuestro Padre

Mariano



Acuso recibo, con todo mi cariño, a
los que me habéis escrito después de
estos últimos sucesos: gracias y, ¡otra
vez!, que el Señor y su Madre
Santísima guarden y bendigan a
Chile y a los chilenos[60].

Meses después, en abril de 1974,
Lillian Calm, chilena, estuvo con
Escrivá de Balaguer en Roma. Una
hora después dejó por escrito lo que
había sido esa conversación, para no
olvidar nada. Ella se había preparado
para referirle noticias que le dieran
alegría. Él se interesó por ello y
después siguió preguntándole cómo
estaban en Chile, ya que habían
sufrido mucho y ahora había una
campaña internacional contra el
país. Le señaló que parte del clero
tenía la responsabilidad de la
situación:

Exigid a los sacerdotes que os hablen
de Dios y que no transmitan sus
dudas, ni su falta de fe, ni su



marxismo. ¿Sabes? Es el demonio el
que se ha metido, pero nosotros no
nos podemos dejar engañar. El
marxismo es enemigo de Dios. ¿Está
claro? Pero ellos quieren unir
cristianismo con marxismo. Eso es
unir a san Miguel con Satanás: el
agua y el aceite. El marxismo es un
veneno. Y no os dejéis engañar: hoy
hay sacerdotes marxistas, ¿está
claro?[61].

El viaje a Chile

En Chile se supo que san Josemaría
iría a Argentina en la última semana
de abril de 1974. La noticia fue
acogida con alegría por los fieles del
Opus Dei, que comenzaron a pensar
en la posibilidad de viajar a Buenos
Aires y a acariciar la idea de que
pudiera ir a Santiago[62].

A los pocos días la noticia era que el
fundador del Opus Dei estaría en
Santiago, posiblemente después de
estar en Brasil y Argentina, y que



luego viajaría a Perú[63]. La otra
posibilidad era que el viaje se
realizara en septiembre[64]. Algunas
personas y familias completas ya
habían comprado el billete para
viajar a la capital vecina[65].

Cuando Escrivá de Balaguer estaba
en Argentina, el 9 de junio Del
Portillo comunicó a Rodríguez Vidal
que el fundador del Opus Dei iría a
Chile a fines de mes[66]. Rodríguez
Vidal viajó del 12 al 16, para ver con
ambos la duración y el programa de
la estancia en Chile[67]. Se supo
entonces que el fundador llegaría a
Santiago el 28 de junio.

Mientras, en Santiago se trabajaba en
terminar de instalar la casa en la que
viviría esos días Mons. Escrivá y sus
acompañantes[68]: era la sede de la
Comisión Regional que se acababa de
reestructurar[69].

Cronología del viaje



Antes de presentar el calendario de
actividades desarrolladas por
Josemaría Escrivá en Santiago de
Chile, conviene tener presente un par
de datos.

El primero es que movilizarse en
automóvil por las calles de Santiago
en julio de 1974 era bastante rápido,
sobre todo al compararlo con las
dificultades actuales debido al
aumento del tráfico. El viaje desde la
Comisión Regional al aeropuerto
podía hacerse en media hora, lo
mismo que hacia la Casa de Retiros
Antullanca, entonces a las afueras de
Santiago, en la zona opuesta[70]. De la
sede de la Comisión al Colegio
Tabancura, era necesario contar con
quince minutos. Pocos minutos se
necesitaban para ir desde la
Comisión a la sede de la Asesoría, y
menos para ir al Monasterio San José
de las carmelitas descalzas.



El segundo dato que conviene tener
presente es que Josemaría Escrivá de
Balaguer tenía 72 años y sufría de
insuficiencia renal. Antes de
comenzar el viaje por Latinoamérica,
se sometió a un control médico en
Pamplona, donde, conociendo su
vitalidad y celo pastoral,
consideraron que era posible que lo
realizara ya que un médico iba en la
comitiva. Le dieron indicaciones
farmacológicas y dietéticas y
consejos sobre el ritmo de
actividad[71].

Viernes 28 de junio

El avión de la British Caledonian en
el que viajaban Josemaría Escrivá de
Balaguer y sus acompañantes
despegó a las 12 hrs. de Buenos Aires
rumbo a Chile[72].

A las 12.45 hora chilena, el avión
aterrizó en el aeropuerto Pudahuel
en Santiago[73]. Desde la Comisión
Regional fueron a recogerlos en dos



automóviles. Se había notificado del
viaje del fundador al Ministerio de
Relaciones Exteriores con el
propósito de poder utilizar la sala de
protocolo y de que uno de los
automóviles pudiera llegar hasta el
avión, lo que fue aceptado sin
inconvenientes[74].

Los coches llegaron a la sede de la
Comisión, sita en calle Marchant
Pereira 575, donde se alojaría
durante su estancia, poco después de
las 14.00 hrs. El retraso en llegar a la
casa se debió a un malentendido
entre el jefe de protocolo enviado por
el Ministerio de Relaciones
Exteriores y el jefe del aeropuerto,
que los obligó a esperar por más de
veinte minutos en la sala de
protocolo mientras se revisaban los
pasaportes[75]. Al llegar, Mons.
Escrivá y sus acompañantes pasaron
a saludar a las mujeres del Opus Dei
que atendían los servicios
domésticos y luego almorzaron[76].



Después de estar un breve rato de
sobremesa con los miembros de la
Comisión Regional lo invitaron a
retirarse a descansar, pero quiso
estar con los numerarios de la casa
contigua, el Centro Alameda[77]. Eran
las 15.30 hrs.[78].

A las 17.00 hrs. pasó a saludar
brevemente a las mujeres de la
administración doméstica[79].

A las 18.00 hrs. recibió al consejo
directivo de la escuela agrícola Las
Garzas[80].

La cena era a las 19.45 hrs. Después
estuvo otro breve momento de
tertulia con los miembros de la
Comisión Regional[81].

Sábado 29 de junio

Después de celebrar la Misa y tomar
desayuno, estuvo «un tiempo largo
en su despacho hablando con don
Adolfo Rodríguez Vidal y don José



Miguel Ibáñez. También estaban don
Álvaro [del Portillo] y don Javier
[Echevarría]»[82]. El médico aconsejó
algunos medicamentos a Mons.
Escrivá, que padecía esos días una
ligera faringitis irritativa[83].

A las 11.15 tuvo una tertulia con
numerarias y agregadas en el salón
de actos del Centro Alameda[84].

Al mediodía estuvo en sala de estar
de la Comisión Regional,
conversando con algunos de sus
miembros[85].

A las 12.30 hrs. llegó Mons. Sotero
Sánz, nuncio apostólico en Chile, en
visita a Mons. Escrivá de Balaguer y
a Del Portillo[86]. La visita se prolongó
por unos 45 minutos[87].

13.30 hrs., almuerzo y luego tertulia
con los miembros de la Comisión
Regional.



Se tenía previsto llevar a Mons.
Escrivá a un lugar de campo,
cercano, donde pudiera pasear, ya
que se le había recomendado que
caminara diariamente, pero no fue
posible por la fuerte lluvia[88]. Lo que
hizo, entonces, fue caminar durante
media hora por la galería de la casa,
acompañado de don José Miguel
Ibáñez[89].

17.15 tertulia con muchachos que
frecuentaban los medios de
formación en el salón de actos del
Centro Alameda[90].

19.30 Mons. Escrivá de Balaguer
asistió a la bendición eucarística
solemne en el oratorio del Centro
Alameda[91].

19.45 cena y, enseguida, tertulia con
los miembros de la Comisión
Regional.

Domingo 30 de junio



Por la mañana, el médico tomó la
presión arterial a Mons. Escrivá de
Balaguer.

Debido al temporal que afectaba por
varios días la zona central del país,
tuvo que suspenderse una tertulia
general prevista en el Colegio
Tabancura a las 11.00 hrs. Las
familias que llegaron a Santiago
desde Viña del Mar y Rancagua
recibieron la indicación de que
fueran al Centro Alameda. Allí, Mons.
Escrivá las recibió en el cuarto de
estar, hasta poco antes de las 12.00
hrs.[92].

12.00 tertulia con numerarios en el
cuarto de estar de la Comisión
Regional[93].

Hacia las 12.30 recibió a la familia de
Mario Cuevas y Gabriela
Mönckeberg, ambos del Opus Dei[94].
E inmediatamente después a la de
Carlos Cuevas y Ana Luz Ossandón,



que también pertenecían al Opus
Dei[95].

13.30 almuerzo y tertulia con los
miembros de la Comisión Regional[96].

Paseo por la galería de la casa,
acompañado de José Enrique Diez.

17.15 tertulia con numerarias,
agregadas y supernumerarias
jóvenes en el salón de actos del
Centro Alameda; duró unos cuarenta
y cinco minutos[97].

19:45 cena y tertulia, que consistió en
ver unas diapositivas de la Casa de
Retiros Antullanca, en la zona
oriente de la capital[98].

Lunes 1 de julio

Mons. Escrivá seguía con
faringitis[99].

11.30 tertulia con supernumerarias
en el salón de actos del Centro



Alameda[100]. Terminó a las 12.15 hrs.
[101].

13.30 almuerzo y tertulia con los
miembros de la Comisión
Regional[102].

15.10 pasó un momento a saludar a
las mujeres del Opus Dei que
atendían los servicios domésticos de
Antullanca[103].

17.15 tertulia con supernumerarios
en el cuarto de estar del Centro
Alameda[104].

19.45 cena y tertulia[105].

Martes 2 de julio

Se tomaron muestras a Mons. Escrivá
que fueron llevadas al laboratorio
clínico[106].

10.30 presidió el círculo breve a los
miembros de la Comisión
Regional[107].



11.45 recibió a los nueve
supernumerarios promotores de los
colegios Tabancura y Los Andes, en
el cuarto de estar de la sede de la
Comisión Regional. El encuentro
duró unos quince minutos[108].

12.45 estuvo con la familia de Víctor
Galilea, miembro del Opus Dei, y su
mujer Gloria Vial, en Antullanca[109].

13.00 consagró un altar en
Antullanca[110]. Estuvieron presentes
algunos numerarios con quienes
estuvo, después, unos quince
minutos[111].

13.30 almuerzo en Antullanca.
Inmediatamente después pasó un
momento a la zona de la
administración doméstica (un cuarto
de hora)[112].

14.15 improvisada tertulia con
numerarios en el cuarto de estar de
Antullanca (zona de la casa de



retiros)[113]. Breve paseo por el porche
cubierto[114].

17.30 tertulia general en el Colegio
Tabancura[115].

19.45 cena y tertulia, en la que vieron
diapositivas de algunas iniciativas
apostólicas que llevaba adelante el
Opus Dei en Chile[116]. Visita de Sergio
Rillon, subsecretario de la asesoría
jurídica de la Junta de Gobierno, para
invitar a Mons. Escrivá a una
reunión con dos miembros de la
Junta al día siguiente. La invitación
fue amablemente declinada[117].

Miércoles 3 de julio

Mons. Escrivá amaneció afónico
debido a la faringitis. Por este motivo
estuvo toda la mañana en la casa,
acompañado de Álvaro del Portillo y
de Javier Echevarría[118]; se
suspendieron las tertulias que se
habían previsto para este día[119].
Probablemente esa mañana escribió



una carta a la Junta de Gobierno para
responder a la invitación que le
habían hecho[120].

12.00 consagró doce aras de altar en
una de las oficinas de la Comisión
Regional[121].

13.30 almuerzo y tertulia con los
miembros de la Comisión, en la que
evitaron que hablara[122].

Después, dieron un paseo por el
parque de la Viña Cousiño en Macul
(Santiago) y recorrieron en
automóvil una zona residencial de la
ciudad[123].

17.15 tertulia de más de una hora
con numerarios en la sala de estar
del Centro Alameda. Mons. Escrivá
casi no habló[124].

Después de la cena, en la tertulia se
mostraron diapositivas de lugares y
personas en algunas de las



actividades de formación del Opus
Dei[125].

Jueves 4 de julio

10.15 recibió a la familia de Eduardo
Infante y María de Tezanos Pinto,
primeros supernumerarios de Chile,
en la sede de la Comisión
Regional[126].

10.25 recibió a Georgina Echeverría
viuda de Astaburuaga, del Opus Dei,
y a su familia[127].

11.00 visitó al cardenal Raúl Silva
Henríquez en las oficinas del
arzobispado; lo acompañaban Del
Portillo y Rodríguez Vidal[128]. Luego
dieron un paseo en automóvil por
algunas calles del centro de la ciudad
y se dirigieron al cerro San Cristóbal
donde se venera una imagen de la
Virgen en su cumbre[129].

A mediodía, cerca de las 12.30 hrs.,
un grupo de universitarios, vestidos



con el traje típico, cantaron
canciones folklóricas en el patio
interno de la sede de la Comisión
Regional[130].

13.30 almuerzo y tertulia con
numerarios en el cuarto de estar de
la sede de la Comisión Regional[131].

17.15 tertulia con matrimonios
(supernumerarios y cooperadores)
en el salón de actos del Centro
Alameda. Debido a la numerosa
participación se instaló un receptor
de televisión en el corredor para
poder seguir el encuentro[132].

19.45 cena y tertulia[133].

Viernes 5 de julio

8.30 celebró Misa en el oratorio del
Centro Alameda a la que asistieron
numerarias y algunas agregadas;
dirigió unas palabras antes de
distribuir la comunión[134].



10.00 consagró el altar del oratorio
de la administración del Centro
Alameda y de la Comisión Regional;
asistieron el personal y agregadas[135].

10.30 visitó a las carmelitas descalzas
del Monasterio de San José sito en la
Avenida Pedro de Valdivia 3252[136].

11.00 recibió a Juan Ríos y Rosa
Yrarrázaval, supernumerarios, con
sus hijos[137]. A continuación recibió a
la familia de Fernando Agüero y
María Elena Aguirre, también del
Opus Dei[138].

11.30 tertulia con numerarias,
agregadas y supernumerarias en la
sede de la Asesoría Regional[139].

13.30 Almuerzo en la sede de la
Comisión Regional.

14.00 tertulia con numerarios y
supernumerarios jóvenes en el salón
de actos del Centro Alameda[140].



17.30 tertulia general en el Colegio
Tabancura[141].

19.45 cena y tertulia en la que vieron
diapositivas del acto de investidura
de doctores honoris causa en la
Universidad de Navarra el anterior 9
de mayo, del Santuario mariano de
Torreciudad, de la Escuela Agrícola
Las Garzas y de algunas actividades
organizadas por el Opus Dei en
Chile[142].

Sábado 6 de julio

10.15 recibió a la familia de Alfredo
Rioseco y Araceli Ventura, de Viña
del Mar, ambos supernumerarios[143].

10.30 recibió a la familia de Pedro
Undurraga y Fanny Mackenna,
ambos cooperadores, en el Centro
Alameda[144].

11.30 tertulia general en el Colegio
Tabancura[145].



Al volver a casa, Mons. Escrivá paseó
por el corredor y se le acercaron
algunos de los jóvenes que vivían en
Alameda, en una improvisada
tertulia “peripatética”, como fue
descrita[146].

13.30 Almuerzo en la sede de la
Comisión.

Hacia las 15.30 hrs. estuvo en
Antullanca donde plantó un abeto
gris, ayudado por Del Portillo, y
acompañado por las mujeres que
atienden la administración
doméstica de esa casa[147].

17.15 tertulia con muchachos que
frecuentaban los medios de
formación espiritual del Opus Dei, en
el auditorio del Centro Alameda[148].

19.45 cena y tertulia con los
miembros de la Comisión Regional,
en la que el peso de la conversación
la llevó san Josemaría[149].



Domingo 7 de julio

8.30 celebró Misa en el oratorio del
Centro Alameda, a la que asistieron
varios numerarios; dirigió unas
palabras antes de distribuir la
Comunión[150].

10.30 recibió a la familia de José
Correa y María Elena Reyes, ambos
del Opus Dei, en la sede de la
Comisión Regional[151].

Después recibió a la familia de Inés
Llona viuda de Johnson, en el Centro
Alameda[152].

11.45 tertulia general en el Colegio
Tabancura[153].

13.30 almuerzo y tertulia con los
miembros de la Comisión
Regional[154].

17.30 tertulia con chicas que asistían
a los medios de formación espiritual



del Opus Dei, en el Colegio
Tabancura[155].

18.45 o 19.00 tertulia con numerarios
en el Centro Alameda[156].

Lunes 8 de julio

Después de considerar la posibilidad
en los días anteriores, a primera hora
de la mañana se decidió que el
fundador y sus acompañantes
viajarían a Perú al día siguiente[157].

10.00 consagró cinco aras y dos
cálices[158].

10.30 recibió a Carlos Silva y Josefina
Johnson[159].

10.45 recibió a la familia de Emilio
Donoso y Ana María Silva, ambos
supernumerarios[160].

11.30 tertulia general en
Tabancura[161].



13.15 almuerzo y breve tertulia con
los miembros de la Comisión
Regional[162].

14.15 salida al Santuario de Lo
Vásquez (a 90 km. de Santiago, hacia
la costa)[163].

15.30 llegada a Lo Vásquez.
Rodríguez dirigió el rezo del Rosario
en el Santuario; se cantó la Salve y
después san Josemaría añadió dos
Padrenuestros por el Romano
Pontífice y las autoridades civiles y
eclesiásticas. Mons. Escrivá dio la
bendición de viaje a los que se
habían unido a la peregrinación y
volvió a Santiago[164].

18.00 reunión con quienes trabajan
en la Comisión Regional[165].

18.30 en la zona de la administración
doméstica, Mons. Escrivá, Del Portillo
y Rodríguez se reunieron con la
Asesoría Regional.



18.45 tertulia con numerarios y
algunos supernumerarios en el
cuarto de estar del Centro
Alameda[166].

19.45 cena.

20.30 pasó a la administración del
Centro Alameda para despedirse[167].

21.00 tertulia con los miembros de la
Comisión Regional[168].

Martes 9 de julio

7.00 celebró Misa en el oratorio de la
Comisión Regional.

7.30 desayuno[169]. Pasó con Del
Portillo y Rodríguez a la zona de la
administración doméstica para
despedirse de quienes trabajaban
ahí. Salieron al aeropuerto, donde lo
esperaba un numeroso grupo de
personas para despedirlo. El
automóvil pudo llegar hasta el avión
de Air France en el que viajaría, que



despegó hacia las 9.15 rumbo a
Lima[170].

Las reuniones con san Josemaría

El ambiente

Inicialmente se había pensado en
alquilar algún teatro para los
encuentros en los que se preveía
mayor asistencia, pero el mismo día
28 de junio Javier Echevarría
comunicó que Josemaría Escrivá
prefería que las reuniones tuvieran
lugar en la sede de alguna labor
apostólica desarrollada por fieles del
Opus Dei, en vez de espacios
públicos, de por sí menos íntimos y
menos familiares[171].

Por eso, los encuentros con el
fundador se realizaron
principalmente en dos sitios. Se
escogió el Colegio Tabancura para las
reuniones más numerosas. Sus
comedores –que ocupaban un galpón
o barracón– se habilitaron como un



enorme cuarto de estar. Junto a la
pared más larga se puso al centro
una tarima sobre la que se colocaron
un par de sofás y un sillón. A un
costado, sobre una pequeña mesa,
una imagen de la Virgen. Detrás se
puso una colgadura que
representaba una zona de Santiago
colonial. El otro lugar fue el salón de
actos del Centro de Cultura
Universitaria Alameda, anejo a la
sede de la Comisión Regional, que se
decoró de modo similar.

La gran mayoría de los chilenos que
pertenecía al Opus Dei no conocía
directamente al fundador: tenían
fotos, referencias de quienes lo
habían conocido, pero nada más.
Poco antes del viaje a Chile, se
proyectó en los diversos centros la
filmación de una de las tertulias
realizadas en España, con motivo de
un viaje de san Josemaría a
Península Ibérica, en 1972[172].



En cuanto al modo en el que se
desarrollaron esas reuniones en
Chile, seguimos los relatos de testigos
oculares:

Quiero describir a grandes rasgos el
ambiente que había en las tertulias
generales que hubo en el Colegio
Tabancura […]. Pude asistir a todas,
menos una, la última, que fue el
lunes 8 de julio. […] Estas tertulias
estaban destinadas a todo el mundo:
mujeres, hombres, niños; de todas las
condiciones y ocupaciones dentro de
la sociedad, comenzando, por
supuesto, por nosotros, los de
Casa[173], que no nos perdíamos
ninguna. Por eso el apelativo de
“generales”, para distinguirlas de las
que teníamos en familia y de las que
hubo para los que participan de la
labor de San Rafael y de San
Gabriel[174]. Bastaba tener una tarjeta
para entrar, tarjeta que había que
conseguirse con bastante esfuerzo,
sobre todo cuando se aspiraba a una



repetición, porque todos querían ver
al Padre [J. Escrivá de Balaguer].

[…] Abarrotados los comedores [del
Colegio] de gente, esperábamos
ansiosos la llegada del Padre. No se
hacía esperar: le recibíamos con un
cerrado aplauso. Y empezaba la
tertulia, en la que todos nos
sentíamos a gusto, como en familia,
según lo escuché de varias personas,
es especial de aquellas a quienes yo
conseguí entrada algún día.

El Padre, junto con don Álvaro, don
Javier y don Adolfo, se ponía en una
tarima especialmente preparada. Nos
dirigía siempre al principio unas
pocas palabras incisivas, y, acto
seguido, se interrumpía a sí mismo,
recordando que venía para hablar
con nosotros, para que le contáramos
y preguntáramos cosas. Se sucedían
las preguntas de todo tipo: desde
aquella [que] pedía más luz sobre un
tema de vida interior hasta el que



pedía consejo para dar solución
cristiana a un caso particular. El
Padre con todos se prodigaba en
muestras de cariño[175].

Estos encuentros duraban entre
cuarenta y cinco minutos y una hora.
Las intervenciones estaban
relativamente preparadas, porque se
sabía quiénes harían una pregunta a
Mons. Escrivá (quien quería dirigirse
al fundador lo planteaba con
anticipación[176]), pero ello no impidió
las iniciativas espontáneas. Quien se
levantaba para dirigirse a san
Josemaría solía hacer un breve
saludo y leer un papel para evitar
que la emoción hiciera olvidar lo que
quería decir. Otra persona, junto a
quien tenía el micrófono, estaba
provista de una linterna encendida,
lo que permitía dirigir la atención del
fundador hacia la persona que
preguntaba, ya que tenía muy
disminuida su capacidad visual. Las
respuestas eran atinentes, prácticas,



breves, dirigidas al interlocutor en
modo personal (no al público), con
una calidez que Mons. Escrivá solía
expresar con el tono de la voz, un
gesto de la cara o el uso de las
manos. Por eso el texto escrito es
parco y resulta incompleto a la hora
de transmitir el mensaje. Es, por lo
tanto, indispensable mirar las
filmaciones que se pudieron realizar
de la mayoría de esos encuentros,
para captar su mensaje en toda su
integridad[177]. «Se adaptaban las
tertulias del Tabancura a toda clase
de auditorios, cosa bien poco
frecuente en reuniones arriba de las
cuatrocientas personas de los más
diversos tipos. El Padre [J. Escrivá],
con delicadeza y discreción, trataba
aquellos temas como el de la santa
pureza, de modo que cada uno
entendiera lo que le hacía falta,
expresándose, sin embargo, con
mucha claridad»[178].



El tipo de esas reuniones de familia
que llamábamos tertulias –con
muchos centenares de personas– fue
exactamente eso: no un sermón ni
una conferencia, sino un diálogo
directo; y aun dentro de este género,
no una sucesión grave de preguntas
y respuestas por los micrófonos y
parlantes del local, sino una
conversación animada y suelta, como
si sólo estuviera con un pequeño
grupo de personas, en medio de
risas, llantos, salidas espontáneas, y a
veces también sollozos y carcajadas
alternativas de los asistentes. […] Y
cuando alguno, por no haber captado
este ambiente de sencillez que el
Padre irradiaba en torno suyo, hacía
una pregunta o tenía una
intervención un tanto retórica o
protocolar, el Padre –evitando
cuidadosamente lo que pudiera
sonar a reproche– contestaba de tal
modo que restablecía de inmediato el
tono sencillo, para sí y para su
interlocutor, que terminaba siempre



ganado y contagiado por la sencillez
del Padre. Los escasísimos
comentarios peyorativos que oí de
los asistentes a las tertulias de
Santiago –dos, específicamente–
provenían de sendos catedráticos
universitarios, de hábitos solemnes,
que esperaban una reunión
acartonada, una conferencia
teológica formal, y les chocó el clima
desenvuelto y espontáneo de esas
auténticas tertulias de familia. Pero
eso mismo que chocaba a unos pocos
graves señores, era lo que cautivaba
a todo el resto de los asistentes, no
sólo a los espíritus simples o
juveniles, sino también a muchos
intelectuales de nota. […] Recuerdo
precisamente a un catedrático de
filosofía, Juan de Dios Vial […], que a
la salida de una tertulia me
comentaba dónde residía, a su
entender, la fuerza arrolladora de la
palabra del Padre: en el hecho de no
teorizar, de no pontificar, de no
hacer exposiciones generales según



la convención habitual de una
conferencia o incluso de una homilía;
en el hecho, me decía, de no perder
nunca pie en la realidad inmediata
de sus oyentes, de hablar siempre al
corazón, directamente, haciéndose
entender de todos[179].

Al terminar cada encuentro, Mons.
Escrivá de Balaguer pedía que
rezaran por él, dirigía una oración
por todas las autoridades del país
(civiles y eclesiásticas) y daba su
bendición a los presentes. En las
reuniones de la mañana, si acababan
alrededor de las 12.00, se rezaba el 
Angelus[180].

Temas comunes a todos

Josemaría Escrivá tuvo veintidós
encuentros: algunos con centenares
de asistentes (las tertulias generales)
y otros con grupos reducidos. No
están incluidas en esa cifra las
tertulias o conversaciones de
sobremesa, en el cuarto de estar, con



las personas con las que vivía esos
días en Santiago, es decir, los
miembros de la Comisión Regional.
Tampoco la cifra comprende las
breves reuniones con las familias
que recibió, que sumaron trece.

Los contenidos fueron más o menos
los mismos, con diversos matices
según el público asistente.
Presentamos de modo sucinto los
temas tratados en esos encuentros,
señalando las particularidades según
los concurrentes.

Como se ha dicho, el objetivo del
viaje de san Josemaría era «tratar de
las cosas de Dios en Chile. No
hablaremos de ningún asunto
material, ni temporalista, ni político,
porque es ajeno a mi misión»[181].

De lo primero que habló fue de fe. La
circunstancia del mal tiempo en
Santiago –una lluvia abundante y
persistente– fue ocasión para decir
que le estaban exigiendo fe en la



existencia de la Cordillera de los
Andes, porque no la veía[182]. A partir
del 3 de julio, primer día de sol desde
su llegada, hizo notar que no había
pensado que estuviera tan cerca, lo
que le sirvió para ejemplificar que
pensamos que Dios está lejos, pero
que «lo encontramos en nuestra vida
diaria, en nuestros momentos de
cada día aparentemente iguales […].
Si queremos ir a Él lo encontramos
en cualquier momento»[183].

Fueron varias las ocasiones en las
que señaló que había que conservar
el tesoro de la fe católica, que seguía
siendo la misma y que el Concilio
Vaticano II no la había cambiado[184].
Se refirió a los sacramentos,
especialmente a la Confesión y a la
Eucaristía. Por ejemplo, afirmó que
su viaje habría valido la pena si una
persona que estuviera lejos de la vida
sacramental se confesara a raíz de su
predicación: «¡No hagáis inútil mi
venida a Chile! ¡Que sea mucha la



gente que se acerque al perdón de
Dios! ¡Que mucha gente tenga en paz
su alma y sea feliz!»[185]. Habló de la
Misa[186], la bendición eucarística[187],
y del cuidado de las cosas referentes
al culto[188]. Recomendó las
tradicionales prácticas de vida
cristiana: la oración mental[189]; la
devoción a la Virgen, especialmente
con el rezo del Rosario[190]; a san
José[191]; al Ángel Custodio[192]; a los
santos[193].

Se refirió claramente a la crisis en la
Iglesia, pero el problema –señalaba–
no estaba en ella misma, santa,
esposa de Cristo, sino en los
eclesiásticos, por los que había que
rezar[194]. Precisamente, el periplo
por América fue motivado por la
necesidad de confirmar a los
cristianos en la fe, ante las
confusiones doctrinales que se
difundían bajo el alero de un
supuesto “espíritu del Concilio”, que
no era más que la difusión de



determinadas opiniones[195]. Por eso,
Mons. Escrivá no dudó en
recomendar algunas medidas, como
acudir a sacerdotes que utilizasen el
traje eclesiástico, y que continuaran
confesando en el confesonario[196]; o
asesorarse a la hora de escoger un
libro o una película[197].

Algunas de las intervenciones en las
tertulias consistieron en la petición
de un consejo sobre el modo de
acercar a la fe a personas que
profesaban otro credo religioso. En
sus respuestas manifestó que había
que respetar la libertad de esas
conciencias y que a través de la
amistad y de la oración por ellos, se
acercarían a la verdadera fe[198].
Precisamente en uno de los
encuentros generales, tuvo ocasión
de dirigirse a una joven judía:

−Padre, yo soy judía, pero creo en la
religión cristiana. O sea, en la
religión católica. Mi más ferviente



deseo es convertirme al catolicismo,
pero soy menor de edad y mis padres
no me lo permiten.

−Mira, yo te voy a contar una cosa
que te dará mucha alegría […]. El
primer amor de mi vida es un
hebreo: Jesús de Nazaret. ¡De tu raza!
Y el segundo, María Santísima,
Virgen y Madre, madre de ese
hebreo, madre mía y madre tuya. Y
después, te digo que seas muy buena
con tus papás: que tengas paciencia,
que reces. No muestres ningún gesto
de insurrección.

¿Está claro? Y el señor de Nazaret,
Jesús hebreo, Jesús rey de todos los
corazones y de todas las voluntades,
moverá a tus papás a dejarte,
tranquila y serena, seguir el camino
que ya guardas escondido en el alma,
esa vita abscondita cum Christo in
Deo. ¡Quiere mucho a tus papás!
Mientras tanto, ve aprendiendo la
doctrina de Jesucristo. Y reza. Reza



hija mía. Tu bautismo de deseo ya lo
tienes. Reza y jamás una palabra de
crítica a tus papás. Eso está muy
claro. Has de amarlos con toda el
alma y mostrarlo con los hechos.
Serás una buena hija de Cristo si eres
una buena hija de tus papás[199].

El mensaje principal de san
Josemaría era que el cristiano, por el
hecho de estar bautizado, debía
santificarse en su sitio, en su familia,
trabajo y demás circunstancias
ordinarias. En las tertulias generales
hubo quienes se dirigieron al
fundador del Opus Dei pidiéndole
consejo sobre algún aspecto de ese
mensaje, aplicado al ejercicio de la
propia tarea. Así lo hicieron, por
ejemplo, unas periodistas[200], una
investigadora en ciencias[201], un
coronel del ejército[202], unos
médicos[203], una asistente social[204],
varias empleadas del hogar[205], una
profesora[206], una dueña de casa[207],
una modista[208].



Mons. Escrivá respondió a varias
preguntas sobre vida matrimonial,
sobre la responsabilidad de los
padres en la educación de los
hijos[209]. En sus respuestas confirmó
las enseñanzas de la Humanae
vitae[210] y dio consejos prácticos para
fomentar el amor conyugal[211].

En las tertulias generales de los días
5, 6 y 7 de julio, hubo padres que
preguntaron sobre la vocación de los
hijos; este argumento dio ocasión de
hablar acerca de la importancia de la
educación cristiana en la familia, de
la oración diaria de los padres por
los hijos y de su responsabilidad para
darles la orientación oportuna, así
como del respeto de la libertad de los
hijos cuando llega la hora en que
ellos han de tomar una decisión
sobre su futuro (mujer o marido,
profesión, ambiente)[212].

El tema de la libertad cristiana fue
abordado también en otras



ocasiones: don que Dios ha dado a los
hombres[213], los padres deben educar
a los hijos en libertad y luego
respetarla[214]; la libertad se ejercita
en la obediencia[215]; cada uno
responde a Dios porque quiere[216]; se
frecuentan los medios de formación
cristiana en un centro del Opus Dei
sin coacción de nadie[217].

Dados los acontecimientos
relativamente recientes en el país,
Mons. Escrivá se refirió a la
incompatibilidad entre ser católico y
marxista[218]. Señaló que había sido la
Virgen quien había protegido a
Chile[219], además del esfuerzo de los
chilenos[220]. Sobre todo, instó varias
veces a los chilenos a quererse, a no
pelear:

Uníos entre vosotros: quereos. […]
Que os comprendáis los chilenos, que
os disculpéis, que conviváis, que os
queráis… Y después, cada uno tiene
derecho a defender sus propias ideas



respetando las de los demás. Los
católicos podemos escoger muchas
ideas, pero no la marxista. Sigo sin
referirme a la política, porque el
marxismo es una herejía. Mejor
dicho: un conjunto de herejías
brutales, que llevan a tratar a las
criaturas como bestias, no como hijos
de Dios[221].

Que améis a todas las personas de
Chile sin excepción –sin ninguna
excepción de ninguna clase. Que
tengáis corazón muy grande para ver
con afecto, insisto, a todo el mundo.
Que no peleéis. Los chilenos os
podéis entender muy bien sin pelear,
porque sois buenos cristianos. Y, así,
todo se arreglará, con justicia, con
caridad, con amor[222].

Refiriéndose expresamente a los
sacerdotes, decía: «¡Estamos para
servir a todos! A los católicos, a los
acatólicos, a los anticatólicos... Yo



tengo obligación de amarlos a todos y
de servirlos a todos»[223].

En algunas ocasiones, a raíz de una
pregunta o bien en relación al
marxismo, Escrivá de Balaguer se
refirió a la llamada “cuestión social”,
haciendo ver que las injusticias
sociales debían corregirse. A una
persona que trabajaba en finanzas, le
dijo que su profesión podía acercarlo
a Dios y que desde ella se podía
hacer una gran labor social; advirtió,
sin embargo, que «si de ahí sale sólo
el capitalismo y el afán de dinero,
no»[224], no se conseguiría ni uno ni
otro objetivo. Animó a empresarios a
ayudar a las personas más pobres a
mejorar su situación: «Yo no quiero
que se hundan los de arriba, sino
levantar a los de abajo. ¿Por qué
hemos de hundir a los de arriba? Lo
humano es levantar a los de abajo,
¿lo veis o no lo veis? Y tampoco hablo
de sociología, hablo en cristiano»[225].
A un agricultor que le comentó algo



sobre los muchachos campesinos de
la Escuela Agrícola Las Garzas y se
refirió a que había vuelto la paz a los
campos, le dijo:

Hijos míos, que a estos hombres
después se les facilite la posibilidad
de tener algo suyo en el campo, algo
suyo, personal, que les sirva de base
física donde poner sus pies y los pies
de los suyos: de la mujer, de los hijos.
Esto es razonable. Y de paso, ayudar
al desarrollo industrial y económico
del campo. Pero que ellos tengan
también algo. Yo no soy sociólogo y
no me meto en sociologías.
Sociólogos sois vosotros y no
necesitáis que os den lecciones,
porque con un corazón muy grande
sabéis vivir la justicia y la caridad[226].

Esta intervención aludía a la
aplicación de la reforma agraria y a
las ocupaciones ilegales de los
campos; la respuesta de Escrivá
apuntaba a la raíz del problema, cosa



inesperada para más de alguno de
los oyentes.

El sustrato en el que se apoyaban
todas las intervenciones de Mons.
Escrivá era la filiación divina del
cristiano, así como la condición
humana común de ser hijos de Dios
por ser criaturas suyas. La propuesta
de vida cristiana, de comportamiento
social y de vida espiritual,
descansaba sobre la realidad
bautismal.

Otro aspecto interesante de la
predicación de san Josemaría fue el
modo de referirse a los trabajos
domésticos. Manifestó gran aprecio
por esas tareas[227].

A los cooperadores del Opus Dei, les
agradeció su esfuerzo y los animó no
sólo a dar, sino a darse: «He venido a
América y especialmente a Chile,
para demostraros, insisto, que lo que
Cristo Jesús os pide es lo que no
habíais pensado nunca en darle, eso



que consideráis que es sólo vuestro,
exclusivo, que es intangible: tiempo,
comodidad, un poco de vuestra vida,
un poco de lo necesario, que los
demás no tienen. […] Primero, vida
religiosa de todos»[228].

Y comenzó a enumerar aspectos
concretos: dirección espiritual,
confesión frecuente, comunión
diaria…

Las tertulias fueron ocasión de oír de
labios del fundador un poco de la
historia del Opus Dei. Se refirió a
diversos episodios históricos tanto en
las reuniones generales como en las
de grupos pequeños. Fueron relatos
vivaces, varios de los cuales se han
utilizado en los documentales
audiovisuales sobre el Opus Dei. Por
ejemplo, mencionó los inicios del
Opus Dei, cuando él, sacerdote joven,
atendía a enfermos tuberculosos,
paupérrimos, por los hospitales de
Madrid[229]; la aprobación de la Santa



Sede de modo que pudieran ser
admitidos como cooperadores del
Opus Dei también personas no
cristianas[230]; el inicio de los medios
de formación para gente joven[231]; la
experiencia de catequesis con niños
de barrios pobres, en la periferia de
Madrid[232]; los comienzos del
apostolado con las mujeres[233] y la
posibilidad de que algunas mujeres
de la Obra realizaran estudios
universitarios de teología en
facultades eclesiásticas[234], etc.

Las tertulias con personas jóvenes

Hubo tres encuentros específicos
para gente joven que participaba en
los medios de formación espiritual
del Opus Dei. En cada uno, el
fundador comenzó con una breve
introducción, incisiva: deseos de
hacer cosas grandes por Chile[235], la
mirada de Jesús[236], las mujeres del
Evangelio[237].



Los temas tratados en esas reuniones
fueron variados: se refirió a algunas
virtudes, como por ejemplo, a la
sinceridad, la veracidad, la
generosidad, la pureza, la valentía
para hablar de Dios e influir
cristianamente en el ambiente.
Abordó también la necesidad del
estudio bien hecho, el trato con los
padres y los hermanos, la
conveniencia de mejorar la propia
formación doctrinal y de tener vida
espiritual, la lucha ascética, la
Eucaristía, la catequesis, la devoción
a la Virgen, la posible vocación.

En estas tertulias, así como en las
demás, san Josemaría ilustraba con
ejemplos, utilizaba palabras
incisivas, interpelaba a una
respuesta personal ante Dios. En
general, las preguntas se referían a
amistades, ambientes, familia, por lo
tanto siempre las respuestas tenían
una dimensión apostólica, es decir,



sugerían cómo comunicar a los
demás el bien recibido de Dios.

Los encuentros con miembros del
Opus Dei

A todos, jóvenes y mayores, solteros
y casados, habló de profundizar en la
vida espiritual, aumentar el amor a
Dios, dar una respuesta más
generosa a las gracias que Dios
concede; y, por lo tanto, les exigió
una mayor responsabilidad
apostólica.

Se detuvo bastante, y con fuerza,
para hacer ver que eran todavía
pocas las personas del Opus Dei en
Chile y que se podía desarrollar más
la labor apostólica, para llegar a
mucha gente y hacerla feliz[238]. No
podía ser que el Opus Dei trabajara
establemente sólo en Santiago, la
capital del país[239]. Señaló dos
aspectos que permitirían
multiplicarse: valentía, audacia[240] y
no quedarse en lo fácil[241]. Además



animó a los fieles de la Obra a ser
sinceros y dóciles en la dirección
espiritual[242], y a ser afectuosos: a
demostrar más el cariño[243].

Para poder comunicar mejor el
mensaje del amor de Dios, subrayó la
unicidad de cada persona y que, por
lo tanto, era conveniente hablar a
solas con las amistades y dedicarles
el tiempo necesario[244]. Señaló que
advertir el peligro de un mal no era
quitar la libertad, al contrario[245].

Tuvo oportunidad de recalcar que en
el Opus Dei no hay más que una
llamada, una vocación, no hay
miembros de segunda categoría[246];
comentó que era un gran don de Dios
e implicaba en todos el mismo deber
de luchar por ser santos, la misma
responsabilidad apostólica. Insistió
en la gran libertad que hay en el
Opus Dei para recorrer el camino, y
que Jesucristo es el único modelo[247].



San Josemaría impulsó a los varones
a organizar actividades de formación
cristiana para obreros o para
empleados, así como ya la tenían
para campesinos la Escuela Agrícola
Las Garzas[248].

Otra indicación suya se refirió a los
pequeños oratorios que hay en las
sedes del Opus Dei y en las sedes de
actividades de formación cristiana.
En una de las tertulias generales, a
raíz de una intervención que refería
que algunas personas criticaban la
riqueza de los oratorios de los
centros del Opus Dei, san Josemaría
dijo que lo que había visto era
limpieza y buen gusto, y añadió que
se estaba quejando, desde que había
llegado, de que los oratorios eran
muy pobres[249]. Como relata un
testigo, en las visitas a los diversos
centros del Opus Dei: «Nos señaló
que todo estaba puesto con mucho
cariño y con limpieza, pero que
debíamos ser más generosos en las



cosas del Señor; incluso, de visita en
diversos oratorios, nos indicó
múltiples sugerencias prácticas para
introducir, con poco gasto, mejoras
que hermosearan esos lugares y sus
objetos»[250].

San Josemaría fue claro al explicar
las enseñanzas de la Iglesia y al
advertir lo que no estaba bien y
había que cambiar. En más de una
ocasión lo advirtió: «¿Habéis venido
a que yo os dé vaselina o a que os
diga la verdad?»[251]. Por ejemplo,
ante un grupo de supernumerarios,
se preguntó: «¿Verdad que soy un
poco bestia? Pero no: ¡soy madre con
vosotros! Os quiero mucho, pero os
tengo que decir las cosas así»[252]. Y
más adelante, en una tertulia
general, terminó diciendo «Me
perdonáis? ¿No os habré ofendido? Si
acaso, os pido perdón»[253].

De alguna manera, él mismo resumió
uno de los objetivos de su visita a



Chile ante un grupo de mujeres del
Opus Dei: «El Señor me ha traído
para algo, para despertaros de este
sopor. Padre [me diréis], ¿está
descontento? No hijas, estoy contento
de vosotras ¿eh?, y a la vez no estoy
contento porque podríais y deberíais
ser más; porque es un momento
extraordinario en la Iglesia, por el
mal que hay. Por lo tanto, también es
extraordinario el trabajo que
tenemos obligación de hacer»[254].

Nos parece oportuno volver a
señalar que los textos escritos han de
ser completados con las imágenes.
En efecto, la lectura de las
transcripciones de los encuentros
puede dejar la impresión de dureza
en algunas expresiones, pero las
relaciones testimoniales y los diarios
de los centros manifiestan que todo
estaba envuelto de afecto y causaba,
por lo tanto, el efecto deseado. Por
ejemplo, en el diario de Antullanca
sólo se recogió lo siguiente de la



tertulia del 5 de julio de 1974 en la
sede de la Asesoría Regional: «El
Padre estuvo maravilloso, cariñoso a
pesar que nos habló muy fuerte, se
nos quedaba mirando una por una,
con su vista recorría a todas, se le
veía como queriéndonos encender a
cada una, era francamente
emocionante y no tengo palabras
para describir cómo fue esa
tertulia»[255]

Las visitas especiales

El fundador del Opus Dei solía ir a
visitar al nuncio y al ordinario del
lugar. En Chile fue el nuncio quien
visitó a Escrivá de Balaguer. Álvaro
del Portillo lo había ido a saludar al
poco de llegar a Santiago, el 28 de
junio[256].

Al día siguiente, sábado 29, Mons.
Sotero Sanz Villalba[257] fue a la sede
de la Comisión Regional hacia las
12.30 hrs. El encuentro con san
Josemaría y Álvaro del Portillo se



prolongó hasta la hora de almuerzo,
cuando el nuncio se marchó. La
entrevista fue cordial y afectuosa[258].

El martes 2 de julio, llegó a la sede de
la Comisión Regional Sergio Rillon
Romaní, abogado y oficial de Marina,
asesor jurídico de la Junta de
Gobierno, para invitar a Mons.
Escrivá a una reunión con la Junta al
día siguiente[259]. No se había
solicitado esa audiencia. Del Portillo
y Rodríguez recibieron a Rillon y,
junto con agradecer en nombre de
Escrivá la muestra de atención,
declinaron la invitación porque se
quería evitar una errónea
interpretación política del viaje, ya
que la estancia del fundador del
Opus Dei en Chile «era por razones
exclusivamente espirituales y
apostólicas»[260].

Al día siguiente, Rodríguez Vidal
llevó a destino una carta de Escrivá
de Balaguer con la que declinaba



formalmente la invitación[261], junto
con unas medallas conmemorativas,
de bronce dorado, de la bendición
por Pablo VI de la imagen de la
Virgen que se venera en la ermita del
campus de la Universidad de
Navarra, el 21 de noviembre de
1965[262].

Cada miembro de la Junta respondió
a la misiva del fundador del Opus
Dei, con fecha de 8 de julio[263].
Josemaría Escrivá partió de Chile el 9
por la mañana, y no hay constancia
de que esas cuatro cartas hayan
llegado al destinatario durante su
estancia en Chile.

La visita de Mons. Escrivá al
arzobispo de Santiago es poco
conocida. El cardenal Silva
Henríquez escribió sus memorias,
que se recogen en tres volúmenes y
el nombre del fundador del Opus Dei
aparece sólo como tema de
conversación con el obispo Tarancón,



en Madrid[264]; no menciona la
entrevista que tuvo con el fundador
en 1974. Tampoco esta se encuentra
registrada en la ficha sobre los
encuentros con personalidades
eclesiásticas y civiles realizadas
durante el viaje a Chile: sólo está
señalada la visita del nuncio[265]. Esto
se explica por la brevedad del
evento: con antelación se había
fijado la cita para el jueves 4 de julio
a las 11.00 hrs., ya que el fundador
solía pedir audiencia al obispo de la
ciudad que visitaba. Escrivá de
Balaguer acudió a la sede del
arzobispado, en el centro de la
ciudad, acompañado por Del Portillo
y Rodríguez. Los recibió Silva
Henríquez junto con otra persona
cuyo nombre se desconoce. El
encuentro duró pocos minutos: al
parecer se limitó a un saludo cortés,
aunque frío[266].



De la entrevista, san Josemaría
refirió solamente que el cardenal lo
había recibido con todas sus galas[267].

El 4 de julio, tarde, llegó a la sede de
la Comisión Regional una carta de la
priora del Monasterio de San José
dirigida a Adolfo Rodríguez. En ella
pedía –si cabía en el programa– que
el fundador del Opus Dei fuera a
visitarlas:

Hemos sabido que Monseñor Escrivá
de Balaguer se encuentra
actualmente en Santiago. Sé que a su
paso por España visitó varios
conventos de Carmelitas, por el
entrañable amor que tiene a nuestra
Madre Teresa. Por lo mismo
esperamos que, entre sus muchos
compromisos, pueda hacerse un
ratito para llegar hasta aquí. Pues
tanto alcanzas cuanto esperas,
esperamos conseguir esta gran
bondad del Padre: pero si no le fuese
posible, siempre lo tendríamos



presente en nuestras oraciones como
si hubiésemos recibido su visita[268].

Mostraron la carta al fundador al día
siguiente, apenas hubo celebrado la
Misa, y se decidió que irían allí esa
misma mañana. El Monasterio está a
unos pocos minutos en coche desde
la sede de la Comisión Regional.

La visita fue a las 10.30 de la mañana
en el locutorio. Duró poco más de
veinte minutos. Quien llevó la voz
cantante fue Mons. Escrivá:

Vengo a pedir una limosna de
oración: rezad. Ya veis que la Iglesia
está muy mal. La Iglesia, no; la
Iglesia es Santa, es la Esposa de
Jesucristo: siempre bella, siempre
joven, siempre sin mancha, siempre
dulce y buena… somos los
eclesiásticos; rezad.

[…] Madre priora, perdón. ¿Me
permite decir una cosa? ¿Puedo? La
dirección espiritual: ¡téngala usted!,



¿está claro? Por amor de Dios, ¡que
no les metan mal espíritu!
Defiéndanse, no salgan de la
clausura, por ningún motivo.
¡Pónganse todas enfermas en cama!,
no salgan de la clausura.

[…] No toleréis que toquen nada de
vuestras Constituciones, de vuestras
Reglas, de vuestras costumbres
santas. […] Sed santas. Si lo sois, nos
ayudaréis a ser santos. Pedid para
que los sacerdotes lo seamos[269].

Además, las animó a alimentar una
viva piedad eucarística y a tener
devoción a San José. Antes de
marcharse les dijo que le habían
endulzado el alma y que él les
endulzaba el paladar: después, les
dejó en el torno una caja de
bombones y caramelos[270].

Al salir, dentro todavía del
monasterio, se encontraron con
Mons. Francisco Valdés, obispo de
Osorno[271].



Adolfo Rodríguez lo reconoció y lo
presentó a Mons. Josemaría Escrivá,
que tuvo palabras de reconocimiento
al verlo con hábito capuchino. El
obispo, que había oído la plática del
locutorio, le comentó que no se
usaba hablar así de santidad en ese
momento, mientras lo abrazaba[272].

La respuesta de las religiosas no se
hizo esperar y escribieron al
fundador del Opus Dei:

No tenemos palabras para
agradecerle la visita que nos hizo. En
las conversaciones con el Señor
esperamos saber decírselo para que
Él le pague todo el bien que
recibimos de usted […]. Quedamos
felices y muy endeudadas con usted
y con su Obra; siempre estarán
presentes en nuestras oraciones[273].

Reflexiones finales

La estancia de san Josemaría en Chile
fue breve (casi once días) e intensa:



tenía por objetivos confirmar a los
católicos en la fe e impulsar los
apostolados del Opus Dei en Chile.

Sus condiciones de salud no eran
buenas, pero se sobrepuso para
poder estar con los fieles del Opus
Dei y con las personas que, de alguna
manera, estaban cerca. Como
recuerda Rodríguez Vidal: «Todos
nosotros estábamos felices... felices e
ignorantes de lo que aquello había
sido para él. Ignorantes también de
que el médico analista que hizo unos
análisis de control le había dicho al
Dr. Blanco, que le había llevado las
muestras, que “aquel enfermo debía
estar en cama”»[274]. Fue en Perú
donde tuvo que hacerlo[275]. Desde
Lima escribía Echevarría a Roma:
«No dejéis de encomendar el viaje
[…]. Solamente os insisto, porque
realmente la paliza que se está
llevando es épica, y no hay modo de
recortarla»[276].



Además de las reuniones con
numerosas personas, mantuvo
encuentros personales y con
familias. Solía llevar él el peso de las
conversaciones. Demostró estar al
tanto de la situación del país,
especialmente en materia
eclesiástica. Lo que se vivía en Chile,
por lo demás, era común a otras
naciones donde, bajo el concepto de
“espíritu del concilio” se difundían
ideas y prácticas litúrgicas contrarias
a las enseñanzas del Magisterio. La
visita al Card. Silva Henríquez fue
motivada por su hábito de visitar a
los obispos del lugar donde iba, para
manifestar que el trabajo de los fieles
del Opus Dei se realizaba en unión
con los obispos de las respectivas
diócesis. A Escrivá le interesaba
saludar a las autoridades
eclesiásticas, conforme a su
costumbre de trabajar en unión y
servicio a la diócesis; no le
interesaba, en cambio, reunirse con
las autoridades gubernamentales.



El contenido de los encuentros con
san Josemaría podría resumirse en
animar a los católicos a vivir a fondo
su fe y las buenas costumbres. No se
cansó de hablar sobre el amor a Dios
y el amor de Dios por los hombres;
recomendó recibir con frecuencia los
sacramentos y formarse bien la
conciencia, evitando todo lo que
pudiera ser nocivo para el alma. Por
este motivo hizo hincapié en el error
y daño que supone seguir la doctrina
marxista y llevar una vida de
libertinaje sexual. Fomentó los
deseos de tener vida espiritual: tratar
a Dios de modo personal.

Escrivá de Balaguer no tuvo reparos
en usar palabras fuertes y claras
para impulsar a los fieles del Opus
Dei a una mayor responsabilidad en
el crecimiento de la Obra. La visita
de san Josemaría efectivamente
significó un impulso en las
actividades de formación espiritual y
doctrinal que desarrollaban los fieles



del Opus Dei en Chile, lo que merece
otro estudio[277].

María Eugenia Ossandón Widow.
Licenciada en Historia por la
Pontificia Universidad Católica de
Chile. Doctora en Teología
(especialidad

en Historia de la Iglesia) por la
Pontificia Università della Santa
Croce (Roma), en la que es docente
en el Departamento de Historia de la
Iglesia. En 2014 ha publicado su tesis
doctoral Colaborar en el terreno de la
caridad . Santa Sede y Comité
Internacional de la Cruz Roja entre los
siglos XIX y XX. Investigadora del
Istituto Storico San Josemaría Escrivá
y miembro del comité editorial de la
revista Studia et Documenta.

e-mail: m.ossandon@pusc.it

[1] Relación testimonial de Francisco
Javier Silva Johnson, sin fecha, AGP,
A-1296-01-30. La información sobre



el viaje del fundador del Opus Dei
salió en televisión y en prensa una
vez que se hubo marchado, Diario
del Centro de la Asesoría Regional, 17
y 21 de julio de 1974, AGP, U.2.2,
D-5621.

[2] El marco internacional de los
acontecimientos chilenos es el de la
«guerra fría», la división del mundo
en torno a los dos colosos, Estados
Unidos y Unión Soviética. El primero
influía en Chile a través de la Alianza
por el Progreso –que condicionaba
algunas ayudas económicas– y el
segundo principalmente a través de
asesoramiento técnico-industrial y
político. La Revolución Cubana
liderada por Fidel Castro en 1959 se
convirtió en el modelo del socialismo
latinoamericano y determinó la
convicción de que el único camino
hacia el cambio social era la lucha
armada. Las guerrillas eran el
instrumento que harían desatar la
revolución. Sobre el Gobierno de la



Unidad Popular y sus precedentes,
cfr. Joaquín Fermandois, La
revolución inconclusa . La izquierda
chilena y el gobierno de la Unidad
Popular, Santiago de Chile, CEP, 2013;
Tanya Harmer, Allende’s Chile and
the Inter-American Cold War, Chapel
Hill, The University of North Carolina
Press, 2011; Gonzalo Vial, Chile .
Cinco siglos de historia . Desde los
primeros pobladores prehispánicos
hasta el año 2006, Santiago de Chile,
Zig-Zag, 2009, vol. II, pp. 1244-1286;
Joaquín Fermandois, Mundo y fin de
mundo . Chile en la política mundial
1900-2004, Santiago de Chile,
Universidad Católica de Chile, 2004,
pp. 335-391; Gonzalo Rojas Sánchez, 
La agresión del oso . Intervención
soviética y cubana en Chile 1959-1973,
Santiago de Chile , El Roble, 2003;
Sofía Correa Sutil – Consuelo
Figueroa Garavagno – Alfredo
Jocelyn-Holt Letelier – Claudio Rolle
Cruz – Manuel Vicuña Urrutia, 
Historia del siglo XX chileno, Santiago



de Chile, Sudamericana, 20023, pp.
210-276; Patricia Arancibia Clavel
(ed.), Los orígenes de la violencia
política en Chile . 1960-1973, Santiago
de Chile, Universidad Finis Terrae –
Libertad y Desarrollo, 2001.

[3] El planteamiento pacifista de
Allende no perduró en su discurso
político; desde 1972 no lo volvió a
mencionar. Sobre el origen y
desarrollo de la «vía chilena al
socialismo», cfr. Fermandois, Mundo,
pp. 347-352; Rojas Sánchez, La
agresión, pp. 36-39.

[4] Cfr. Vial, Chile, vol. II, pp.
1278-1279; Simon Collier – William F.
Sater, Historia de Chile, 1808-1994,
Cambridge, Cambridge University
Press, 1998, pp. 331-334.

[5] Los grandes focos de violencia
durante el Gobierno de Eduardo Frei
Montalva (1964-1970) fueron la
reforma universitaria –pedida por
grupos de estudiantes– y la reforma



agraria –realizada a través de la
ocupación de predios–, en la cual
participaron por iniciativa propia el
Frente de Acción Popular (FRAP,
conglomerado que pasó a llamarse
Unidad Popular en las elecciones de
1970) y el Movimiento de Izquierda
Revolucionaria (MIR, creado en 1965)
para evitar que la Democracia
Cristiana fuera la única beneficiaria
del proceso. Las ocupaciones de
terrenos urbanos también
aumentaron: 8 (1968), 73 (1969), 220
(1970). A fines de 1966 se creó la
sección chilena del Ejército de
Liberación Nacional (ELN) creada
por Ernesto «Che» Guevara en
Bolivia, cuyos miembros eran
conocidos como «elenos»; uno de sus
dirigentes era Beatriz Allende, hija
de Salvador Allende. Cfr. Vial, Chile,
vol. II, pp. 1264-1275. Los hechos de
violencia política bajo Jorge
Alessandri Rodríguez (que gobernó
entre 1958 y 1964) sumaron 104; bajo
Frei, 363 y bajo Allende (en sus casi



tres años en el poder), 708. El
número de heridos en estos hechos
de violencia sumaron: 243 bajo
Alessandri, 415 Frei, 1.126 bajo
Allende; los muertos fueron 25, 41 y
111 bajo los respectivos mandatarios.
Cfr. Patricia Arancibia Clavel – M. de
los Ángeles Aylwin Ramírez –
Soledad Reyes del Villar, Los hechos
de violencia en Chile: del discurso a la
acción, Santiago de Chile,
Universidad Finis Terrae – Libertad y
Desarrollo, 2003, p. 16.

[6] La más conocida fue la GAP (Grupo
de Amigos Personales), custodia
personal del presidente Allende,
formada por más de ciento cincuenta
jóvenes bien armados y adiestrados.

[7] Sobre los hechos del 11 de
septiembre, que comenzaron con la
ocupación de Valparaíso por la flota
de guerra en la madrugada, el
bombardeo del palacio La Moneda y
de la casa particular del presidente



de la República, y el suicidio de
Allende, cfr. Vial, Chile, vol. II, pp.
1292-1293; Correa – Figueroa –
Jocelyn-Holt – Rolle – Vicuña, 
Historia, pp. 274-276; Collier – Sater, 
Historia, pp. 356-358; Óscar Soto
Guzmán, El último día de Salvador
Allende, Madrid, El País, 1998;
Gonzalo Martínez Corbalá, Instantes
de decisión, Chile 1972-1973, México,
Grijalbo, 1998.

[8] La Junta llamó pronunciamiento al
golpe de Estado después de la
declaración firmada por el Colegio de
Abogados de Chile, en octubre de
1973. En esta la intervención militar
era considerada un legítimo derecho
de rebelión del pueblo, al ver
quebrantada su más alta norma
jurídica, la Constitución de 1925, y
porque la Junta había indicado que
se recuperaría la normalidad
constitucional (cfr. Antecedentes
histórico-jurídicos: 1972-1973,



Santiago de Chile, Andrés Bello, 1980,
pp. 182-188).

[9] Cfr. Renato Cristi, El pensamiento
político de Jaime Guzmán . Una
biografía intelectual, Santiago de
Chile, LOM Ediciones, 2011, p. 84;
Belén Moncada Durruti, Jaime
Guzmán: una democracia
contrarrevolucionaria, Santiago de
Chile, RIL, 2006, p. 163. Guzmán fue
asesor político de la Junta y miembro
de la Comisión encargada de
redactar la nueva Constitución.

[10] En estos casos se usa el término
«violación de los derechos humanos»
porque el concepto se aplica sólo a la
relación de los Estados con los
ciudadanos, no así para calificar
similares acciones perpetradas por
los particulares. Estas son calificadas
de homicidio, acto terrorista, etc.
Este uso se debe a que los Estados
han adherido a la Declaración
Universal de Derechos Humanos y



han ratificado los pactos
internacionales que rigen estas
materias. La noción de violación de
derechos humanos subraya la
responsabilidad del Estado en la
materia, ya que cuenta con la fuerza
pública y otras instituciones para
denunciar y castigar los crímenes
cometidos por los particulares que se
encontrarían indefensos. Las
víctimas de violación de derechos
humanos durante el periodo 11 de
septiembre de 1973 a 1990 fueron
2.298 personas (190 eran militares y
carabineros). Cfr. Informe de la
Comisión Nacional de Verdad y
Reconciliación (conocido como 
Informe Rettig debido al presidente
de la Comisión, Raúl Rettig Guissen),
Santiago de Chile, 1996, vol. I, pp.
13-14; datos estadísticos en vol. II,
anexo VI.

[11] La DINA (Dirección de Inteligencia
Nacional) fue creada para centralizar
la acción que realizaban los



organismos análogos que dependían
de las diferentes ramas de las fuerzas
armadas y de orden. Actuó también
al margen de las autoridades del
propio gobierno. Las víctimas de
1973 (cuatro meses) sumaron 1.236;
las de 1974, 329. Cfr. Informe Rettig,
vol. II, pp. 720-721, 967 y anexo VI, p.
1366.

[12] Sobre el gobierno de Pinochet
señalamos algunas obras con
distintos puntos de vista: Carlos
Huneeus Madge, El Régimen de
Pinochet, Santiago de Chile,
Sudamericana, 2000; Luis Vitale et
al., Para recuperar la memoria
histórica . Frei, Allende y Pinochet,
Santiago de Chile, ChileAmérica-
CESOC, 1999, pp. 239-294; Gonzalo
Rojas Sánchez, Chile escoge la
libertad . La presidencia de Augusto
Pinochet Ugarte, 11-IX. 1973 – 11 .III .
1990, Santiago de Chile, Zig-Zag, 1998,
2 vols.



[13] Cfr. Informe Rettig, vol. I, p. 85;
Correa – Figueroa – Jocelyn-Holt –
Rolle – Vicuña, Historia, p. 283.

[14] Cfr. Fermandois, Mundo, p. 402; 
Informe Rettig, vol. I, p. 434.

[15] Ascanio Cavallo (ed.), Memorias.
Cardenal Raúl Silva Henríquez,
Santiago de Chile, Copygraph, 1994,
vol. III, pp. 13-14. Las «cosas
terribles» hacen referencia a las
torturas, «asombrosas y
espeluznantes», Fermandois, Mundo,
p. 396.

[16] Alberto Hurtado Cruchaga
(1901-1952) fue canonizado en 2005.
Un par de reseñas biográficas: Mauro
Matthei Puttkamer, Testimonios de
santidad en Chile a partir de 1920
hasta la actualidad, en Marcial
Sánchez Gaete (dir.), Historia de la
Iglesia en Chile, vol. IV, Santiago de
Chile, Editorial Universitaria, 2014,
pp. 431-434; Óscar Álvarez Gila –
Carmen-José Alejos Grau,La acción



social y cultural de los católicos hasta
el Vaticano II, en Josep-Ignasi
Saranyana (dir.), Teología en América
Latina, vol. III, Madrid,
Iberoamericana, 2002, pp. 224-226.

[17] Cfr. Vial, Chile, vol. II, p. 1251.

[18] Cfr. Pío XII, Carta Ad Ecclesiam
Christi, 29 de junio de 1955, al Card.
Adeodato Giovanni Piazza, para los
obispos de América Latina reunidos
en Río de Janeiro, AAS 47 (1955), pp.
539-544. Sobre la falta de clero, cfr. El
estudio sociológico del jesuita Renato
Poblete Barth, Crisis sacerdotal,
Santiago de Chile, Editorial del
Pacífico, 1965.

[19] Cfr. Vial, Chile, vol. II, p. 1245.

[20] Raúl Silva Henríquez (1907-1999)
fue ordenado en 1938, nombrado
obispo de Valparaíso el 24 de octubre
de 1959, y arzobispo de Santiago de
Chile el 14 de mayo de 1961 (asumió
el 24 de junio), fue creado cardenal el



19 de marzo de 1962. Su sucesor fue
Mons. Juan Francisco Fresno,
nombrado el 3 de mayo de 1983.

[21] Cfr. Vial, Chile, vol. II, pp.
1248-1249.

[22] Cfr. Cavallo (ed.), Memorias, vol.
III, p. 19. Por ejemplo, entre las
acciones que se interpretaron a favor
de su filomarxismo se encuentra su
parecer favorable en la Pontificia
Universidad Católica de Chile al
doctorado honoris causa a Pablo
Neruda, poeta de activa militancia
comunista, en 1969 (cfr. Miguel
Ortega [ed.], El cardenal nos ha dicho
1961/1982, Santiago de Chile,
Editorial Salesiana, 1982, pp. 71-72) y
el haber accedido a la petición de
Fidel Castro de reunirse con él
durante su visita a Chile (en
noviembre de 1971), pero se
desconoce que había solicitado el
parecer a la Santa Sede, que le
recomendó aceptarla y tomar



algunas medidas, como la de tenerla
junto con otros dos sacerdotes (cfr.
Cavallo [ed.], Memorias, vol. II, pp.
212-216). En cambio, fue juzgado
conservador al poner en duda la
visión cristiana y la fidelidad a la
vocación sacerdotal de los
participantes en el Primer Encuentro
Latinoamericano de Cristianos por el
Socialismo celebrado en Santiago, en
abril de 1972, cfr. Juan Antonio
Cavero G., Fermento revolucionario
del catolicismo latinoamericano, en 
Nueva Sociedad, n. 13, julio-agosto de
1973, p. 31.

[23] Cfr. Vial, Chile, vol. II, p. 1249;
Cavero G., Fermento, p. 8. El cardenal
Silva Henríquez suspendió a divinis a
los ocho sacerdotes que dirigieron la
operación, y la levantó cuando le
escribieron pidiéndole perdón y que
reconsiderara la medida. Más
adelante abandonaron el sacerdocio.
Cfr. Cavallo (ed.), Memorias, vol. II,
pp. 140-143; Fernando Aliaga Rojas −



José Marín Rojas − Jorge Osorio
Vargas – Ricardo Pavez Contreras, 
Documentos de la Conferencia
episcopal chilena, II parte, s.l., Equipo
de Servicios de la Juventud, pp.
182-183.

[24] Cavero G., Fermento, p. 26.

[25] En diciembre de ese año fue
suprimido el adjetivo “sacerdotal” y
más adelante se llamó simplemente
Movimiento Cristianos por el
Socialismo. Cfr. Pablo Richard, 
Cristianos por el socialismo . Historia
y documentación, Salamanca,
Sígueme, 1976, p. 58. La declaración
se encuentra en Instituto de Estudios
Políticos, ¿Consecuencia cristiana o
alienación política? Cristianos por el
Socialismo, Santiago de Chile,
Editorial del Pacífico, 1972, pp.
151-154.

[26] Cfr. Cavero G., Fermento, p. 29.



[27] Cfr. Vial, Chile, vol. II, pp.
1249-1250.

[28] Cfr. Carlos Oviedo Cavada,
secretario de la Conferencia
Episcopal chilena, Carta circular a los
presidentes de las conferencias
episcopales de América Latina, sobre
la reunión latinoamericana de
Cristianos por el socialismo, en
Santiago de Chile, 12 de enero de
1972, en Id., Documentos del
episcopado . Chile 1970-1973,
[Santiago de Chile], Mundo, 1974, p.
123.

[29] Tal era el argumento de la II
Asamblea Ordinaria de obispos, que
se reunió en octubre de ese año.
Sobre la Asamblea, cfr. Víctor
Martínez de Artola – Carmen-José
Alejos Grau – Josep-Ignasi Saranyana,
Magisterio pontificio y asambleas
eclesiásticas en el siglo XX, en
Saranyana (dir.), Teología, vol. III, pp.
131-132.



[30] Cfr. Raúl Silva Henríquez,
Francisco de Borja Valenzuela, Juan
Francisco Fresno, Manuel Sánchez y
Emilio Tagle, Carta del Comité
Permanente del Episcopado y del
Consejo de Arzobispos de Chile a los
sacerdotes participantes en la
reunión a efectuarse en Santiago con
fecha 16, 17 y 18 del presente, 13 de
julio de 1971, en Oviedo Cavada (ed.),
Documentos, pp. 103-104.

[31] Cfr. Richard, Cristianos, pp. 50-51.
En diciembre de 1971 la Conferencia
Episcopal chilena recibió un
documento de los Doscientos,
preparado por uno de sus dirigentes,
que anunciaba el fin de la Iglesia y la
desaparición del clero célibe,
proponía trabajar con cris- tianos (no
mencionaba católicos) y una
redistribución de las diócesis. El
autor era un vicario diocesano del
que Silva Henríquez no menciona el
nombre (cfr. Cavallo [ed.], Memorias,
vol. II, p. 221).



[32] El documento está recogido en
Instituto de Estudios Políticos, 
¿Consecuencia cristiana…?, pp.
281-284. Los diez sacerdotes chilenos
eran: Martín Gárate (CSC), Pablo
Richard, Carlos Condamines, José
Arellano, Ignacio Pujadas, Óscar
Letelier, Guillermo Redington (CSC),
Juan Marín, Sergio Concha (CSC),
Juan Latulipe (Misioneros Oblatos de
María Inmaculada, OMI); los dos
aspirantes al sacerdocio eran
Mauricio Laborde (CSC) y Germán
Cortés (Misioneros de la Sagrada
Familia, MSF). Fidel Castro, en su
visita a Chile, se reunió con el
Secretariado Cristianos por el
Socialismo el 29 de noviembre de
1971 y los invitó a Cuba; sobre esta
reunión, cfr. Richard, Cristianos, pp.
67-69.

[33] Cfr. Carta a los sacerdotes que
firmaron el «Mensaje a los cristianos
de América Latina» en La Habana el
3 de marzo de 1972, 11 de abril de



1972, en Oviedo Cavada (ed.), 
Documentos, pp. 132-133 (y en
Instituto de Estudios Políticos, 
¿Consecuencia cristiana…?, pp.
285-287). La carta se envió primero a
los destinatarios a través de sus
superiores eclesiásticos; después de
un tiempo fue hecha pública –ya que
el mensaje redactado en Cuba había
sido profusamente difundido– en
coincidencia con el Primer
Encuentro Latinoamericano de
Cristianos por el Socialismo, aunque
no era dirigida a esa reunión. Cfr. 
ibid., p. 235, nota 35.

[34] Cfr. Cavero G., Fermento, p. 30. El
encuentro contó con la participación
de más de cuatrocientas personas,
sacerdotes y laicos, provenientes de
toda América Latina. Algunos de sus
documentos se encuentran en
Instituto de Estudios Políticos, 
¿Consecuencia cristiana…?, pp.
155-189.



[35] Cfr. Cavallo (ed.), Memorias, vol.
II, pp. 221-223.

[36] Cfr. ibid., p. 226.

[37] Los teólogos eran Juan Ochagavía,
Juan de Castro, Egidio Viganó, Roger
Vekemans y otros, señaló el cardenal.
Ellos le propusieron consultar a otros
purpurados: Julius Döpfner
(Munich), Léon Josef Suenens
(Bruselas), Bernard Alfrink
(Amsterdam) y así se hizo. Cfr.
Cavallo (ed.), Memorias, vol. II, pp.
133-134.

[38] La opinión de los teólogos (sin
firma), fechada el 12 de agosto de
1968, está publicada bajo el título 
Profesores de teología de la U . C . de
Santiago se refieren a la Humanae
vitae, «Mensaje» (septiembre 1968),
pp. 426-428.

[39] Cit. en Vial, Chile, vol. II, p. 1294.



[40] Cfr. Vial, Chile, vol. II, pp.
1293-1294; Cavallo (ed.), Memorias,
vol. II, pp. 135-136; Declaración de los
obispos de Chile sobre problemas de
la actualidad, agosto 1969, «Revista
Católica» (1969), p. 5767, en Aliaga
Rojas – Marín Rojas – Osorio Vargas –
Pavez Contreras, Documentos, II
parte, p. 123. La conferencia
episcopal chilena no emanó ningún
documento sobre la Humanae vitae:
hizo propio el documento de
Medellín (6 de septiembre de 1968)
en el que explícitamente adopta las
indicaciones del magisterio
pontificio. Cfr. Luigi Sandri (a cura
di), Humanae vitae e magistero
episcopale, Bologna, EDB, 1969, p.
429.

[41] Cfr. Vial, Chile, vol. II, pp.
1250-1251; Declaración del Comité
Permanente del Episcopado sobre la
entrega de colegios católicos al
Estado, 24 de agosto de 1971, en



Oviedo Cavada (ed.), Documentos, pp.
110-111.

[42] Los obispos de Chile, Por un
camino de esperanza y de alegría, 11
de abril de 1972, en Oviedo Cavada
(ed.), Documentos, pp. 133-136. Las
«dos partes del país» a las que se
refiere el documento, son el
Gobierno y la oposición.

[43] Los miembros del Comité fueron
el obispo Fernando Ariztía
(presidente), los jesuitas Fernando
Salas (secretario ejecutivo) y Patricio
Cariola; Baldo Santi (Orden Madre de
Dios, OMD); el obispo luterano
Helmut Frenz; el pastor metodista
Tom Stevens; el pastor metodista
pentecostal Julio Assad; el
administrador apostólico ortodoxo
José Elías; el pastor bautista Luis
Pozo; el representante de la Unión
Evangélica Latinoamericana Augusto
Fernández y el rabino Ángel



Kreiman. Cfr. Cavallo (ed.), 
Memorias, vol. III, p. 9.

[44] Cfr. ibid ., pp. 7-10.

[45] Informe Rettig, vol. I, p. 434.

[46] El general Bonilla había
colaborado con Conar y pensaba que
ciertos desmanes podían ser
producto de elementos infiltrados en
las Fuerzas Armadas. Cfr. Cavallo
(ed.), Memorias, vol. III, pp. 15-16.

[47] Cfr. Rojas Sánchez, Chile escoge la
libertad, vol. I, p. 114.

[48] Cfr. Cavallo (ed.), Memorias, vol.
III, p. 15.

[49] Cfr. ibid., pp. 23 y 26; Rojas
Sánchez, Chile escoge la libertad, vol.
I, pp. 118-119. El Comité Pro Paz fue
acusado en 1975 de apoyar a
miembros del MIR prófugos y el
Gobierno pidió su cierre; al día
siguiente se creó la Vicaría de la



Solidaridad, con los mismos objetivos
y el Gobierno no pudo impedir su
acción. Tampoco se puede negar que
hubo izquierdistas radicales en ella.
Cfr. Informe Rettig, vol. III, p. 969;
Vial, Chile, vol. II, p. 1347.

[50] Sotero Sanz Villalba (1919-1978)
en 1970 fue nombrado nuncio en
Chile, donde permaneció hasta 1977,
cuando pasó a desempeñarse como
delegado apostólico en México. En
1978 llegó Mons. Angelo Sodano a
ocupar la Nunciatura.

[51] Pese a las circunstancias, la
ceremonia se realizó. Cfr. Braulio
Fernández Biggs – Patricio Fernández
Ugarte – Sebastián Urruticoechea
Ríos, Conversaciones con J . M .
Ibáñez Langlois, Santiago de Chile,
Editorial Universitaria, 2015, p. 129,
donde el entrevistado recuerda lo
contrario.

[52] Cfr. Jaime Rojas – Franz
Vanderschueren, Chiesa e golpe



cileno . La política della Chiesa da
Frei a Pinochet, Torino, Claudiana,
1976, pp. 122. Aquí se señala que los
asilados entre agosto de 1974 y abril
de 1975 fueron setenta y seis; pero no
indica cifras de los que se refugiaron
en la Nunciatura en septiembre de
1973 y noviembre de 1975.

[53] Sobre los inicios del Opus Dei, cfr.
Speria Cayo Tamburrino, Chile, en
José Luis Illanes (coord.), Diccionario
de San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos-Roma, Monte Carmelo –
Istituto Storico San Josemaría
Escrivá, 2013, pp. 231-233.

[54] Relación testimonial de José
Miguel Ibáñez Langlois, 26 de julio
de 1975, AGP, A.5, 0220- 01-05.

[55] Relación testimonial de
Bernardita Johnson Llona, 23 de
agosto de 1975, AGP, A.5, 1297- 01-49;
Relación testimonial de Jorge
Rodríguez Ariztía, sin fecha, AGP, A.5,
1290-01-26; Relación testimonial de



Consolación Pérez González, 30 de
julio de 1975, AGP, A.5, 0237- 03-01.

[56] Relación testimonial de María
Galilea Linares, 23 de agosto de 1975,
AGP, A.5, 1297-1-33.

[57] Relación testimonial de Elena Vial
Correa, 6 de septiembre de 1975, AGP,
A.5, 1297-01- 97.

[58] Relación testimonial de Alejandro
González Gatica, 15 de agosto de
1975, AGP, A.5, 1290- 01-28.

[59] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5472; Diario del Centro de la
Asesoría Regional, AGP, U.2.2, D-5621.

[60] Carta de Josemaría Escrivá de
Balaguer a Adolfo Rodríguez Vidal, 1
de octubre de 1973, AGP, A.3.4,
0305-03, carta 731001-01. Se refiere a
Umberto Farri, italiano, miembro del
Opus Dei. Josemaría Escrivá solía
firmar Mariano por devoción a la



Virgen y porque era uno de sus
nombres de Bautismo.

[61] Relación testimonial de Lillian
Calm Espinosa, en la que transcribe
una carta suya del 4 de abril de 1974,
AGP, A.5, 1297-01-11.

[62] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, 26 de abril de 1974, AGP, U.
2.2, D-5621.

[63] Diario del Centro de la Comisión
Regional, 5 de mayo de 1974, AGP, M.
2.2, D-62-4.

[64] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, 5 de mayo de 1974, AGP, U.
2.2, D-5621.

[65] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, 7 de mayo de 1974, AGP, U.
2.2, D-5621.

[66] Diario del Centro de la Comisión
Regional, 9 de junio de 1974, AGP, M.
2.2, D-62-4.



[67] Diario del viaje a América (en las
fechas correspondientes), II, AGP, M.
2.2, D-1056-2; Diario del Centro de la
Comisión Regional, aunque pone
como fecha de vuelta el 15 de junio,
AGP, M.2.2, D-62-4.

[68] Acompañaban a Mons. Escrivá de
Balaguer sus colaboradores más
estrechos: Álvaro del Portillo (que lo
sucedió al frente del Opus Dei en
1975), Javier Echevarría (prelado del
Opus Dei entre 1994 y 2016) y el
médico Alejandro Cantero.

[69] Los preparativos comenzaron
antes de saber que el fundador iría a
Santiago, ya que el viaje a Argentina
les hizo pensar que era muy
probable que cruzara la Cordillera de
los Andes: Diario del Centro de la
Comisión Regional durante mayo y
junio de 1974, AGP, M.2.2, D-62-4. Las
lluvias del periodo hicieron patente
que había desperfectos en la
construcción del techo: Diario de la



administración doméstica del Centro
Alameda durante el mismo periodo,
AGP, U.2.2, D-5473.

[70] Diario del viaje a América, II, 2 de
julio de 1974, AGP, M.2.2, D-1056-2.

[71] Cfr. Diego Martínez Caro –
Alejandro Cantero Fariña,
¡Santificado sea el dolor! Aspectos
médicos de la biografía del beato
Josemaría Escrivá de Balaguer,
«Scripta Theologica» 34 (2002), p.
615.

[72] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2. Sobre los
acompañantes, cfr. supra, nota 68.

[73] Cuaderno El Padre en Chile, AGP,
M.2.2, D-1811-1. El Diario del Centro
Alameda (AGP, M.2.2, D-1811-2) dice
que «aterrizó puntualmente a las
12.30». Son dos horas de vuelo; una
hora de diferencia según el huso
horario. «El viaje desde Buenos Aires
es corto, pero una serie de



circunstancias ajenas a ellos lo
convirtió en un viaje que duró
prácticamente toda la mañana»,
Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal, 14 de agosto de
1975, AGP, A.5, 0241-03-09.

[74] Nota Algunos detalles “sin
importancia”, sin fecha ni firma
(probablemente de Rodríguez Vidal),
AGP, A.2, 0063-02-04.

[75] Nota Algunos detalles “sin
importancia”, sin fecha ni firma
(probablemente de Rodríguez Vidal),
AGP, A.2, 0063-02-04; Relación
testimonial de Enrique Blanco
Martínez, 11 de agosto de 1975, AGP,
A.5, 1290-01-24; Diario del Centro
Alameda, AGP, M.2.2, D-1811-2.

[76] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473.

[77] Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal, 14 de agosto de



1975, AGP, A.5, 0241-03- 09; Diario del
Centro Alameda (AGP, M.2.2,
D-1811-2), donde se señala que el
encuentro duró 55 minutos y que
estuvieron presentes los numerarios
de otro centro del Opus Dei.

[78] Cuaderno El Padre en Chile, AGP,
M.2.2, D-1811-1.

[79] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473.

[80] Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal, 14 de agosto de
1975, AGP, A.5, 0241- 03-09; Cuaderno
El Padre en Chile, AGP, M.2.2,
D-1811-1.

[81] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[82] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2. San Josemaría,
durante su estancia en Chile, celebró
diariamente la Misa a las 7.50



(Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1), salvo cuando se indica
otra hora.

[83] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[84] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473. En ese relato se dice
que la reunión fue a las 11.30, pero el
plan de actividades las preveía a las
11.15 cuando se realizaban en
Alameda y a las 11.30 cuando eran
en el Colegio Tabancura (Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1).
El autor del Diario del Centro
Alameda (AGP, M.2.2, D-1811-2)
indica que vio a Escrivá de Balaguer
dirigirse a esa reunión a las 11.05
hrs. y en el Cuaderno El Padre en
Chile (AGP, M.2.2, D-1811-1), en el
calendario de las actividades diarias,
se señala que ese encuentro tuvo
lugar a las 11.45 hrs.



[85] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[86] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2. En el Cuaderno El
Padre en Chile (AGP, M.2.2, D-1811-1),
la visita está registrada en el día
lunes 1 de julio. El médico anotó que
el nuncio llegó a las 12.45 hrs.: Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2.

[87] Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal (donde no detalla el
día ni la hora), 14 de agosto de 1975,
AGP, A.5, 0241-03-09.

[88] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[89] Cuaderno El Padre en Chile, AGP,
M.2.2, D-1811-1; Diario del viaje a
América, II, AGP, M.2.2, D-1056-2.

[90] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2; Diario de Centro
Alameda, AGP, M.2.2, D-1811-2;



Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.

[91] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2; Diario del viaje a
América, II, AGP, M.2.2, D-1056-2.

[92] El encuentro duró una media hora
(Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2); treinta y cinco
minutos señala el Diario del Centro
Alameda (AGP, M.2.2, D-1811-2); en
cambio el Cuaderno El Padre en Chile
(AGP, M.2.2, D-1811-1), le asigna
veinte minutos. Sobre el encuentro: 
Catequesis en América, vol. II, pp. 41
y 53, AGP, Biblioteca, P05.

[93] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[94] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2; octavilla con algunos
datos de la familia, 30 de junio de
1974, AGP, A.2, 0063-01-05.



[95] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2; Catequesis en
América, vol. II, p. 68, AGP, Biblioteca,
P05; Relación testimonial de Ana Luz
Ossandón de Cuevas, 30 de agosto de
1975, AGP, A.5, 1297-01-65; octavilla
con algunos datos de la familia, 30 de
junio de 1974, AGP, A.2, 0063-01-05.
Carlos y Mario Cuevas son hermanos.
Las dos parejas trabajaban en la
puesta en marcha y promoción de los
colegios Los Andes y Tabancura.

[96] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[97] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2 D-5621; Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Cuaderno El Padre en Chile,
AGP, M.2.2, D-1811-1.

[98] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.

[99] Diario del viaje a América, II, AGP,
M.2.2, D-1056-2.



[100] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; Diario
del Centro Alameda, AGP, M.2.2,
D-1811-2; Diario del viaje a América,
II, AGP, M.2.2, D-1056-2.

[101] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2.

[102] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[103] Diario de la administración
doméstica Antullanca, AGP, U.2.2,
D-5506.

[104] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1;
Diario del Centro Alameda, AGP, M.
2.2, D-1811-2.

[105] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2. Ese día murió el
presidente de Argentina, Juan
Domingo Perón; al conocer la noticia,



san Josemaría pidió a los presentes
que rezaran por la paz en ese país.

[106] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[107] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2. El círculo breve
es un medio de formación espiritual,
dirigido a los fieles del Opus Dei, que
consiste en un breve comentario del
Evangelio, dos pláticas sobre
aspectos de la vida cristiana y un
examen de conciencia personal.

[108] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[109] Relación testimonial de Enrique
Blanco Martínez, 6 de septiembre de
1975, AGP, A.5, 1290-01-24; octavilla
con algunos datos de la familia, sin
fecha, AGP, A.2, 0063-01-05; Cuaderno
El Padre en Chile, AGP, M.2.2,
D-1811-1.



[110] Diario de la administración
doméstica Antullanca, AGP, U.2.2,
D-5506.

[111] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2.

[112] Diario de la administración
doméstica Antullanca, AGP, U.2.2,
D-5506; Relación testimonial de Luz
María Ugarte Frías, 20 de agosto de
1975, AGP, A.5, 1297-01-94; Relación
testimonial de Consolación Pérez
González, 30 de julio de 1975, AGP, A.
5, 0237-03-01.

[113] Relación testimonial de Enrique
Blanco Martínez, 8 de septiembre de
1975, AGP, A.5, 1290-01-24.

[114] El paseo fue muy breve, por el
frío y la humedad, por lo que
volvieron al cuarto de estar (Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2).



[115] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Cuaderno El Padre en Chile,
AGP, M.2.2, D-1811-1.

[116] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[117] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2. El Cuaderno El
Padre en Chile (AGP, M.2.2, D-1811-1)
señala que Rillon llegó a las 19.30
hrs. El único dato que explicaría esta
invitación, es un escrito de Roma a la
Comisión Regional, en el que se hace
referencia a un supernumerario (sin
dar el nombre) que se movió por
propia iniciativa (escrito del Consejo
General a la Comisión Regional, 17 de
abril de 1979).

[118] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Diario del
Centro de la Asesoría Regional, AGP,
U.2.2, D-5621.



[119] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2.

[120] Cfr. infra, nota 259.

[121] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[122] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2. Fue Del Portillo
quien llevó el peso de la reunión, en
la que todos intervinieron.

[123] Relación testimonial de Enrique
Blanco Martínez, 9 de septiembre de
1975, AGP, A.5, 1290-01-24; Relación
testimonial de Eduardo Guilisasti
Gana, sin fecha, AGP, A.5, 1296- 01-16;
Diario del Centro Alameda, AGP, M.
2.2, D-1811-2. Administraba esos
terrenos el padre de José Miguel
Ibáñez (Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2). En cambio, el
Cuaderno El Padre en Chile (AGP, M.
2.2, D-1811-1) pone este paseo en la
tarde del día siguiente.



[124] Relación testimonial de Guillermo
Mönckeberg Balmaceda, 15 de agosto
de 1975, AGP, A.5, 1296-01-25;
Relación testimonial de Enrique
Blanco Martínez, 9 de septiembre de
1975, AGP, A.5, 1290-01-24; Diario del
viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Diario del Centro Alameda,
AGP, M.2.2, D-1811-2; Cuaderno El
Padre en Chile (AGP, M.2.2, D-1811-1 ),
que la coloca a las 18.00 hrs.

[125] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[126] Relación testimonial de Javier
Infante de Tezanos Pinto, 10 de
septiembre de 1975, AGP, A.5,
1296-01-19; Relación testimonial de
María de Tezanos Pinto de Infante,
15 de julio de 1975, AGP, A.5,
1297-01-92; octavilla con algunos
datos de la familia, sin fecha, AGP, A.
2, 0063-01-05; Cuaderno El Padre en
Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.



[127] Relación testimonial de Georgina
Echeverría de Astaburuaga, 8 de julio
de 1975, AGP, A.5, 1297-01-27;
Relación testimonial de Lucía
Astaburuaga Echeverría, 23 de
agosto de 1975, AGP, A.5, 1297-01-04;
octavilla con algunos datos de la
familia, 4 de julio de 1974, AGP, A.2,
0063-01-05. Según las octavillas de
este y del anterior encuentro, que
señalan la hora a lápiz, el orden de
las reuniones con cada familia fue al
revés de lo que se indica aquí, pero
nos apoyamos en el Diario del viaje a
América, II (AGP, M.2.2, D-1056-2) y
en el Cuaderno El Padre en Chile AGP,
M.2.2, D-1811-1.

[128] Relación testimonial de Rodolfo
González Gatica, sin fecha, AGP, A.5,
1296-01-15; Rela- ción testimonial de
Juan Carlos Croxatto Ovando, 14 de
agosto de 1975, AGP, A.5, 1290- 01-29;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.



[129] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Diario del
Centro Alameda, AGP, M.2.2,
D-1811-2; Cuaderno El Padre en Chile,
AGP, M.2.2, D-1811-1.

[130] Relación testimonial de Rodolfo
González Gatica, 1 de agosto de 1975,
AGP, A.5, 1296-01- 15; Relación
testimonial de Guillermo
Mönckeberg Balmaceda, 15 de agosto
de 1975, AGP, A.5, 1296-01-25; Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Diario del Centro Alameda,
AGP, M.2.2, D-1811-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[131] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2. Mons. Escrivá
se había recuperado bastante de la
faringitis.

[132] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2; Cuaderno El Padre
en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1; Diario
del Centro de la Asesoría Regional,
AGP, U.2.2, D-5621.



[133] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[134] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473; Diario del Centro
Alameda, AGP, M.2.2, D-1811-2;
Cuaderno El Padre en Chile (AGP, M.
2.2, D-1811-1), donde se señala que
estuvieron presentes unas sesenta y
cinco personas.

[135] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473; Diario de la
administración doméstica
Antullanca, AGP, U.2.2, D-5506.

[136] Esa mañana, después de celebrar
la Misa, Mons. Escrivá leyó la carta –
que había llegado la noche anterior–
que la priora había dirigido a
Rodríguez para invitar al fundador
(Catequesis en América, vol. II, pp.
89-94, AGP, Biblioteca, P05 y en 
Catequesis en América, vol. II, pp.
106-109, AGP, Biblioteca P04).



[137] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; octavilla con
algunos datos de la familia, sin fecha,
AGP, A.2, 0063-01-05.

[138] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; octavilla con
algunos datos de la familia, sin fecha,
AGP, A.2, 0063-01-05.

[139] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; Diario
de la administración doméstica
Antullanca, AGP, U.2.2, D-5506;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.

[140] Diario del Centro Alameda (AGP,
M.2.2, D-1811-2): la tertulia estaba
prevista para ese día por la mañana,
pero fue retrasada para poder ir al
convento carmelita; Diario del viaje a
América, II, AGP, M.2.2, D-1056-2;
Cuaderno El Padre en Chile (AGP, M.
2.2, D-1811-1), que señala que la
tertulia fue a las 14.30 hrs.



[141] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2.

[142] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2. En ese acto de
investidura, recibieron el doctorado
Mons. Franz Hengsbach, obispo de
Essen y fundador de Adveniat, y
Jérôme Lejeune, profesor de Genética
fundamental en la Universidad de
París. Sobre los nombramientos, cfr.
Yolanda Cagigas Ocejo, Los primeros
doctores honoris causa de la
Universidad de Navarra (1964-1975),
SetD 8 (2014), pp. 263-271.

[143] Octavilla con algunos datos de la
familia, AGP, A.2, 0063-01-05; Diario
del viaje a Amé- rica, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Cuaderno El Padre en Chile,
AGP, M.2.2, D-1811-1.

[144] Relación testimonial de María
Emilia Undurraga Mackenna, 10 de
septiembre de 1975, AGP, A.5,



1297-01-95; octavilla con algunos
datos de los miembros de la familia
que estarían presentes, AGP, A.2,
0063-01-05; Diario del viaje a
América, II, AGP, M.2.2, D-1056-2.

[145] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1;
Diario del Centro Alameda, AGP, M.
2.2, D-1811-2.

[146] Diario del Centro Alameda, AGP,
M.2.2, D-1811-2; Cuaderno El Padre
en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1; Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2.

[147] Diario de la administración
doméstica Antullanca, AGP, U.2.2,
D-5506; Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[148] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Diario del
Centro Alameda, AGP, M.2.2,



D-1811-2; Cuaderno El Padre en Chile,
AGP, M.2.2, D-1811-1. Se instaló
circuito interno de televisión para los
que quedaron fuera del salón.

[149] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[150] Relación testimonial de Fernando
Eguiguren Tagle, 15 de agosto de
1975, AGP, A.5, 1296- 01-11; Diario del
viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Diario del Centro Alamed

[151] Relación testimonial de María
Elena Reyes de Correa, 18 de agosto
de 1975, AGP, A.5, 1297-1-78; octavilla
con algunos los datos de la familia,
con fecha equivocada, AGP, A.2,
0063-01-05; Diario del viaje a
América, II, AGP, M.2.2, D-1056-2;
Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.



[152] Se trataba de una familia muy
amplia: sumaron setenta y cuatro
personas, porque estaban las
familias de los hijos; no cabían en el
cuarto de estar de la Comisión:
Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; octavilla
con los datos generales de los hijos y
sus respectivas familias AGP, A.2,
0063-01-05; Diario del viaje a
América, II, AGP, M.2.2, D-1056-2;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.

[153] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2; Diario del
Centro de la Asesoría Regional, AGP,
U.2.2, D-5621.

[154] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.

[155] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; Diario
del viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Cuaderno El Padre en Chile,
AGP, M.2.2, D-1811-1.



[156] Relación testimonial de Enrique
Blanco Martínez, 9 de septiembre de
1975, AGP, A.5, 1290-01-24; Diario del
viaje a América, II, AGP, M.2.2,
D-1056-2; Diario del Centro Alameda,
AGP, M.2.2, D-1811-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[157] Diario del viaje a América, III,
AGP, M.2.2, D-1056-3.

[158] Cuaderno El Padre en Chile, AGP,
M.2.2, D-1811-1; Diario del viaje a
América, III, AGP, M.2.2, D-1056-3 (se
dice que fueron consagradas siete
aras además de los dos cálices).

[159] Después de la tertulia del 7 de
julio, en la que hubo una
intervención desagradable, porque
una señora dijo que en el Opus Dei se
coaccionaba a los jóvenes (cfr. infra,
nota 212), muchas personas hicieron
llegar a Mons. Escrivá diversos
regalos; uno de ellos –el más valioso–
fue una pulsera de oro: una cadena
con una medalla por cada hijo, con el



nombre y fecha de nacimiento. Con
el estuche en el que venía, estaba
una simple tarjeta de visita que
decía: «Para el Padre, de parte de
Carlos, Josefina y sus once hijos
libérrimos». Ninguno de la familia
era del Opus Dei. El fundador quiso
agradecer personalmente el regalo,
que volvió a entregar –con su
bendición– al matrimonio: Catequesis
en América, vol. II, pp. 201-203, AGP,
Biblioteca, P05; Diario del viaje a
América, III, AGP, M.2.2, D-1056-3;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.

[160] Octavilla con algunos datos de la
familia, 8 de julio de 1974, AGP, A.2,
0063-01-05.

[161] Diario del viaje a América, III,
AGP, M.2.2, D-1056-3; el Diario del
Centro de la Asesoría Regional (AGP,
U.2.2, D-5621) señala el clima en el
que se desenvolvió la tertulia: «Hoy a
las 11.00 fue la última tertulia



general, todos queríamos reparar de
alguna forma el mal rato de ayer».
En el Diario del Centro Alameda
(AGP, M.2.2, D-1811-2) se añade: «Esta
tertulia se prolongó porque todos
querían aprovechar la ocasión para
demostrarle al Padre su cariño y
agradecimiento por todo lo que su
visita estaba suponiendo para
nosotros. El Padre tampoco daba
muestras de querer terminar». No se
filmó porque los equipos estaban ya
embalados para el viaje a Lima.

[162] Sobre el horario del almuerzo:
Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473. Sobre la tertulia:
Diario del viaje a América, III, AGP,
M.2.2, D-1056-3.

[163] Cuaderno El Padre en Chile, AGP,
M.2.2, D-1811-1.

[164] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, AGP, U.2.2, D-5621; Diario
del viaje a América, III, AGP, M.2.2,



D-1056-3; Diario del Centro Alameda,
AGP, M.2.2, D-1811-2; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[165] Cuaderno El Padre en Chile, AGP,
M.2.2, D-1811-1; Diario del viaje a
América, III, AGP, M.2.2, D-1056-3.

[166] Relación testimonial de Enrique
Blanco Martínez, 9 de septiembre de
1975, AGP, A.5, 1290-1-24. Por lo que
se entiende del relato, al parecer no
era un encuentro organizado
previamente, sino que quienes lo
esperaron de vuelta de Lo Vásquez se
quedaron con él en el cuarto de estar
de Alameda (Cuaderno El Padre en
Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1; Diario del
Centro Alameda, AGP, M.2.2,
D-1811-2).

[167] Catequesis en América, vol. II, p.
233, AGP, Biblioteca, P05; Diario de la
administración doméstica del Centro
Alameda, AGP, U.2.2, D-5473;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.



[168] Diario del viaje a América, III,
AGP, M.2.2, D-1056-3; Cuaderno El
Padre en Chile, AGP, M.2.2, D-1811-1.

[169] Diario de la administración
doméstica del Centro Alameda, AGP,
U.2.2, D-5473.

[170] Diario del viaje a América, III,
AGP, M.2.2, D-1056-3. Se pudo evitar
la espera en el aeropuerto porque, en
lugar de avisar al Ministerio de
Relaciones Exteriores, se comunicó el
viaje al jefe del aeropuerto.
Alejandro Cantero pudo pasar a
revisión los pasaportes en forma
expedita: Nota Algunos detalles “sin
importancia”, sin fecha ni firma
(probablemente de Rodríguez Vidal),
AGP, A.2, 0063-02-04.

[171] Catequesis en América, vol. II, pp.
40 y 162-163, AGP, Biblioteca, P05.
Estaba prevista la primera tertulia
general en el teatro Las Condes
(Diario del Centro Alameda, domingo
30 de junio, AGP, M.2.2, D-1811-2).



[172] Diario del Centro de la Comisión
Regional, 8 y 26 de mayo de 1974,
AGP, M.2.2, D-62-4.

[173] Los que pertenecen a la familia
espiritual del Opus Dei.

[174] La tarea de formación espiritual
que se realiza con jóvenes y con
adultos se encomienda a los
arcángeles san Rafael y san Gabriel
respectivamente.

[175] Relación testimonial de Carlos
José Errázuriz Mackenna, 8 de
septiembre de 1975, AGP, A.5,
1290-01-27.

[176] Diario del Centro de la Asesoría
Regional, domingo 19 a lunes 27 de
mayo, miércoles 29 de mayo, jueves
30 de mayo de 1974, AGP, U.2.2,
D-5621.

[177] Algunos de los encuentros
privados fueron filmados. La película
de la tertulia del domingo 7 de julio



no incluye una desacertada
intervención (se hizo un corte); sólo
se advierte que ocurrió algo
desagradable al observar un cambio
en el rostro de los presentes. Cfr. 
infra, nota 212.

[178] Relación testimonial de Carlos
José Errázuriz Mackenna, 8 de
septiembre de 1975, AGP, A.5,
1290-01-27. Corrobora esta
afirmación la Relación testimonial de
Isabel Margarita Fuenzalida Briceño
(27 de julio de 1975, AGP, A.5,
1297-01-31), que –al terminar el
encuentro– oyó decir a unas niñas de
unos ocho años que habían
entendido todo. Para cerciorarse de
que así era, les hizo algunas
preguntas.

[179] Relación testimonial de José
Miguel Ibáñez Langlois, 3 de agosto
de 1975, AGP, A.5, 0220- 01-05. Se
refiere a Juan de Dios Vial Larraín,



abogado, filósofo y profesor
universitario.

[180] Relación testimonial de Carlos
José Errázuriz Mackenna, 8 de
septiembre de 1975, AGP, A.5,
1290-01-27. Las oraciones por las
autoridades al finalizar cada
encuentro numeroso fue una norma
habitual en los viajes de san
Josemaría, no se debía a ningún
motivo específico del país en el que
se encontrara.

[181] AGP, A.4, f740701-t. La signatura
archivística se compone, entre otros
elementos, de un número que
comprende la fecha (740701 = 1 de
julio de 1974).

[182] AGP, A.4, t740630sv; AGP, A.4,
f740701-t; AGP, A.4, t740704ge.

[183] AGP, A.4, t740704ge.

[184] AGP, A.4, t740701sv; AGP, A.4,
t740704ge; AGP, A.4, t740705sv; AGP,



A.4, t740705ge; AGP, A.4, t740706ge;
encuentro con las carmelitas
descalzas del Monasterio de San José,
AGP, A.4, t740705rel.

[185] AGP, A.4, t740706ge; AGP, A.4,
t740705ge.

[186] AGP, A.4, f740629-t; AGP, A.4,
f740705-t; AGP, A.4, t740705ge; AGP,
A.4, t740706ge.

[187] AGP, A.4, t740706ge.

[188] AGP, A.4, f740705-t; AGP, A.4,
t740706ge; apuntes de la homilía en
el Centro Alameda, 6 de julio de 1974,
carta de Javier Echevarría a Roma,
10 de julio de 1974, AGP, A.2, 63-1-2.

[189] AGP, A.4, t740701sv; AGP, A.4,
t740704ge; AGP, A.4, t740705ge; AGP,
A.4, t740707ge.

[190] AGP, A.4, t740704ge. El día 8 de
julio san Josemaría fue al Santuario
de Lo Vásquez a rezar el Rosario,



acompañado por un buen número de
fieles. Catequesis en América, vol. II,
pp. 155-159, AGP, Biblioteca, P05.

[191] AGP, A.4, t740702ge; AGP, A.4,
t740704ge.

[192] AGP, A.4, t740706ge.

[193] AGP, A.4, t740706ge.

[194] AGP, A.4, f740630-t; AGP, A.4,
f740701-t; AGP, A.4, t740701sv; AGP,
A.4, f740705-t;

encuentro con las carmelitas
descalzas, Monasterio de San José, 5
de julio de 1974, AGP, A.4, t740705re;
AGP, A.4, t740706asv.

[195] Cfr. Philippe Chenaux, Le temps
de Vatican II . Une introduction à
l’histoire du Concile, Desclée de
Brouwer, Paris 2012, pp. 169-204. El
autor realiza un balance y presenta
las cuestiones aún abiertas a la
investigación, entre las que destaca



la necesidad de revisar el estudio
sobre la información y opinión
pública sobre la asamblea conciliar.

[196] AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.4,
t740702ge; AGP, A.4, t740706ge. En
muchos sitios los confesionarios
habían sido eliminados de las
iglesias.

[197] AGP, A.4, f740629-t; AGP, A.4,
t740705ge.

[198] AGP, A.4, t740629sv; AGP, A.4,
t740704ge.

[199] AGP, A.4, t740705ge. Escrivá de
Balaguer se adaptó al uso corriente
en Chile de la palabra papás, en lugar
de padres. La frase en latín
corresponde a Col 3,3.

[200] AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.4,
t740706ge; AGP, A.4, f740707-t.

[201] AGP, A.4, f740630-t.



[202] AGP, A.4, t740705ge. El coronel
Espinoza, cuyos hijos frecuentaban
los medios de formación en centros
del Opus Dei, fue vestido de civil a las
tertulias (Diario del Centro de la
Asesoría Regional, 5 de julio, D-5621).

[203] AGP, A.4, t740702ge; AGP, A.4,
t740705ge; AGP, A.4, t740707ge.

[204] AGP, A.4, t740705ge.

[205] AGP, A.4, t740702ge; AGP, A.4, ,
t740707ge; AGP, A.4, f740707-t.

[206] AGP, A.4, t740702ge.

[207] AGP, A.4, t740704ge.

[208] AGP, A.4, t740702ge.

[209] AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.4,
t740704ge. Respondió a varias
preguntas sobre la educación de los
hijos: AGP, A.4, t740705.



[210] AGP, A.4, t740706asv; AGP, A.4,
f740701-t; AGP, A.4, t740705ge; AGP,
A.4, t740707ge.

[211] AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.4,
t740702ge; AGP, A.4, t740704ge; AGP,
A.4, t740706ge; AGP, A.4, t740707ge.

[212] En la tertulia del 7 de julio una
señora intervino del siguiente modo
(cfr. supra, nota 159):

«Tenemos una queja contra el Opus
Dei y consiste en lo siguiente: que
cuando nuestros hijos manifiestan
interés en recibir mayor educación y
formación religiosa –que hace tanta
falta en todos los hogares, sobre todo
en el momento que atraviesa la
Iglesia– y empiezan a asistir a las
reuniones del Opus Dei, estos niños
inmediatamente son controlados y –
avan- zando el tiempo– obligados y –
continuando el tiempo– presionados
en forma grave, con grave disturbio
de las conciencias...». El fundador le
respondió que eso era una calumnia



y añadió: «Eso no se hace en el Opus
Dei porque somos muy amigos de la
libertad. ¿No será que tú eres una
madre tiránica, que quiere como una
clueca tener los hijos como los pollos
debajo de las alas? ¡Ama la libertad
de los hijos! Llega un momento
divino, único, en el cual cada uno
tiene que tomar su determinación
personal, escuchándote a ti si es tu
hijo: escuchándote, pero no
obedeciéndote. Puede obedecerte y
puede no obedecerte», AGP, A.4,
t740707ge. Se trataba de una señora
conocida que había provocado un
escándalo en dos ocasiones: en un
centro de mujeres del Opus Dei, al
saber que a su hija le habían
sugerido pensar –en términos
generales– si acaso Dios la llamaba; y
en la ordenación sacerdotal de su
hermano (de la Hermandad
Sacerdotal de Schoenstatt) cuando
interrumpió la ceremonia diciendo
que lo estaban obligando a ordenarse
(Adolfo Rodríguez Vidal, Informe de



lo ocurrido en la tertulia general del
domingo 7 de julio de 1974 en
Tabancura [Santiago de Chile], 11 de
julio de 1974, AGP, A.2, 63-2-4). La
mención a la gallina clueca cayó mal,
porque la expresión en Chile suena
muy fuerte.

[213] AGP, A.4, t740702asv.

[214] AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.4,
t740702bsv.

[215] AGP, A.4, f740630-t.

[216] AGP, A.4, f740701-t.

[217] AGP, A.4, f740707-t.

[218] AGP, A.4, t740702bsv; AGP, A.4,
t740706ge.

[219] AGP, A.4, t740704ge.

[220] «No han sido las armas de los
militares –yo no hablo de política,
que no sé ni es mi oficio– sino
vuestro esfuerzo, vuestra



generosidad, vuestra oración,
vuestro esfuerzo sacrificado el que
ha contribuido a que el marxismo
[…] no saliera adelante en vuestra
tierra», AGP, A.4, t740702bsv.

[221] Catequesis en América, vol. II, p.
44, AGP, Biblioteca, P05.

[222] AGP, A.4, f740707-t.

[223] AGP, A.4, t740706ge. No hemos
encontrado –ni en las transcripciones
de los encuentros, ni en los relatos
testimoniales– la frase atribuida a
san Josemaría que haría referencia a
que fue necesario derramar sangre
para conseguir la caída del marxismo
en Chile, como se recoge en Rojas –
Vanderschueren, Chiesa, p. 97, que
presenta el Opus Dei como fuerte
apoyo del gobierno militar (pp.
95-98), lo que no tiene fundamento.

[224] AGP, A.4, t740701sv.

[225] AGP, A.4, t740702bsv.



[226] AGP, A.4, t740707ge.

[227] AGP, A.4, f740707-t.

[228] AGP, A.4, t740704ge.

[229] AGP, A.4, t740629sv; AGP, A.4,
t740630sv; AGP, A.4 t740702ge.

[230] AGP, A.4, t740704ge

[231] AGP, A.4, f740707-t.

[232] AGP, A.4, f740707-t.

[233] AGP, A.4, f740707-t.

[234] AGP, A.4, f740707-t.

[235] AGP, A.4, t740629sv.

[236] AGP, A.4, t740706asv.

[237] AGP, A.4, f740707-t.

[238] AGP, A.4, f740630-t; AGP, A.4,
t740630sv.



[239] AGP, A.4, f740705-t; AGP, A.4,
t740630sv.

[240] AGP, A.4, f740629-t; AGP, A.4,
f740630-t; AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.
4, t740701sv; AGP, A.4, t740702bsv;
AGP, A.4, t740705sv.

[241] AGP, A.4, f740630-t; AGP, A.4,
t740701sv.

[242] AGP, A.4, f740629-t.

[243] Relación testimonial de Juan
Carlos Croxatto Ovando, agosto de
1975, AGP, A.5, 1290-01-29. Esta idea
la repitió en una tertulia general, por
lo tanto dirigiéndose a todos: «[Los
chilenos] a veces os ponéis un
poquito como de cartón, tiesos. ¡No
os enfadéis! Aquí estamos para
decirnos sinceramente la verdad.
Tenéis un corazón grande como Los
Andes […]. Y lo ocultáis, lo escondéis.
¡No seáis así! Meted el corazón. ¿Qué
sería de la vida humana sin corazón?



Sería inhumana», AGP, A.4,
t740707ge.

[244] AGP, A.4, f740629-t.

[245] AGP, A.4, f740629-t.

[246] AGP, A.4, f740629-t; AGP, A.4,
f740630-t; AGP, A.4, f740701-t; AGP, A.
4, t740705sv.

[247] AGP, A.4, f740705-t; AGP, A.4,
t740630sv; AGP, A.4, t740705sv.

[248] AGP, A.4, t740701sv; AGP, A.4,
t740704sv.

[249] AGP, A.4, t740705ge.

[250] Relación testimonial de José
Miguel Ibáñez Langlois, 4 de agosto
de 1975, AGP, A.5, 0220- 01-05. Sobre
algunos de los arreglos que indicó:
Diario de la administración
doméstica Antullanca, 2 y 6 de julio
de 1974, AGP, U.2.2, D-5506. Una vez
en Perú, Escrivá hizo escribir a
Rodríguez aconsejándole que viajara



a Lima para ver los oratorios de los
centros del Opus Dei y obtuviera
ideas para mejorar los de Santiago,
Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal, 29 de julio de 1975,
AGP, A.5, 0241-03-09.

[251] AGP, A.4, t740701sv.

[252] AGP, A.4, t740702bsv.

[253] AGP, A.4, t740704ge. En la tertulia
del 7 de julio (cfr. supra, nota 212),
san Josemaría pidió perdón a la
señora, por si había dicho algo que la
hubiese ofendido, AGP, A.4,
t740707ge.

[254] AGP, A.4, f740705-t.

[255] Diario de la administración
doméstica Antullanca, AGP, U.2.2,
D-5506.

[256] Nota manuscrita, sin firma (la
caligrafía es de Javier Echevarría),
AGP, A.2, 0063-01-09.



[257] Cfr. supra, nota 50.

[258] Diario del Centro Alameda (AGP,
M.2.2, D-1811-2), donde además se
indica que el nuncio, al pasar, saludó
sonriente. El otro Diario recoge que
Mons. Escrivá habló con claridad de
algunos temas a los que el nuncio
asintió (Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2).

[259] El redactor del Diario del viaje a
América, II (AGP, M.2.2, D-1056-2)
señala que la reu- nión sería
solamente con Pinochet y Merino y
no indica el día; en cambio, el
cuaderno escrito por Rodríguez Vidal
recoge que la Junta deseaba recibir al
fundador del Opus Dei al día
siguiente. «Le atiende don Álvaro
conmigo y declinamos de parte del
Padre la invitación. El Padre no
había solicitado esa audiencia».

[260] Diario del viaje a América, II,
AGP, M.2.2, D-1056-2.



[261] «He iniciado este viaje sacerdotal
por tierra americana, con deseo de
aprender de estos pueblos
maravillosos tantas enseñanzas de fe
y de piedad que todos encierran. Y he
venido a aumentar en las almas, con
mi predicación, sus deseos de tratar a
Dios, de ser mejores cristianos y, por
tanto, mejores ciudadanos de sus
países. Al recibir la invitación de
Vuestras Excelencias, me encuentro
afectado por un ataque gripal, que
me impide cualquier actividad.
Deseo, de todos modos, dejar
constancia de cuánto rezo, he rezado
y he hecho rezar por esta gran
nación, especialmente cuando se ha
visto amenazada por el flagelo de la
herejía marxista –hablo
sacerdotalmente, la única norma de
conducta de mi vida entera–; y puedo
asegurar a Vuestras Excelencias que
continuaré rogando a Dios Nuestro
Señor, por intercesión de su Madre
Santísima, para que proteja y
conduzca siempre a las autoridades y



al pueblo chileno hacia un mayor
bienestar espiritual y social». Carta
de Josemaría Escrivá de Balaguer al
presidente, general Augusto Pinochet
Ugarte, y a los miembros de la Junta
de Gobierno, almirante José Toribio
Merino Castro, general Gustavo
Leigh Guzmán, general César
Mendoza Durán, 3 de julio de 1974,
copia AGP, A.3.4, 308-01, carta
740703-01.

[262] Diario del viaje a América, 2 de
julio de 1974, II, AGP, M.2.2, D-1056-2;
Cuaderno El Padre en Chile, AGP, M.
2.2, D-1811-1.

[263] Las cartas de Augusto Pinochet
Ugarte, José Toribio Merino Castro,
Gustavo Leigh Guzmán y César
Mendoza Durán se conservan en
AGP, A.2, 0063-01-13. Mendoza fue el
único en mencionar el porqué de la
reunión: «la invitación para departir
con vuestra Señoría, ha obedecido al
sincero deseo de compartir nuestra



mutua fe cristiana y de intercambiar
comunes anhelos de esperanza y
progreso para el pueblo de Chile».

[264] Cavallo (ed.), Memorias, vol. III, p.
245.

[265] Nota manuscrita, sin firma (la
caligrafía es de Javier Echevarría),
AGP, A.2, 0063-01-09.

[266] Nota manuscrita, sin firma (la
caligrafía es de Javier Echevarría),
AGP, A.2, 0063-01-09.

[267] Relación testimonial de Juan
Carlos Croxatto Ovando, 14 de agosto
de 1975, AGP, A.5, 1290-01-29.

[268] La carta está reproducida en 
Catequesis en América, vol. II, p. 89,
AGP, Biblioteca, P05. El Monasterio
de San José es el primero de la Orden
Carmelita en Chile. Se estableció en
1690, aunque la sede actual es de
1942.



[269] Encuentro con las carmelitas
descalzas del Monasterio de San José,
5 de julio de 1974, AGP, A.4,
t740705rel.

[270] Encuentro con las carmelitas
descalzas del Monasterio de San José,
5 de julio de 1974, AGP, A.4,
t740705rel.

[271] Francisco Maximiano Valdés
Subercaseaux OFM (1908-1982), fue
obispo de Osorno desde 1956. En
1998 se abrió su causa de
beatificación, y fue declarado
venerable en 2014.

[272] Tanto alcanzas cuanto esperas, en
Catequesis en América, vol. II, p. 95,
AGP, Biblioteca, P05.

[273] Carta de la priora del Monasterio
de San José a san Josemaría Escrivá
de Balaguer, 6 de julio de 1975, en 
Catequesis en América, vol. II, p. 95,
AGP, Biblioteca, P05.



[274] Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal, 14 de agosto de
1975, AGP, A.5, 0241-03-09. «Al
examinar los resultados, el jefe del
Laboratorio [Clínico Central de la
Universidad Católica de Santiago],
prof. Croxatto, sin conocer la
identidad del enfermo, advirtió su
gravedad y sugirió la conveniencia
de que el paciente permaneciera en
cama y se iniciase un programa de
diálisis. Sin embargo, ni el beato
Josemaría ni los que le acompañaban
llegaron entonces a conocer a tiempo
este dictamen médico», Martínez
Caro – Cantero Fariña, ¡Santificado
sea el dolor!, p. 616.

[275] Relación testimonial de Adolfo
Rodríguez Vidal, 14 de agosto de
1975, AGP, A.5, 0241- 03-09; 
Catequesis en América II, p. 235, AGP,
Biblioteca P05.

[276] Carta de Javier Echevarría a los
miembros del Consejo General en



Roma, 10 de julio de 1974, AGP, A.2,
0063-01-02. El párrafo lo escribió el
día 15 de julio.

[277] Cfr. Cayo Tamburrino, Chile, p.
233. Por ejemplo, el Diario del Centro
de la Asesoría Regional da cuenta –
sin cifras ni nombres– del aumento
numérico de las asistentes a las
clases impartidas en el centro, a
confesarse o hablar con el sacerdote:
lunes 1 de julio, martes 16 de julio de
1974, AGP, U.2.2, D-5621.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/josemaria-
escriva-chile-pinochet-1974/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-chile-pinochet-1974/
https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-chile-pinochet-1974/
https://opusdei.org/es/article/josemaria-escriva-chile-pinochet-1974/

	Josemaría Escrivá de Balaguer en Santiago de Chile (1974)

