opusdei.org

La cultura del
cuidado como
camino de paz

Mensaje del Papa Francisco
para la Jornada Mundial de la
Paz 2021 (1 de enero).

30/12/2020

1. En el umbral del Afio Nuevo, deseo
presentar mi mas respetuoso saludo
a los Jefes de Estado y de Gobierno, a
los responsables de las
organizaciones internacionales, a los
lideres espirituales y a los fieles de
diversas religiones, y a los hombres y



mujeres de buena voluntad. A todos
les hago llegar mis mejores deseos
para que la humanidad pueda
progresar en este afio por el camino
de la fraternidad, la justicia y la paz
entre las personas, las comunidades,
los pueblos y los Estados.

El afio 2020 se caracterizo por la gran
crisis sanitaria de COVID-19, que se
ha convertido en un fenémeno
multisectorial y mundial, que agrava
las crisis fuertemente
interrelacionadas, como la climatica,
alimentaria, economica y migratoria,
y causa grandes sufrimientos y
penurias. Pienso en primer lugar en
los que han perdido a un familiar o
un ser querido, pero también en los
que se han quedado sin trabajo.
Recuerdo especialmente a los
médicos, enfermeros, farmacéuticos,
investigadores, voluntarios,
capellanes y personal de los
hospitales y centros de salud, que se
han esforzado y siguen haciéndolo,



con gran dedicacion y sacrificio,
hasta el punto de que algunos de
ellos han fallecido procurando estar
cerca de los enfermos, aliviar su
sufrimiento o salvar sus vidas. Al
rendir homenaje a estas personas,
renuevo mi llamamiento a los
responsables politicos y al sector
privado para que adopten las
medidas adecuadas a fin de
garantizar el acceso a las vacunas
contra el COVID-19 y a las tecnologias
esenciales necesarias para prestar
asistencia a los enfermos y a los mas
pobres y fragiles[1].

Es doloroso constatar que,
lamentablemente, junto a numerosos
testimonios de caridad y solidaridad,
estan cobrando un nuevo impulso
diversas formas de nacionalismo,
racismo, xenofobia e incluso guerras
y conflictos que siembran muerte y
destruccion.



Estos y otros eventos, que han
marcado el camino de la humanidad
en el ultimo afno, nos ensefian la
importancia de hacernos cargo los
unos de los otros y también de la
creacion, para construir una
sociedad basada en relaciones de
fraternidad. Por eso he elegido como
tema de este mensaje: La cultura del
cuidado como camino de paz. Cultura
del cuidado para erradicar la cultura
de la indiferencia, del rechazo y de la
confrontacion, que suele prevalecer
hoy en dia.

2.Dios Creador, origen de la vocacion
humana al cuidado

En muchas tradiciones religiosas, hay
narraciones que se refieren al origen
del hombre, a su relacion con el
Creador, con la naturaleza y con sus
semejantes. En la Biblia, el Libro del
Génesis revela, desde el principio, la
importancia del cuidado o de la
custodia en el proyecto de Dios por la



humanidad, poniendo en evidencia
la relacion entre el hombre Cadam) y
la tierra Cadamah), y entre los
hermanos. En el relato biblico de la
creacion, Dios confia el jardin
“plantado en el Edén” (cf. Gn 2,8) a
las manos de Adan con la tarea de
“cultivarlo y cuidarlo” (cf. Gn 2,15).
Esto significa, por un lado, hacer que
la tierra sea productiva y, por otro,
protegerla y hacer que mantenga su
capacidad para sostener la vida[2].
Los verbos “cultivar” y “cuidar”
describen la relacion de Adan con su
casa-jardin e indican también la
confianza que Dios deposita en €l al
constituirlo sefior y guardian de toda
la creacion.

El nacimiento de Cain y Abel dio
origen a una historia de hermanos,
cuya relacion seria interpretada —
negativamente— por Cain en
términos de proteccion o custodia.
Cain, después de matar a su hermano
Abel, respondio asi a la pregunta de



Dios: «¢Acaso yo soy guardidn de mi
hermano?» (Gn 4,9)[3]. Si,
ciertamente. Cain era el “guardian”
de su hermano. «En estos relatos tan
antiguos, cargados de profundo
simbolismo, ya estaba contenida una
conviccion actual: que todo esta
relacionado, y que el auténtico
cuidado de nuestra propia vida y de
nuestras relaciones con la naturaleza
es inseparable de la fraternidad, la
justicia y la fidelidad a los demas»[4].

3. Dios Creador, modelo del cuidado

La Sagrada Escritura presenta a Dios
no solo como Creador, sino también
como Aquel que cuida de sus
criaturas, especialmente de Adan, de
Eva y de sus hijos. El mismo Cain,
aunque cayera sobre €l el peso de la
maldicién por el crimen que cometio,
recibio como don del Creador una
sefial de proteccion para que su vida
fuera salvaguardada (cf. Gn 4,15).
Este hecho, si bien confirma



ladignidad inviolable de la persona,
creada a imagen y semejanza de
Dios, también manifiesta el plan
divino de preservar la armonia de la
creacion, porque «la pazy la
violencia no pueden habitar
juntas»[5].

Precisamente el cuidado de la
creacion estd en la base de la
institucion del Shabbat que, ademas
de regular el culto divino, tenia como
objetivo restablecer el orden social y
el cuidado de los pobres (cf. Gn 1,1-3;
Lv 25,4). La celebracion del Jubileo,
con ocasion del séptimo afio sabatico,
permitia una tregua a la tierra, a los
esclavos y a los endeudados. En ese
afo de gracia, se protegia a los mas
débiles, ofreciéndoles una nueva
perspectiva de la vida, para que no
hubiera personas necesitadas en la
comunidad (cf. Dt 15,4).

También es digna de mencion la
tradicion profética, donde la cumbre



de la comprension biblica de la
justicia se manifestaba en la forma
en que una comunidad trataba a los
mas débiles que estaban en ella. Por
eso Amos (2,6-8; 8) e Isaias (58), en
particular, hacian oir continuamente
su voz en favor de la justicia para los
pobres, quienes, por su
vulnerabilidad y falta de poder, eran
escuchados sdlo por Dios, que los
cuidaba (cf. Sal 34,7; 113,7-8).

4.El cuidado en el ministerio de Jesus

La vida y el ministerio de Jesus
encarnan el punto culminante de la
revelacion del amor del Padre por la
humanidad (cf. Jn 3,16). En la
sinagoga de Nazaret, Jesus se
manifesto como Aquel a quien el
Sefior ungid «para anunciar la buena
noticia a los pobres, ha enviado a
proclamar la liberacion a los cautivos
y la vista a los ciegos, a dejar en
libertad a los oprimidos» (Lc 4,18).
Estas acciones mesianicas, tipicas de



los jubileos, constituyen el testimonio
mas elocuente de la mision que le
confio el Padre. En su compasion,
Cristo se acercaba a los enfermos del
cuerpo y del espiritu y los curaba;
perdonaba a los pecadores y les daba
una vida nueva. Jesus era el Buen
Pastor que cuidaba de las ovejas (cf.
Jn10,11-18; Ez 34,1-31); era el Buen
Samaritano que se inclinaba sobre el
hombre herido, vendaba sus heridas
y se ocupaba de él (cf. Lc 10,30-37).

En la cuspide de su mision, Jesus
sell6 su cuidado hacia nosotros
ofreciéndose a si mismo en la cruz y
liberandonos de la esclavitud del
pecado y de la muerte. Asi, con el
don de su vida y su sacrificio, nos
abrio el camino del amor y dice a
cada uno: “Sigueme y haz lo
mismo” (cf. Lc 10,37).

5. La cultura del cuidado en la vida de
los seguidores de Jesus



Las obras de misericordia
espirituales y corporales constituyen
el nucleo del servicio de caridad de la
Iglesia primitiva. Los cristianos de la
primera generacion compartian lo
que tenian para que nadie entre ellos
pasara necesidad (cf. Hch 4,34-35) y
se esforzaban por hacer de la
comunidad un hogar acogedor,
abierto a todas las situaciones
humanas, listo para hacerse cargo de
los mas fragiles. Asi, se hizo
costumbre realizar ofrendas
voluntarias para dar de comer a los
pobres, enterrar a los muertos y
sustentar a los huérfanos, a los
ancianos y a las victimas de
desastres, como los naufragos. Y
cuando, en periodos posteriores, la
generosidad de los cristianos perdio
un poco de dinamismo, algunos
Padres de la Iglesia insistieron en
que la propiedad es querida por Dios
para el bien comun. Ambrosio
sostenia que «la naturaleza ha
vertido todas las cosas para el bien



comun. [...] Por lo tanto, la
naturaleza ha producido un derecho
comun para todos, pero la codicia lo
ha convertido en un derecho para
unos pocos»[6]. Habiendo superado
las persecuciones de los primeros
siglos, la Iglesia aprovecho la libertad
para inspirar a la sociedad y su
cultura. «Las necesidades de la época
exigian nuevos compromisos al
servicio de la caridad cristiana. Las
cronicas de la historia reportan
innumerables ejemplos de obras de
misericordia. De esos esfuerzos
concertados han surgido numerosas
instituciones para el alivio de todas
las necesidades humanas: hospitales,
hospicios para los pobres, orfanatos,
hogares para nifios, refugios para
peregrinos, entre otras»[7].

6. Los principios de la doctrina social
de la Iglesia como fundamento de la
cultura del cuidado



La diakonia de los origenes,
enriquecida por la reflexion de los
Padres y animada, a lo largo de los
siglos, por la caridad activa de tantos
testigos elocuentes de la fe, se ha
convertido en el corazon palpitante
de la doctrina social de la Iglesia,
ofreciéndose a todos los hombres de
buena voluntad como un rico
patrimonio de principios, criterios e
indicaciones, del que extraer la
“gramatica” del cuidado: la
promocion de la dignidad de toda
persona humana, la solidaridad con
los pobres y los indefensos, la
preocupacion por el bien comun y la
salvaguardia de la creacion.

* El cuidado como promocion de la
dignidad y de los derechos de la
persona.

«El concepto de persona, nacido y
madurado en el cristianismo, ayuda
a perseguir un desarrollo
plenamente humano. Porque



persona significa siempre relacion,
no individualismo, afirma la
inclusién y no la exclusion, la
dignidad unica e inviolable y no la
explotacion»[8]. Cada persona
humana es un fin en si misma, nunca
un simple instrumento que se
aprecia solo por su utilidad, y ha sido
creada para convivir en la familia, en
la comunidad, en la sociedad, donde
todos los miembros tienen la misma
dignidad. De esta dignidad derivan
los derechos humanos, asi como los
deberes, que recuerdan, por ejemplo,
la responsabilidad de acoger y
ayudar a los pobres, a los enfermos, a
los marginados, a cada uno de
nuestros «projimos, cercanos o
lejanos en el tiempo o en el
espacio»[9].

* El cuidado del bien comun.

Cada aspecto de la vida social,
politica y economica encuentra su
realizacion cuando esta al servicio



del bien comun, es decir del
«conjunto de aquellas condiciones de
la vida social que permiten a los
grupos y cada uno de sus miembros
conseguir mas plena y facilmente su
propia perfeccién»[10]. Por lo tanto,
nuestros planes y esfuerzos siempre
deben tener en cuenta sus efectos
sobre toda la familia humana,
sopesando las consecuencias para el
momento presente y para las
generaciones futuras. La pandemia
de Covid-19 nos muestra cuan cierto
y actual es esto, puesto que «nos
dimos cuenta de que estabamos en la
misma barca, todos fragiles y
desorientados; pero, al mismo
tiempo, importantes y necesarios,
todos llamados a remar juntos»[11],
porque «nadie se salva solo»[12] y
ningun Estado nacional aislado
puede asegurar el bien comun de la
propia poblacion[13].

* El cuidado mediante la solidaridad.



La solidaridad expresa
concretamente el amor por el otro,
no como un sentimiento vago, sino
como «determinacion firme y
perseverante de emperarse por el
bien comun; es decir, por el bien de
todos y cada uno, para que todos
seamos verdaderamente
responsables de todos»[14]. La
solidaridad nos ayuda a ver al otro —
entendido como persona o, en
sentido mas amplio, como pueblo o
nacion— no como una estadistica, o
un medio para ser explotado y luego
desechado cuando ya no es util, sino
como nuestro projimo, compafiero
de camino, llamado a participar,
como nosotros, en el banquete de la
vida al que todos estan invitados
igualmente por Dios.

* El cuidado y la proteccion de la
creacion.

La enciclica Laudato si’ constata
plenamente la interconexion de toda



la realidad creada y destaca la
necesidad de escuchar al mismo
tiempo el clamor de los necesitados y
el de la creacion. De esta escucha
atenta y constante puede surgir un
cuidado eficaz de la tierra, nuestra
casa comun, y de los pobres. A este
respecto, deseo reafirmar que «no
puede ser real un sentimiento de
intima union con los demas seres de
la naturaleza si al mismo tiempo en
el corazén no hay ternura,
compasion y preocupacion por los
seres humanos»[15]. «Paz, justicia y
conservacion de la creacion son tres
temas absolutamente ligados, que no
podran apartarse para ser tratados
individualmente so pena de caer
nuevamente en el
reduccionismo»[16].

7. La brujula para un rumbo comun

En una época dominada por la
cultura del descarte, frente al
agravamiento de las desigualdades



dentro de las naciones y entre
ellas[17], quisiera por tanto invitar a
los responsables de las
organizaciones internacionales y de
los gobiernos, del sector econémico y
del cientifico, de la comunicacion
social y de las instituciones
educativas a tomar en mano la
“brujula” de los principios
anteriormente mencionados, para
dar un rumbo comun al proceso de
globalizacion, «un rumbo realmente
humano»[18]. Esta permitiria
apreciar el valor y la dignidad de
cada persona, actuar juntos y en
solidaridad por el bien comun,
aliviando a los que sufren a causa de
la pobreza, la enfermedad, la
esclavitud, la discriminacion y los
conflictos. A través de esta brujula,
animo a todos a convertirse en
profetas y testigos de la cultura del
cuidado, para superar tantas
desigualdades sociales. Y esto sera
posible solo con un fuerte y amplio
protagonismo de las mujeres, en la



familia y en todos los ambitos
sociales, politicos e institucionales.

La brujula de los principios sociales,
necesaria para promover la cultura
del cuidado, es también indicativa
para las relaciones entre las
naciones, que deberian inspirarse en
la fraternidad, el respeto mutuo, la
solidaridad y el cumplimiento del
derecho internacional. A este
respecto, debe reafirmarse la
proteccion y la promocion de los
derechos humanos fundamentales,
que son inalienables, universales e
indivisibles[19].

También cabe mencionar el respeto
del derecho humanitario,
especialmente en este tiempo en que
los conflictos y las guerras se
suceden sin interrupcion.
Lamentablemente, muchas regiones
y comunidades ya no recuerdan una
época en la que vivian en paz y
seguridad. Muchas ciudades se han



convertido en epicentros de
inseguridad: sus habitantes luchan
por mantener sus ritmos normales
porque son atacados y
bombardeados indiscriminadamente
por explosivos, artilleria y armas
ligeras. Los nifios no pueden
estudiar. Los hombres y las mujeres
no pueden trabajar para mantener a
sus familias. La hambruna echa
raices donde antes era desconocida.
Las personas se ven obligadas a huir,
dejando atras no solo sus hogares,
sino también la historia familiar y las
raices culturales.

Las causas del conflicto son muchas,
pero el resultado es siempre el
mismo: destruccion y crisis
humanitaria. Debemos detenernos y
preguntarnos: ;qué ha llevado a la
normalizacion de los conflictos en el
mundo? Y, sobre todo, ;cémo
podemos convertir nuestro corazon y
cambiar nuestra mentalidad para



buscar verdaderamente la paz en
solidaridad y fraternidad?

Cuanto derroche de recursos hay
para las armas, en particular para las
nucleares[20], recursos que podrian
utilizarse para prioridades mas
importantes a fin de garantizar la
seguridad de las personas, como la
promocion de la paz y del desarrollo
humano integral, la lucha contra la
pobreza y la satisfaccion de las
necesidades de salud. Ademas, esto
se manifiesta a causa de los
problemas mundiales como la actual
pandemia de Covid-19 y el cambio
climatico. Qué valiente decision seria
«constituir con el dinero que se usa
en armas y otros gastos militares “un
Fondo mundial” para poder derrotar
definitivamente el hambre y ayudar
al desarrollo de los paises mas
pobres»[21].

8. Para educar a la cultura del
cuidado



La promocion de la cultura del
cuidado requiere un proceso
educativo y la bruyjula de los
principios sociales se plantea con
esta finalidad, como un instrumento
fiable para diferentes contextos
relacionados entre si. Me gustaria
ofrecer algunos ejemplos al respecto.

— La educacion para el cuidado nace
en la familia, nucleo natural y
fundamental de la sociedad, donde se
aprende a vivir en relacion y en
respeto mutuo. Sin embargo, es
necesario poner a la familia en
condiciones de cumplir esta tarea
vital e indispensable.

— Siempre en colaboracion con la
familia, otros sujetos encargados de
la educacion son la escuela y la
universidad y, de igual manera, en
ciertos aspectos, los agentes de la
comunicacion social[22]. Dichos
sujetos estan llamados a transmitir
un sistema de valores basado en el



reconocimiento de la dignidad de
cada persona, de cada comunidad
linguistica, étnica y religiosa, de cada
pueblo y de los derechos
fundamentales que derivan de estos.
La educacion constituye uno de los
pilares mas justos y solidarios de la
sociedad.

— Las religiones en general, y los
lideres religiosos en particular,
pueden desempefiar un papel
insustituible en la transmision a los
fieles y a la sociedad de los valores de
la solidaridad, el respeto a las
diferencias, la acogida y el cuidado
de los hermanos y hermanas mas
fragiles. A este respecto, recuerdo las
palabras del Papa Pablo VI dirigidas
al Parlamento ugandés en 1969: «No
temais a la Iglesia. Ella os honra, os
forma ciudadanos honrados y leales,
no fomenta rivalidades ni divisiones,
trata de promover la sana libertad, la
justicia social, la paz; si tiene alguna
preferencia es para los pobres, para



la educacion de los pequerios y del
pueblo, para la asistencia a los
abandonados y a cuantos
sufren»[23].

— A todos los que estan
comprometidos al servicio de las
poblaciones, en las organizaciones
internacionales gubernamentales y
no gubernamentales, que
desempefian una mision educativa, y
a todos los que, de diversas maneras,
trabajan en el campo de la educacion
y la investigacidn, los animo
nuevamente, para que se logre el
objetivo de una educacidon «mas
abierta e incluyente, capaz de la
escucha paciente, del dialogo
constructivo y de la mutua
comprension»[24]. Espero que esta
invitacién, hecha en el contexto del
Pacto educativo global, reciba un
amplio y renovado apoyo.

9. No hay paz sin la cultura del
cuidado



La cultura del cuidado, como
compromiso comun, solidario y
participativo para proteger y
promover la dignidad y el bien de
todos, como una disposicion al
cuidado, a la atenciodn, a la
compasion, a la reconciliacion y a la
recuperacion, al respeto y a la
aceptacion mutuos, es un camino
privilegiado para construir la paz.
«En muchos lugares del mundo
hacen falta caminos de paz que
lleven a cicatrizar las heridas, se
necesitan artesanos de paz
dispuestos a generar procesos de
sanacion y de reencuentro con
ingenio y audacia»[25].

En este tiempo, en el que la barca de
la humanidad, sacudida por la
tempestad de la crisis, avanza con
dificultad en busca de un horizonte
mas tranquilo y sereno, el timon de
la dignidad de la persona humana y
la “brujula” de los principios sociales
fundamentales pueden permitirnos



navegar con un rumbo seguro y
comun. Como cristianos, fijemos
nuestra mirada en la Virgen Maria,
Estrella del Mar y Madre de la
Esperanza. Trabajemos todos juntos
para avanzar hacia un nuevo
horizonte de amor y paz, de
fraternidad y solidaridad, de apoyo
mutuo y acogida. No cedamos a la
tentacion de desinteresarnos de los
demas, especialmente de los mas
débiles; no nos acostumbremos a
desviar la mirada[26], sino
comprometamonos cada dia
concretamente para «formar una
comunidad compuesta de hermanos
que se acogen reciprocamente y se
preocupan los unos de los otros»[27].

Vaticano, 8 de diciembre de 2020

Francisco




[1] Cf. Videomensaje con motivo de la
75.2 Sesion de la Asamblea General de
las Naciones Unidas, 25 septiembre
2020.

[2] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 67.

[3] Cf. “La fraternidad, fundamento y
camino para la paz”. Mensaje para la
celebracion de la 47.“ Jornada
Mundial de la Paz, 1 enero 2014 (8
diciembre 2013), 2.

[4] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 70.

[5] Pontificio Consejo “Justicia y Paz”,
Compendio de la Doctrina Social de la
Iglesia, 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.

[7] K. Bihlmeyer - H. Tuchle, Church
History, vol.1, Westminster, The
Newman Press, 1958, pp. 373-374.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html

[8]Discurso a los participantes en el
Congreso organizado por el
Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral en el 50.°
aniversario de la Carta enciclica
“Populorum progressio” (4 abril
2017).

[9]Mensaje a la 22.* Sesion de la
Conferencia de las Partes de la
Convencion marco de las Naciones
Unidas sobre el cambio climdtico
(COP22), 10 noviembre 2016. Cf.
Grupo de Trabajo interdicasterial de
la Santa Sede sobre la Ecologia
Integral, En camino para el cuidado
de la casa comun. A cinco anos de la
Laudato si’, LEV, 31 mayo 2020.

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past.Gaudium et spes, 26.

[11]Momento extraordinario de
oracion en tiempos de pandemia, 27
marzo 2020.

[12]1bid.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html

[13] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 8, 153.

[14] S. Juan Pablo II, Carta. enc.
Sollicitudo rei socialis (30 diciembre
1987), 38.

[15] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 91.

[16] Conferencia del Episcopado
Dominicano, Carta pastoralSobre la
relacion del hombre con la naturaleza
(21 enero 1987); cf. Carta enc.
Laudato si’ (24 mayo 2015), 92.

[17] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 125.

[18]Ibid., 29.

[19] Cf. Mensaje a los participantes en
la Conferencia internacional “Los
derechos humanos en el mundo
contemporaneo: conquistas,
omisiones, negaciones”, Roma, 10-11
diciembre 2018.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#8
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#153
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#125
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#125
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#29
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html

[20] Cf. Mensaje a la Conferencia de la
ONU para la negociacion de un
instrumento juridicamente vinculante
sobre la prohibicion de las armas
nucleares que conduzca a su total
eliminacion, 23 marzo 2017.

[21]Videomensaje para la Jornada
Mundial de la Alimentacion, 16
octubre 2020.

[22] Cf. Benedicto XVI, “Educar a los
jovenes en la justicia y la paz”.
Mensaje para la celebracion de la 45.°
Jornada Mundial de la Paz, 1 enero
2012 (8 diciembre 2011), 2; “Vence la
indiferencia y conquista la paz”.
Mensaje para la celebracion de la 49.°
Jornada Mundial de la Paz, 1 enero
2016 (8 diciembre 2015), 6.

[23]Discurso a los Diputados y
Senadores de Uganda, Kampala, 1
agosto 1969.

[24]Mensaje para el lanzamiento del
Pacto Educativo, 12 septiembre 2019.


https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html

[25] Carta. enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 225.

[26] Cf. Ibid., 64.

[271Ibid., 96; cf. “La fraternidad,
fundamento y camino para la paz”.
Mensaje para la 47.¢ Jornada Mundial
de la Paz, 1 enero 2014 (8 diciembre
2013), 1.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/jornada-mundial-
paz-papa-francisco-cuidado/
(09/01/2026)


https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#225
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#225
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#96
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-cuidado/
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-cuidado/
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-cuidado/

	La cultura del cuidado como camino de paz

