
opusdei.org

La cultura del
cuidado como
camino de paz

Mensaje del Papa Francisco
para la Jornada Mundial de la
Paz 2021 (1 de enero).

30/12/2020

1. En el umbral del Año Nuevo, deseo
presentar mi más respetuoso saludo
a los Jefes de Estado y de Gobierno, a
los responsables de las
organizaciones internacionales, a los
líderes espirituales y a los fieles de
diversas religiones, y a los hombres y



mujeres de buena voluntad. A todos
les hago llegar mis mejores deseos
para que la humanidad pueda
progresar en este año por el camino
de la fraternidad, la justicia y la paz
entre las personas, las comunidades,
los pueblos y los Estados.

El año 2020 se caracterizó por la gran
crisis sanitaria de COVID-19, que se
ha convertido en un fenómeno
multisectorial y mundial, que agrava
las crisis fuertemente
interrelacionadas, como la climática,
alimentaria, económica y migratoria,
y causa grandes sufrimientos y
penurias. Pienso en primer lugar en
los que han perdido a un familiar o
un ser querido, pero también en los
que se han quedado sin trabajo.
Recuerdo especialmente a los
médicos, enfermeros, farmacéuticos,
investigadores, voluntarios,
capellanes y personal de los
hospitales y centros de salud, que se
han esforzado y siguen haciéndolo,



con gran dedicación y sacrificio,
hasta el punto de que algunos de
ellos han fallecido procurando estar
cerca de los enfermos, aliviar su
sufrimiento o salvar sus vidas. Al
rendir homenaje a estas personas,
renuevo mi llamamiento a los
responsables políticos y al sector
privado para que adopten las
medidas adecuadas a fin de
garantizar el acceso a las vacunas
contra el COVID-19 y a las tecnologías
esenciales necesarias para prestar
asistencia a los enfermos y a los más
pobres y frágiles[1].

Es doloroso constatar que,
lamentablemente, junto a numerosos
testimonios de caridad y solidaridad,
están cobrando un nuevo impulso
diversas formas de nacionalismo,
racismo, xenofobia e incluso guerras
y conflictos que siembran muerte y
destrucción.



Estos y otros eventos, que han
marcado el camino de la humanidad
en el último año, nos enseñan la
importancia de hacernos cargo los
unos de los otros y también de la
creación, para construir una
sociedad basada en relaciones de
fraternidad. Por eso he elegido como
tema de este mensaje: La cultura del
cuidado como camino de paz. Cultura
del cuidado para erradicar la cultura
de la indiferencia, del rechazo y de la
confrontación, que suele prevalecer
hoy en día.

2.Dios Creador, origen de la vocación
humana al cuidado

En muchas tradiciones religiosas, hay
narraciones que se refieren al origen
del hombre, a su relación con el
Creador, con la naturaleza y con sus
semejantes. En la Biblia, el Libro del
Génesis revela, desde el principio, la
importancia del cuidado o de la 
custodia en el proyecto de Dios por la



humanidad, poniendo en evidencia
la relación entre el hombre (’adam) y
la tierra (’adamah), y entre los
hermanos. En el relato bíblico de la
creación, Dios confía el jardín
“plantado en el Edén” (cf. Gn 2,8) a
las manos de Adán con la tarea de
“cultivarlo y cuidarlo” (cf. Gn 2,15).
Esto significa, por un lado, hacer que
la tierra sea productiva y, por otro,
protegerla y hacer que mantenga su
capacidad para sostener la vida[2].
Los verbos “cultivar” y “cuidar”
describen la relación de Adán con su
casa-jardín e indican también la
confianza que Dios deposita en él al
constituirlo señor y guardián de toda
la creación.

El nacimiento de Caín y Abel dio
origen a una historia de hermanos,
cuya relación sería interpretada —
negativamente— por Caín en
términos de protección o custodia.
Caín, después de matar a su hermano
Abel, respondió así a la pregunta de



Dios: «¿Acaso yo soy guardián de mi
hermano?» (Gn 4,9)[3]. Sí,
ciertamente. Caín era el “guardián”
de su hermano. «En estos relatos tan
antiguos, cargados de profundo
simbolismo, ya estaba contenida una
convicción actual: que todo está
relacionado, y que el auténtico
cuidado de nuestra propia vida y de
nuestras relaciones con la naturaleza
es inseparable de la fraternidad, la
justicia y la fidelidad a los demás»[4].

3. Dios Creador, modelo del cuidado

La Sagrada Escritura presenta a Dios
no sólo como Creador, sino también
como Aquel que cuida de sus
criaturas, especialmente de Adán, de
Eva y de sus hijos. El mismo Caín,
aunque cayera sobre él el peso de la
maldición por el crimen que cometió,
recibió como don del Creador una 
señal de protección para que su vida
fuera salvaguardada (cf. Gn 4,15).
Este hecho, si bien confirma



ladignidad inviolable de la persona,
creada a imagen y semejanza de
Dios, también manifiesta el plan
divino de preservar la armonía de la
creación, porque «la paz y la
violencia no pueden habitar
juntas»[5].

Precisamente el cuidado de la
creación está en la base de la
institución del Shabbat que, además
de regular el culto divino, tenía como
objetivo restablecer el orden social y
el cuidado de los pobres (cf. Gn 1,1-3; 
Lv 25,4). La celebración del Jubileo,
con ocasión del séptimo año sabático,
permitía una tregua a la tierra, a los
esclavos y a los endeudados. En ese
año de gracia, se protegía a los más
débiles, ofreciéndoles una nueva
perspectiva de la vida, para que no
hubiera personas necesitadas en la
comunidad (cf. Dt 15,4).

También es digna de mención la
tradición profética, donde la cumbre



de la comprensión bíblica de la
justicia se manifestaba en la forma
en que una comunidad trataba a los
más débiles que estaban en ella. Por
eso Amós (2,6-8; 8) e Isaías (58), en
particular, hacían oír continuamente
su voz en favor de la justicia para los
pobres, quienes, por su
vulnerabilidad y falta de poder, eran
escuchados sólo por Dios, que los
cuidaba (cf. Sal 34,7; 113,7-8).

4.El cuidado en el ministerio de Jesús

La vida y el ministerio de Jesús
encarnan el punto culminante de la
revelación del amor del Padre por la
humanidad (cf. Jn 3,16). En la
sinagoga de Nazaret, Jesús se
manifestó como Aquel a quien el
Señor ungió «para anunciar la buena
noticia a los pobres, ha enviado a
proclamar la liberación a los cautivos
y la vista a los ciegos, a dejar en
libertad a los oprimidos» (Lc 4,18).
Estas acciones mesiánicas, típicas de



los jubileos, constituyen el testimonio
más elocuente de la misión que le
confió el Padre. En su compasión,
Cristo se acercaba a los enfermos del
cuerpo y del espíritu y los curaba;
perdonaba a los pecadores y les daba
una vida nueva. Jesús era el Buen
Pastor que cuidaba de las ovejas (cf. 
Jn 10,11-18; Ez 34,1-31); era el Buen
Samaritano que se inclinaba sobre el
hombre herido, vendaba sus heridas
y se ocupaba de él (cf. Lc 10,30-37).

En la cúspide de su misión, Jesús
selló su cuidado hacia nosotros
ofreciéndose a sí mismo en la cruz y
liberándonos de la esclavitud del
pecado y de la muerte. Así, con el
don de su vida y su sacrificio, nos
abrió el camino del amor y dice a
cada uno: “Sígueme y haz lo
mismo” (cf. Lc 10,37).

5. La cultura del cuidado en la vida de
los seguidores de Jesús



Las obras de misericordia
espirituales y corporales constituyen
el núcleo del servicio de caridad de la
Iglesia primitiva. Los cristianos de la
primera generación compartían lo
que tenían para que nadie entre ellos
pasara necesidad (cf. Hch 4,34-35) y
se esforzaban por hacer de la
comunidad un hogar acogedor,
abierto a todas las situaciones
humanas, listo para hacerse cargo de
los más frágiles. Así, se hizo
costumbre realizar ofrendas
voluntarias para dar de comer a los
pobres, enterrar a los muertos y
sustentar a los huérfanos, a los
ancianos y a las víctimas de
desastres, como los náufragos. Y
cuando, en períodos posteriores, la
generosidad de los cristianos perdió
un poco de dinamismo, algunos
Padres de la Iglesia insistieron en
que la propiedad es querida por Dios
para el bien común. Ambrosio
sostenía que «la naturaleza ha
vertido todas las cosas para el bien



común. [...] Por lo tanto, la
naturaleza ha producido un derecho
común para todos, pero la codicia lo
ha convertido en un derecho para
unos pocos»[6]. Habiendo superado
las persecuciones de los primeros
siglos, la Iglesia aprovechó la libertad
para inspirar a la sociedad y su
cultura. «Las necesidades de la época
exigían nuevos compromisos al
servicio de la caridad cristiana. Las
crónicas de la historia reportan
innumerables ejemplos de obras de
misericordia. De esos esfuerzos
concertados han surgido numerosas
instituciones para el alivio de todas
las necesidades humanas: hospitales,
hospicios para los pobres, orfanatos,
hogares para niños, refugios para
peregrinos, entre otras»[7].

6. Los principios de la doctrina social
de la Iglesia como fundamento de la
cultura del cuidado



La diakonia de los orígenes,
enriquecida por la reflexión de los
Padres y animada, a lo largo de los
siglos, por la caridad activa de tantos
testigos elocuentes de la fe, se ha
convertido en el corazón palpitante
de la doctrina social de la Iglesia,
ofreciéndose a todos los hombres de
buena voluntad como un rico
patrimonio de principios, criterios e
indicaciones, del que extraer la
“gramática” del cuidado: la
promoción de la dignidad de toda
persona humana, la solidaridad con
los pobres y los indefensos, la
preocupación por el bien común y la
salvaguardia de la creación.

* El cuidado como promoción de la
dignidad y de los derechos de la
persona.

«El concepto de persona, nacido y
madurado en el cristianismo, ayuda
a perseguir un desarrollo
plenamente humano. Porque



persona significa siempre relación,
no individualismo, afirma la
inclusión y no la exclusión, la
dignidad única e inviolable y no la
explotación»[8]. Cada persona
humana es un fin en sí misma, nunca
un simple instrumento que se
aprecia sólo por su utilidad, y ha sido
creada para convivir en la familia, en
la comunidad, en la sociedad, donde
todos los miembros tienen la misma
dignidad. De esta dignidad derivan
los derechos humanos, así como los
deberes, que recuerdan, por ejemplo,
la responsabilidad de acoger y
ayudar a los pobres, a los enfermos, a
los marginados, a cada uno de
nuestros «prójimos, cercanos o
lejanos en el tiempo o en el
espacio»[9].

* El cuidado del bien común.

Cada aspecto de la vida social,
política y económica encuentra su
realización cuando está al servicio



del bien común, es decir del
«conjunto de aquellas condiciones de
la vida social que permiten a los
grupos y cada uno de sus miembros
conseguir más plena y fácilmente su
propia perfección»[10]. Por lo tanto,
nuestros planes y esfuerzos siempre
deben tener en cuenta sus efectos
sobre toda la familia humana,
sopesando las consecuencias para el
momento presente y para las
generaciones futuras. La pandemia
de Covid-19 nos muestra cuán cierto
y actual es esto, puesto que «nos
dimos cuenta de que estábamos en la
misma barca, todos frágiles y
desorientados; pero, al mismo
tiempo, importantes y necesarios,
todos llamados a remar juntos»[11],
porque «nadie se salva solo»[12] y
ningún Estado nacional aislado
puede asegurar el bien común de la
propia población[13].

* El cuidado mediante la solidaridad.



La solidaridad expresa
concretamente el amor por el otro,
no como un sentimiento vago, sino
como «determinación firme y
perseverante de empeñarse por el
bien común; es decir, por el bien de
todos y cada uno, para que todos
seamos verdaderamente
responsables de todos»[14]. La
solidaridad nos ayuda a ver al otro —
entendido como persona o, en
sentido más amplio, como pueblo o
nación— no como una estadística, o
un medio para ser explotado y luego
desechado cuando ya no es útil, sino
como nuestro prójimo, compañero
de camino, llamado a participar,
como nosotros, en el banquete de la
vida al que todos están invitados
igualmente por Dios.

* El cuidado y la protección de la
creación.

La encíclica Laudato si’ constata
plenamente la interconexión de toda



la realidad creada y destaca la
necesidad de escuchar al mismo
tiempo el clamor de los necesitados y
el de la creación. De esta escucha
atenta y constante puede surgir un
cuidado eficaz de la tierra, nuestra
casa común, y de los pobres. A este
respecto, deseo reafirmar que «no
puede ser real un sentimiento de
íntima unión con los demás seres de
la naturaleza si al mismo tiempo en
el corazón no hay ternura,
compasión y preocupación por los
seres humanos»[15]. «Paz, justicia y
conservación de la creación son tres
temas absolutamente ligados, que no
podrán apartarse para ser tratados
individualmente so pena de caer
nuevamente en el
reduccionismo»[16].

7. La brújula para un rumbo común

En una época dominada por la
cultura del descarte, frente al
agravamiento de las desigualdades



dentro de las naciones y entre
ellas[17], quisiera por tanto invitar a
los responsables de las
organizaciones internacionales y de
los gobiernos, del sector económico y
del científico, de la comunicación
social y de las instituciones
educativas a tomar en mano la
“brújula” de los principios
anteriormente mencionados, para
dar un rumbo común al proceso de
globalización, «un rumbo realmente
humano»[18]. Esta permitiría
apreciar el valor y la dignidad de
cada persona, actuar juntos y en
solidaridad por el bien común,
aliviando a los que sufren a causa de
la pobreza, la enfermedad, la
esclavitud, la discriminación y los
conflictos. A través de esta brújula,
animo a todos a convertirse en
profetas y testigos de la cultura del
cuidado, para superar tantas
desigualdades sociales. Y esto será
posible sólo con un fuerte y amplio
protagonismo de las mujeres, en la



familia y en todos los ámbitos
sociales, políticos e institucionales.

La brújula de los principios sociales,
necesaria para promover la cultura
del cuidado, es también indicativa
para las relaciones entre las
naciones, que deberían inspirarse en
la fraternidad, el respeto mutuo, la
solidaridad y el cumplimiento del
derecho internacional. A este
respecto, debe reafirmarse la
protección y la promoción de los
derechos humanos fundamentales,
que son inalienables, universales e
indivisibles[19].

También cabe mencionar el respeto
del derecho humanitario,
especialmente en este tiempo en que
los conflictos y las guerras se
suceden sin interrupción.
Lamentablemente, muchas regiones
y comunidades ya no recuerdan una
época en la que vivían en paz y
seguridad. Muchas ciudades se han



convertido en epicentros de
inseguridad: sus habitantes luchan
por mantener sus ritmos normales
porque son atacados y
bombardeados indiscriminadamente
por explosivos, artillería y armas
ligeras. Los niños no pueden
estudiar. Los hombres y las mujeres
no pueden trabajar para mantener a
sus familias. La hambruna echa
raíces donde antes era desconocida.
Las personas se ven obligadas a huir,
dejando atrás no sólo sus hogares,
sino también la historia familiar y las
raíces culturales.

Las causas del conflicto son muchas,
pero el resultado es siempre el
mismo: destrucción y crisis
humanitaria. Debemos detenernos y
preguntarnos: ¿qué ha llevado a la
normalización de los conflictos en el
mundo? Y, sobre todo, ¿cómo
podemos convertir nuestro corazón y
cambiar nuestra mentalidad para



buscar verdaderamente la paz en
solidaridad y fraternidad?

Cuánto derroche de recursos hay
para las armas, en particular para las
nucleares[20], recursos que podrían
utilizarse para prioridades más
importantes a fin de garantizar la
seguridad de las personas, como la
promoción de la paz y del desarrollo
humano integral, la lucha contra la
pobreza y la satisfacción de las
necesidades de salud. Además, esto
se manifiesta a causa de los
problemas mundiales como la actual
pandemia de Covid-19 y el cambio
climático. Qué valiente decisión sería
«constituir con el dinero que se usa
en armas y otros gastos militares “un
Fondo mundial” para poder derrotar
definitivamente el hambre y ayudar
al desarrollo de los países más
pobres»[21].

8. Para educar a la cultura del
cuidado



La promoción de la cultura del
cuidado requiere un proceso
educativo y la brújula de los
principios sociales se plantea con
esta finalidad, como un instrumento
fiable para diferentes contextos
relacionados entre sí. Me gustaría
ofrecer algunos ejemplos al respecto.

— La educación para el cuidado nace
en la familia, núcleo natural y
fundamental de la sociedad, donde se
aprende a vivir en relación y en
respeto mutuo. Sin embargo, es
necesario poner a la familia en
condiciones de cumplir esta tarea
vital e indispensable.

— Siempre en colaboración con la
familia, otros sujetos encargados de
la educación son la escuela y la
universidad y, de igual manera, en
ciertos aspectos, los agentes de la 
comunicación social[22]. Dichos
sujetos están llamados a transmitir
un sistema de valores basado en el



reconocimiento de la dignidad de
cada persona, de cada comunidad
lingüística, étnica y religiosa, de cada
pueblo y de los derechos
fundamentales que derivan de estos.
La educación constituye uno de los
pilares más justos y solidarios de la
sociedad.

— Las religiones en general, y los
líderes religiosos en particular,
pueden desempeñar un papel
insustituible en la transmisión a los
fieles y a la sociedad de los valores de
la solidaridad, el respeto a las
diferencias, la acogida y el cuidado
de los hermanos y hermanas más
frágiles. A este respecto, recuerdo las
palabras del Papa Pablo VI dirigidas
al Parlamento ugandés en 1969: «No
temáis a la Iglesia. Ella os honra, os
forma ciudadanos honrados y leales,
no fomenta rivalidades ni divisiones,
trata de promover la sana libertad, la
justicia social, la paz; si tiene alguna
preferencia es para los pobres, para



la educación de los pequeños y del
pueblo, para la asistencia a los
abandonados y a cuantos
sufren»[23].

— A todos los que están
comprometidos al servicio de las
poblaciones, en las organizaciones
internacionales gubernamentales y
no gubernamentales, que
desempeñan una misión educativa, y
a todos los que, de diversas maneras,
trabajan en el campo de la educación
y la investigación, los animo
nuevamente, para que se logre el
objetivo de una educación «más
abierta e incluyente, capaz de la
escucha paciente, del diálogo
constructivo y de la mutua
comprensión»[24]. Espero que esta
invitación, hecha en el contexto del 
Pacto educativo global, reciba un
amplio y renovado apoyo.

9. No hay paz sin la cultura del
cuidado



La cultura del cuidado, como
compromiso común, solidario y
participativo para proteger y
promover la dignidad y el bien de
todos, como una disposición al
cuidado, a la atención, a la
compasión, a la reconciliación y a la
recuperación, al respeto y a la
aceptación mutuos, es un camino
privilegiado para construir la paz.
«En muchos lugares del mundo
hacen falta caminos de paz que
lleven a cicatrizar las heridas, se
necesitan artesanos de paz
dispuestos a generar procesos de
sanación y de reencuentro con
ingenio y audacia»[25].

En este tiempo, en el que la barca de
la humanidad, sacudida por la
tempestad de la crisis, avanza con
dificultad en busca de un horizonte
más tranquilo y sereno, el timón de
la dignidad de la persona humana y
la “brújula” de los principios sociales
fundamentales pueden permitirnos



navegar con un rumbo seguro y
común. Como cristianos, fijemos
nuestra mirada en la Virgen María,
Estrella del Mar y Madre de la
Esperanza. Trabajemos todos juntos
para avanzar hacia un nuevo
horizonte de amor y paz, de
fraternidad y solidaridad, de apoyo
mutuo y acogida. No cedamos a la
tentación de desinteresarnos de los
demás, especialmente de los más
débiles; no nos acostumbremos a
desviar la mirada[26], sino
comprometámonos cada día
concretamente para «formar una
comunidad compuesta de hermanos
que se acogen recíprocamente y se
preocupan los unos de los otros»[27].

Vaticano, 8 de diciembre de 2020

Francisco



[1] Cf. Videomensaje con motivo de la
75.ª Sesión de la Asamblea General de
las Naciones Unidas, 25 septiembre
2020.

[2] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24
mayo 2015), 67.

[3] Cf. “La fraternidad, fundamento y
camino para la paz”. Mensaje para la
celebración de la 47.a Jornada
Mundial de la Paz, 1 enero 2014 (8
diciembre 2013), 2.

[4] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 70.

[5] Pontificio Consejo “Justicia y Paz”,
Compendio de la Doctrina Social de la
Iglesia, 488.

[6] De officiis, 1, 28, 132: PL 16, 67.

[7] K. Bihlmeyer - H. Tüchle, Church
History, vol.1, Westminster, The
Newman Press, 1958, pp. 373-374.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20200925_videomessaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


[8]Discurso a los participantes en el
Congreso organizado por el
Dicasterio para el Servicio del
Desarrollo Humano Integral en el 50.o

aniversario de la Carta encíclica
“Populorum progressio” (4 abril
2017).

[9]Mensaje a la 22.ª Sesión de la
Conferencia de las Partes de la
Convención marco de las Naciones
Unidas sobre el cambio climático
(COP22), 10 noviembre 2016. Cf.
Grupo de Trabajo interdicasterial de
la Santa Sede sobre la Ecología
Integral, En camino para el cuidado
de la casa común. A cinco años de la
Laudato si’, LEV, 31 mayo 2020.

[10] Conc. Ecum. Vat. II, Const.
past.Gaudium et spes, 26.

[11]Momento extraordinario de
oración en tiempos de pandemia, 27
marzo 2020.

[12]Ibíd.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170404_convegno-populorum-progressio.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2020/3/27/uniti-in-preghiera.html


[13] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 8, 153.

[14] S. Juan Pablo II, Carta. enc. 
Sollicitudo rei socialis (30 diciembre
1987), 38.

[15] Carta enc. Laudato si’ (24 mayo
2015), 91.

[16] Conferencia del Episcopado
Dominicano, Carta pastoralSobre la
relación del hombre con la naturaleza
(21 enero 1987); cf. Carta enc. 
Laudato si’ (24 mayo 2015), 92.

[17] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 125.

[18]Ibíd., 29.

[19] Cf. Mensaje a los participantes en
la Conferencia internacional “Los
derechos humanos en el mundo
contemporáneo: conquistas,
omisiones, negaciones”, Roma, 10-11
diciembre 2018.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#8
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#153
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30121987_sollicitudo-rei-socialis.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#91
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#92
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#125
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#125
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#29
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2018/documents/papa-francesco_20181210_messaggio-diritti-umani.html


[20] Cf. Mensaje a la Conferencia de la
ONU para la negociación de un
instrumento jurídicamente vinculante
sobre la prohibición de las armas
nucleares que conduzca a su total
eliminación, 23 marzo 2017.

[21]Videomensaje para la Jornada
Mundial de la Alimentación, 16
octubre 2020.

[22] Cf. Benedicto XVI, “Educar a los
jóvenes en la justicia y la paz”.
Mensaje para la celebración de la 45.a

Jornada Mundial de la Paz, 1 enero
2012 (8 diciembre 2011), 2; “Vence la
indiferencia y conquista la paz”.
Mensaje para la celebración de la 49.a

Jornada Mundial de la Paz, 1 enero
2016 (8 diciembre 2015), 6.

[23]Discurso a los Diputados y
Senadores de Uganda, Kampala, 1
agosto 1969.

[24]Mensaje para el lanzamiento del
Pacto Educativo, 12 septiembre 2019.

https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2017/documents/papa-francesco_20170323_messaggio-onu.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201016_videomessaggio-giornataalimentazione.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/messages/peace/documents/hf_ben-xvi_mes_20111208_xlv-world-day-peace.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20151208_messaggio-xlix-giornata-mondiale-pace-2016.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/speeches/1969/august/documents/hf_p-vi_spe_19690801_parlamento-uganda.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2019/documents/papa-francesco_20190912_messaggio-patto-educativo.html


[25] Carta. enc. Fratelli tutti (3
octubre 2020), 225.

[26] Cf. Ibíd., 64.

[27]Ibíd., 96; cf. “La fraternidad,
fundamento y camino para la paz”.
Mensaje para la 47.ª Jornada Mundial
de la Paz, 1 enero 2014 (8 diciembre
2013), 1.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/jornada-mundial-
paz-papa-francisco-cuidado/

(09/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#225
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#225
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#64
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#96
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/peace/documents/papa-francesco_20131208_messaggio-xlvii-giornata-mondiale-pace-2014.html
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-cuidado/
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-cuidado/
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-paz-papa-francisco-cuidado/

	La cultura del cuidado como camino de paz

