
opusdei.org

Estamos llamados a
descubrir a Cristo en
los pobres

Mensaje para la V Jornada
Mundial de los Pobres, con el
lema “A los pobres los tienen
siempre con ustedes”, que se
celebrará el domingo, día 14 de
noviembre.

12/11/2021

1. «A los pobres los tienen siempre
con ustedes» (Mc 14,7). Jesús
pronunció estas palabras en el
contexto de una comida en Betania,



en casa de un tal Simón, llamado “el
leproso”, unos días antes de la
Pascua. Según narra el evangelista,
una mujer entró con un frasco de
alabastro lleno de un perfume muy
valioso y lo derramó sobre la cabeza
de Jesús. Ese gesto suscitó gran
asombro y dio lugar a dos
interpretaciones diversas.

La primera fue la indignación de
algunos de los presentes, entre ellos
los discípulos que, considerando el
valor del perfume —unos 300
denarios, equivalentes al salario
anual de un obrero— pensaron que
habría sido mejor venderlo y dar lo
recaudado a los pobres. Según el
Evangelio de Juan, fue Judas quien se
hizo intérprete de esta opinión: «¿Por
qué no se ha vendido este perfume
por trescientos denarios para darlos
a los pobres?». Y el evangelista
señala: «Esto no lo dijo porque le
importaran los pobres, sino porque
era ladrón y, como tenía la bolsa del



dinero en común, robaba de lo que
echaban en ella» (12,5-6). No es
casualidad que esta dura crítica salga
de la boca del traidor, es la prueba de
que quienes no reconocen a los
pobres traicionan la enseñanza de
Jesús y no pueden ser sus discípulos.
A este respecto, recordamos las
contundentes palabras de Orígenes:
«Judas parecía preocuparse por los
pobres [...]. Si ahora todavía hay
alguien que tiene la bolsa de la
Iglesia y habla a favor de los pobres
como Judas, pero luego toma lo que
ponen dentro, entonces, que tenga su
parte junto a Judas» (Comentario al
Evangelio de Mateo, XI, 9).

La segunda interpretación la dio el
propio Jesús y permite captar el
sentido profundo del gesto realizado
por la mujer. Él dijo: «¡Déjenla! ¿Por
qué la molestan? Ha hecho una obra
buena conmigo» (Mc 14,6). Jesús
sabía que su muerte estaba cercana y
vio en ese gesto la anticipación de la



unción de su cuerpo sin vida antes de
ser depuesto en el sepulcro. Esta
visión va más allá de cualquier
expectativa de los comensales. Jesús
les recuerda que el primer pobre es
Él, el más pobre entre los pobres,
porque los representa a todos. Y es
también en nombre de los pobres, de
las personas solas, marginadas y
discriminadas, que el Hijo de Dios
aceptó el gesto de aquella mujer. Ella,
con su sensibilidad femenina,
demostró ser la única que
comprendió el estado de ánimo del
Señor. Esta mujer anónima,
destinada quizá por esto a
representar a todo el universo
femenino que a lo largo de los siglos
no tendrá voz y sufrirá violencia,
inauguró la significativa presencia
de las mujeres que participan en el
momento culminante de la vida de
Cristo: su crucifixión, muerte y
sepultura, y su aparición como
Resucitado. Las mujeres, tan a
menudo discriminadas y mantenidas



al margen de los puestos de
responsabilidad, en las páginas de los
Evangelios son, en cambio,
protagonistas en la historia de la
revelación. Y es elocuente la
expresión final de Jesús, que asoció a
esta mujer a la gran misión
evangelizadora: «Les aseguro que,
para honrar su memoria, en
cualquier parte del mundo donde se
proclame la Buena Noticia se contará
lo que ella acaba de hacer
conmigo» (Mc 14,9).

2. Esta fuerte “empatía” entre Jesús y
la mujer, y el modo en que Él
interpretó su unción, en contraste
con la visión escandalizada de Judas
y de los otros, abre un camino
fecundo de reflexión sobre el vínculo
inseparable que hay entre Jesús, los
pobres y el anuncio del Evangelio.

El rostro de Dios que Él revela, de
hecho, es el de un Padre para los
pobres y cercano a los pobres. Toda



la obra de Jesús afirma que la
pobreza no es fruto de la fatalidad,
sino un signo concreto de su
presencia entre nosotros. No lo
encontramos cuando y donde
quisiéramos, sino que lo
reconocemos en la vida de los
pobres, en su sufrimiento e
indigencia, en las condiciones a veces
inhumanas en las que se ven
obligados a vivir. No me canso de
repetir que los pobres son
verdaderos evangelizadores porque
fueron los primeros en ser
evangelizados y llamados a
compartir la bienaventuranza del
Señor y su Reino (cf. Mt 5,3).

Los pobres de cualquier condición y
de cualquier latitud nos evangelizan,
porque nos permiten redescubrir de
manera siempre nueva los rasgos
más genuinos del rostro del Padre.
«Ellos tienen mucho que enseñarnos.
Además de participar del sensus fidei,
en sus propios dolores conocen al



Cristo sufriente. Es necesario que
todos nos dejemos evangelizar por
ellos. La nueva evangelización es una
invitación a reconocer la fuerza
salvífica de sus vidas y a ponerlos en
el centro del camino de la Iglesia.
Estamos llamados a descubrir a
Cristo en ellos, a prestarles nuestra
voz en sus causas, pero también a ser
sus amigos, a escucharlos, a
interpretarlos y a recoger la
misteriosa sabiduría que Dios quiere
comunicarnos a través de ellos.
Nuestro compromiso no consiste
exclusivamente en acciones o en
programas de promoción y
asistencia; lo que el Espíritu moviliza
no es un desborde activista, sino ante
todo una atención puesta en el otro
“considerándolo como uno consigo”.
Esta atención amante es el inicio de
una verdadera preocupación por su
persona, a partir de la cual deseo
buscar efectivamente su
bien» (Exhort. ap. Evangelii gaudium,
198-199).

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_lugar_privilegiado_de_los_pobres_en_el_Pueblo_de_Dios


3. Jesús no sólo está de parte de los
pobres, sino que comparte con ellos
la misma suerte. Esta es una
importante lección también para sus
discípulos de todos los tiempos. Sus
palabras «a los pobres los tienen
siempre con ustedes» también
indican que su presencia en medio
de nosotros es constante, pero que no
debe conducirnos a un
acostumbramiento que se convierta
en indiferencia, sino a involucrarnos
en un compartir la vida que no
admite delegaciones. Los pobres no
son personas “externas” a la
comunidad, sino hermanos y
hermanas con los cuales compartir el
sufrimiento para aliviar su malestar
y marginación, para devolverles la
dignidad perdida y asegurarles la
necesaria inclusión social. Por otra
parte, se sabe que una obra de
beneficencia presupone un
benefactor y un beneficiado,
mientras que el compartir genera
fraternidad. La limosna es ocasional,



mientras que el compartir es
duradero. La primera corre el riesgo
de gratificar a quien la realiza y
humillar a quien la recibe; el
segundo refuerza la solidaridad y
sienta las bases necesarias para
alcanzar la justicia. En definitiva, los
creyentes, cuando quieren ver y
palpar a Jesús en persona, saben a
dónde dirigirse, los pobres son
sacramento de Cristo, representan su
persona y remiten a él.

Tenemos muchos ejemplos de santos
y santas que han hecho del
compartir con los pobres su proyecto
de vida. Pienso, entre otros, en el
padre Damián de Veuster, santo
apóstol de los leprosos. Con gran
generosidad respondió a la llamada
de ir a la isla de Molokai, convertida
en un gueto accesible sólo a los
leprosos, para vivir y morir con ellos.
Puso manos a la obra e hizo todo lo
posible para que la vida de esos
pobres, enfermos y marginados,



reducidos a la extrema degradación,
fuera digna de ser vivida. Se hizo
médico y enfermero, sin reparar en
los riesgos que corría, y llevó la luz
del amor a esa “colonia de muerte”,
como era llamada la isla. La lepra lo
afectó también a él, signo de un
compartir total con los hermanos y
hermanas por los que había dado la
vida. Su testimonio es muy actual en
nuestros días, marcados por la
pandemia de coronavirus. La gracia
de Dios actúa ciertamente en el
corazón de muchos que, sin
aparecer, se gastan por los más
pobres en un concreto compartir.

4. Necesitamos, pues, adherirnos con
plena convicción a la invitación del
Señor: «Conviértanse y crean en la
Buena Noticia» (Mc 1,15). Esta 
conversión consiste, en primer lugar,
en abrir nuestro corazón para
reconocer las múltiples expresiones
de la pobreza y en manifestar el
Reino de Dios mediante un estilo de



vida coherente con la fe que
profesamos. A menudo los pobres
son considerados como personas
separadas, como una categoría que
requiere un particular servicio
caritativo. Seguir a Jesús implica, en
este sentido, un cambio de
mentalidad, es decir, acoger el reto
de compartir y participar.
Convertirnos en sus discípulos
implica la opción de no acumular
tesoros en la tierra, que dan la
ilusión de una seguridad en realidad
frágil y efímera. Por el contrario,
requiere la disponibilidad para
liberarse de todo vínculo que impida
alcanzar la verdadera felicidad y
bienaventuranza, para reconocer lo
que es duradero y que no puede ser
destruido por nada ni por nadie (cf. 
Mt 6,19-20).

La enseñanza de Jesús también en
este caso va a contracorriente,
porque promete lo que sólo los ojos
de la fe pueden ver y experimentar



con absoluta certeza: «Y todo el que
deje casas, hermanos, hermanas,
padre, madre, hijos o campos por mi
causa, recibirá cien veces más y
heredará la vida eterna» (Mt 19,29).
Si no se elige convertirse en pobres
de las riquezas efímeras, del poder
mundano y de la vanagloria, nunca
se podrá dar la vida por amor; se
vivirá una existencia fragmentaria,
llena de buenos propósitos, pero
ineficaz para transformar el mundo.
Se trata, por tanto, de abrirse con
decisión a la gracia de Cristo, que
puede hacernos testigos de su
caridad sin límites y devolverle
credibilidad a nuestra presencia en
el mundo.

5. El Evangelio de Cristo impulsa a
estar especialmente atentos a los
pobres y pide reconocer las múltiples
y demasiadas formas de desorden
moral y social que generan siempre 
nuevas formas de pobreza. Parece
que se está imponiendo la idea de



que los pobres no sólo son
responsables de su condición, sino
que constituyen una carga
intolerable para un sistema
económico que pone en el centro los
intereses de algunas categorías
privilegiadas. Un mercado que
ignora o selecciona los principios
éticos crea condiciones inhumanas
que se abaten sobre las personas que
ya viven en condiciones precarias. Se
asiste así a la creación de trampas
siempre nuevas de indigencia y
exclusión, producidas por actores
económicos y financieros sin
escrúpulos, carentes de sentido
humanitario y de responsabilidad
social.

El año pasado, además, se añadió
otra plaga que produjo ulteriormente
más pobres: la pandemia. Esta sigue
tocando a las puertas de millones de
personas y, cuando no trae consigo el
sufrimiento y la muerte, es de todas
maneras portadora de pobreza. Los



pobres han aumentado
desproporcionadamente y, por
desgracia, seguirán aumentando en
los próximos meses. Algunos países,
a causa de la pandemia, están
sufriendo gravísimas consecuencias,
de modo que las personas más
vulnerables están privadas de los
bienes de primera necesidad. Las
largas filas frente a los comedores
para los pobres son el signo tangible
de este deterioro. Una mirada atenta
exige que se encuentren las
soluciones más adecuadas para
combatir el virus a nivel mundial, sin
apuntar a intereses partidistas. En
particular, es urgente dar respuestas
concretas a quienes padecen el
desempleo, que golpea
dramáticamente a muchos padres de
familia, mujeres y jóvenes. La
solidaridad social y la generosidad de
la que muchas personas son capaces,
gracias a Dios, unidas a proyectos de
promoción humana a largo plazo,
están aportando y aportarán una



contribución muy importante en esta
coyuntura.

6. Sin embargo, permanece abierto el
interrogante, que no es obvio en
absoluto: ¿cómo es posible dar una
solución tangible a los millones de
pobres que a menudo sólo
encuentran indiferencia, o incluso
fastidio, como respuesta? ¿Qué
camino de justicia es necesario
recorrer para que se superen las
desigualdades sociales y se
restablezca la dignidad humana,
tantas veces pisoteada? Un estilo de
vida individualista es cómplice en la
generación de pobreza, y a menudo
descarga sobre los pobres toda la
responsabilidad de su condición. Sin
embargo, la pobreza no es fruto del
destino sino consecuencia del
egoísmo. Por lo tanto, es decisivo dar
vida a procesos de desarrollo en los
que se valoren las capacidades de
todos, para que la
complementariedad de las



competencias y la diversidad de las
funciones den lugar a un recurso
común de participación. Hay muchas
pobrezas de los “ricos” que podrían
ser curadas por la riqueza de los
“pobres”, ¡si sólo se encontraran y se
conocieran! Ninguno es tan pobre
que no pueda dar algo de sí mismo
en la reciprocidad. Los pobres no
pueden ser sólo los que reciben; hay
que ponerlos en condiciones de
poder dar, porque saben bien cómo
corresponder. ¡Cuántos ejemplos de
compartir están ante nuestros ojos!
Los pobres nos enseñan a menudo la
solidaridad y el compartir. Es cierto,
son personas a las que les falta algo,
frecuentemente les falta mucho e
incluso lo necesario, pero no les falta 
todo, porque conservan la dignidad
de hijos de Dios que nada ni nadie les
puede quitar.

7. Por eso se requiere un enfoque
diferente de la pobreza. Es un reto
que los gobiernos y las instituciones



mundiales deben afrontar con un
modelo social previsor, capaz de
responder a las nuevas formas de
pobreza que afectan al mundo y que
marcarán las próximas décadas de
forma decisiva. Si se margina a los
pobres, como si fueran los culpables
de su condición, entonces el concepto
mismo de democracia se pone en
crisis y toda política social se vuelve
un fracaso. Con gran humildad
deberíamos confesar que en lo
referente a los pobres somos a
menudo incompetentes. Se habla de
ellos en abstracto, nos detenemos en
las estadísticas y se piensa en
provocar conmoción con algún
documental. La pobreza, por el
contrario, debería suscitar una
planificación creativa, que permita
aumentar la libertad efectiva para
poder realizar la existencia con las
capacidades propias de cada
persona. Pensar que la libertad se
concede e incrementa por la
posesión de dinero es una ilusión de



la que hay que alejarse. Servir
eficazmente a los pobres impulsa a la
acción y permite encontrar los
medios más adecuados para levantar
y promover a esta parte de la
humanidad, demasiadas veces
anónima y sin voz, pero que tiene
impresa en sí el rostro del Salvador
que pide ayuda.

8. «A los pobres los tienen siempre
con ustedes» (Mc 14,7). Es una
invitación a no perder nunca de vista
la oportunidad que se ofrece de
hacer el bien. En el fondo se puede
entrever el antiguo mandato bíblico:
«Si hubiese un hermano pobre entre
los tuyos, no seas inhumano ni le
niegues tu ayuda a tu hermano el
pobre. Por el contrario, tiéndele la
mano y préstale lo que necesite, lo
que le falte. […] Le prestarás, y no de
mala gana, porque por eso el Señor,
tu Dios, te bendecirá en todo lo que
hagas y emprendas. Ya que no
faltarán pobres en la tierra» (Dt



15.7-8.10-11). El apóstol Pablo se
sitúa en la misma línea cuando
exhorta a los cristianos de sus
comunidades a socorrer a los pobres
de la primera comunidad de
Jerusalén y a hacerlo «no de mala
gana ni por obligación, porque Dios
ama a quien da con alegría» (2 Co
9,7). No se trata de aliviar nuestra
conciencia dando alguna limosna,
sino más bien de contrastar la
cultura de la indiferencia y la
injusticia con la que tratamos a los
pobres.

En este contexto también es bueno
recordar las palabras de san Juan
Crisóstomo: «El que es generoso no
debe pedir cuentas de la conducta,
sino sólo mejorar la condición de
pobreza y satisfacer la necesidad. El
pobre sólo tiene una defensa: su
pobreza y la condición de necesidad
en la que se encuentra. No le pidas
nada más; pero aunque fuese el
hombre más malvado del mundo, si



le falta el alimento necesario,
librémosle del hambre. [...] El
hombre misericordioso es un puerto
para quien está en necesidad: el
puerto acoge y libera del peligro a
todos los náufragos; sean ellos
malvados, buenos, o sean como sean
aquellos que se encuentren en
peligro, el puerto los protege dentro
de su bahía. Por tanto, también tú,
cuando veas en tierra a un hombre
que ha sufrido el naufragio de la
pobreza, no juzgues, no pidas
cuentas de su conducta, sino libéralo
de la desgracia» (Discursos sobre el
pobre Lázaro, II, 5).

9. Es decisivo que se aumente la
sensibilidad para comprender las
necesidades de los pobres, en
continuo cambio como lo son las
condiciones de vida. De hecho, hoy
en día, en las zonas económicamente
más desarrolladas del mundo, se está
menos dispuestos que en el pasado a
enfrentarse a la pobreza. El estado



de relativo bienestar al que se está
acostumbrados hace más difícil
aceptar sacrificios y privaciones. Se
es capaz de todo, con tal de no perder
lo que ha sido fruto de una conquista
fácil. Así, se cae en formas de rencor,
de nerviosismo espasmódico, de
reivindicaciones que llevan al miedo,
a la angustia y, en algunos casos, a la
violencia. Este no ha de ser el criterio
sobre el que se construya el futuro;
sin embargo, estas también son
formas de pobreza de las que no se
puede apartar la mirada. Debemos
estar abiertos a leer los signos de los
tiempos que expresan nuevas
modalidades de cómo ser
evangelizadores en el mundo
contemporáneo. La ayuda inmediata
para satisfacer las necesidades de los
pobres no debe impedirnos ser
previsores a la hora de poner en
práctica nuevos signos del amor y de
la caridad cristiana como respuesta a
las nuevas formas de pobreza que
experimenta la humanidad de hoy.



Deseo que la Jornada Mundial de los
Pobres, que llega a su quinta edición,
arraigue cada vez más en nuestras
Iglesias locales y se abra a un
movimiento de evangelización que
en primera instancia salga al
encuentro de los pobres, allí donde
estén. No podemos esperar a que
llamen a nuestra puerta, es urgente
que vayamos nosotros a encontrarlos
en sus casas, en los hospitales y en
las residencias asistenciales, en las
calles y en los rincones oscuros
donde a veces se esconden, en los
centros de refugio y acogida... Es
importante entender cómo se
sienten, qué perciben y qué deseos
tienen en el corazón. Hagamos
nuestras las apremiantes palabras de
don Primo Mazzolari: «Quisiera
pedirles que no me pregunten si hay
pobres, quiénes son y cuántos son,
porque temo que tales preguntas
representen una distracción o el
pretexto para apartarse de una
indicación precisa de la conciencia y



del corazón. [...] Nunca he contado a
los pobres, porque no se pueden
contar: a los pobres se les abraza, no
se les cuenta» (“Adesso” n. 7 – 15
abril 1949). Los pobres están entre
nosotros. Qué evangélico sería si
pudiéramos decir con toda verdad:
también nosotros somos pobres,
porque sólo así lograremos
reconocerlos realmente y hacerlos
parte de nuestra vida e instrumentos
de salvación.

Roma, San Juan de Letrán, 13 de junio
de 2021, Memoria litúrgica de san
Antonio de Padua.

Francisco

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/jornada-mundial-
de-los-pobres-2021/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2021/
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2021/
https://opusdei.org/es/article/jornada-mundial-de-los-pobres-2021/

	Estamos llamados a descubrir a Cristo en los pobres

