
opusdei.org

Corresponsabilidad.
Hacer hogar: una
tarea común que da
sentido al trabajo

El ritmo de vida actual parece
plantear un dilema: o trabajo o
hijos; o trabajas o cuidas del
hogar; las dos cosas a la vez
parecen un imposible. Artículo
de la serie sobre el amor
humano.

23/11/2015

A fin de conocer el plan de Dios para
el hombre y la familia es preciso



volver al origen. “Ortega y Gasset ha
recordado la historia del explorador
del Polo que tras apuntar con su
brújula hacia el norte, corre con su
trineo (…) para comprobar que se
encuentra al sur de la posición
inicial. Ignora que no viaja por tierra
firme, sino sobre un gran iceberg,
que navega raudo en dirección
opuesta a su marcha. También hoy
muchos con buena voluntad
ponemos nuestra brújula apuntando
al norte para avanzar, ignorando que
flotamos sobre el gran iceberg de las
ideologías y no sobre la tierra firme
de la verdad de la familia”[1]

En la cuna de la humanidad, están
las pautas necesarias, la brújula que
marcará siempre el norte.

La primera de esas pautas o claves
señaladas en el Génesis es que hemos
sido creados para amar y ser
amados, y esto se realiza en el “seréis
una sola carne”[2] de varón y mujer,



un don de sí enriquecedor y fecundo,
que se abre a nuevas vidas. El
matrimonio, configurado como
entrega recíproca, como llamada al
amor, sería una primera pauta.

La segunda deriva de la anterior, y se
concreta en el mandato divino:
“Creced, multiplicaos y dominad la
tierra”[3]. Aquí aparece la conexión
entre familia (“multiplicaos”) y
trabajo (“dominad la tierra”),
inseparablemente unidos en un
mandato único. Es decir, desde que
Dios crea al hombre deja clara la
obligación de trabajar, y también el
sentido profundo del trabajo: no se
trata de la mera realización personal,
o de un capricho, o de un
pasatiempo, sino de transformar la
tierra para convertirla en hogar.
Desde el origen de la humanidad,
trabajo y familia van unidos y el
sentido del trabajo no es otro que
servir a la familia. Es una forma de
entrega –como lo era la de los



esposos Adán y Eva–, un don de sí,
nunca un don para uno mismo.

Pérdida del sentido de la familia,
pérdida del sentido del trabajo

Sin embargo, en el último siglo y
medio se ha producido –al menos en
los países más desarrollados– una
ruptura, y da la sensación de que
familia y trabajo, que en su origen
eran inseparables, son ahora
irreconciliables; la familia aparece
como un obstáculo para el trabajo, y
viceversa. Ser madre, por ejemplo, se
ha convertido para muchas mujeres
en un handicap laboral. Entonces,
¿dónde queda aquel precepto del
Génesis? Lo que era un mandato
único, y vocación originaria, se ha
trasformado, para muchos, en un
dilema: o trabajo o hijos; o trabajas o
cuidas del hogar; las dos cosas a la
vez parecen un imposible.

Resulta significativo que esta
contraposición coincida en el tiempo



con la crisis de la familia. Lo que
puede llevarnos a pensar que una
crisis haya llevado a la otra, dado
que sus raíces comunican. La
pérdida del sentido de la familia
conllevaría la pérdida del sentido del
trabajo. Pues, de hecho, en bastantes
casos, ni se concibe el trabajo como
un servicio para la familia, sino como
un fin en sí mismo; ni hay hogar, o
son hogares rotos, desatendidos, o
carentes del calor de familia.

Al producirse esa contraposición, en
muchos países de Occidente, se han
invertido los términos: la empresa se
presenta como una familia, y la
familia se reinventa como una
empresa, con reparto de funciones y
cuotas paritarias, tal como apuntaba
Arlie Hochschild en un estudio de
elocuente título: “Cuando el trabajo
se convierte en la casa y la casa se
convierte en trabajo”[4].



Pero sería erróneo pensar que el
ambiente de hogar se logra mediante
las cuotas paritarias o una especie de
división del trabajo. Se logra, más
bien, recuperando el sentido genuino
de la familia y, a la vez, el sentido
genuino del trabajo. La verdadera
conciliación no depende –sólo– de las
leyes del Estado, sino
fundamentalmente de que se
concilien marido y mujer. Porque
ellos son los verdaderos artífices del
hogar. Son libres para trabajar fuera
de casa y tener hijos, optando por
recuperar el trabajo en el hogar.

Esto resolvería el dilema al que antes
nos referíamos.

Vendrá luego el intento por
transformar las leyes para que el
Estado facilite esa elección al servicio
de la familia, y conseguir una cultura
empresarial en esta línea. Pero
primero han de ser las propias
familias, los esposos, los que



reconquisten el sentido genuino del
trabajo como don de sí y servicio al
cónyuge y a los hijos. Habrá madres
que optarán por mantener una
actividad profesional fuera de casa y
otras por dedicarse plenamente al
hogar, siendo las dos igualmente
legítimas y, además, sabiendo que el
trabajo es servicio y no fin en sí
mismo.

El hogar, primer paso para superar
la crisis de la sociedad

Forjado así, el hogar se convertirá en
punto de encuentro de las dos
realidades: familia y trabajo. El
hogar como ámbito del don de sí y
del amor de los esposos, y por lo
tanto de la verdadera conciliación; y
como tarea común que compete a
todos los miembros de la familia. La
casa no es sólo cobijo para descansar
y volver al trabajo, sino el lugar del
amor sacrificado, la escuela de
virtudes, y la mejor respuesta al



mandato de “creced, multiplicaos y
dominad la tierra”.

Sin salir de las cuatro paredes del
hogar se puede transformar el
mundo: “me atrevo a afirmar que, en
una buena parte, la triste crisis que
padece ahora la sociedad hunde sus
raíces en el descuido del hogar”[5].

Si el centro del hogar es el amor de
los esposos que transmite vida y se
irradia a los hijos, sus ejes son el
lecho conyugal y la mesa, entendida
ésta como espacio de convivencia
entre padres e hijos y entre
hermanos, ámbito de acción de
gracias a Dios y de diálogo. Es
significativo que los ataques más
duros que está sufriendo la familia se
producen ahí: en el primer caso,
desde el hedonismo y la ideología de
género, que separan los aspectos
unitivo y procreativo del acto
conyugal; y en el segundo, a través
del ruido generado por el mal uso de



la televisión, internet y otras
tecnologías que tienden a aislar a los
adolescentes, impidiendo su apertura
a los demás.

No es casual que una de las primeras
medidas que adoptaron algunos
regímenes totalitarios fuera prohibir
la fabricación de mesas altas, y
promover el uso de mesitas bajas o
individuales; con ello resultaba muy
difícil la reunión familiar en torno a
la comida o la cena. En la actualidad,
el abuso de la televisión y de la
tecnología –unido a otros factores
como el trabajo o las largas
distancias– están produciendo un
efecto parecido en el seno de las
familias.

La importancia de la mesa: acción
de gracias, diálogo, convivencia

Devolver su categoría a la mesa es
una forma de recuperar el ambiente
de hogar. En la mesa confluyen los
dos elementos del doble mandato del



Génesis: la familia, padres e hijos
–“creced y multiplicaos”–, y el fruto
del trabajo –“dominad la tierra”–. La
mesa brinda la ocasión de agradecer
al Creador el don de la vida y de los
dones de la tierra: es diálogo con
Dios, también a través de la
materialidad de los alimentos que
recibimos de su bondad; y tiene una
decisiva función educativa y
comunicativa: los hijos se nutren de
la comida, y también de la palabra,
de la conversación, del debate de
ideas, y hasta de los roces y
discusiones, que contribuyen a forjar
su carácter.

De ahí la importancia de dedicar un
tiempo diario y específico a la mesa.
Si no es posible desayunar o
almorzar juntos, al menos conviene
reservar la cena para propiciar ese
espacio de diálogo y convivencia.

Un espacio que se prepara con
tiempo e ilusión; que se construye



con renuncia y sacrificio; que se
inicia con la bendición de los
alimentos[6], y que gira en torno a
una conversación. Es una ocasión de
oro para que los padres eduquen no
con discursos, sino con gestos
menudos, detalles aparentemente
insignificantes; y para que los
hermanos aprendan a entenderse,
colaborar, renunciar… Tiempos y
lugares compartidos que formarán
su identidad, recuerdos imborrables
que les marcarán indeleblemente.

Una ilusionante tarea que implica a
todos, ya que la oración, la acción de
gracias y el diálogo, más que la
comida, es lo que realmente alimenta
y sostiene a la familia.

Apostar por una cultura de la familia
supone “bajarse” del iceberg de
ideologías engañosas y recuperar el
sentido genuino del doble mandato
del Génesis. Y se puede conseguir
desde un perímetro tan modesto



como las cuatro paredes del hogar,
contorno paradójico porque siempre
es “más grande por dentro que por
fuera”, como lo describía Chesterton;
rescatando la comunicación, el amor
de los esposos, y la participación en
la mesa; dejando siempre un plato
más…, por si Dios quiere venir a
cenar esa noche.

Teresa Díez-Antoñanzas González y
Alfonso Basallo Fuentes

[1] J. Granados, Ninguna familia es
una isla, Burgos 2013.

[2] Gn 2,24.

[3] Gn 1,28.

[4] A.R. Hochschild, “When work
becomes home, and home becomes
work”, California Management
Review (1997), 79-97.



[5] J. Echevarría, Carta pastoral,
1-06-2015Carta pastoral, 1-06-2015.

[6] Cfr. Papa Francisco, Carta
Encíclica Laudato si’, n. 227.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/hacer-hogar-una-
tarea-comun-que-da-sentido-al-trab/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/es/document/carta-del-prelado-junio-de-2015-2/
https://opusdei.org/es/document/carta-del-prelado-junio-de-2015-2/
https://opusdei.org/es/document/carta-del-prelado-junio-de-2015-2/
https://opusdei.org/es/article/hacer-hogar-una-tarea-comun-que-da-sentido-al-trab/
https://opusdei.org/es/article/hacer-hogar-una-tarea-comun-que-da-sentido-al-trab/
https://opusdei.org/es/article/hacer-hogar-una-tarea-comun-que-da-sentido-al-trab/

	Corresponsabilidad. Hacer hogar: una tarea común que da sentido al trabajo

