
opusdei.org

Las Preces del Opus
Dei: la oración que
dio forma al espíritu
de la Obra

En este episodio de 'Fragmentos
de Historia' descubrimos el
origen y la evolución de las
Preces del Opus Dei,
compuestas por san Josemaría
en 1930 y consideradas por él
como el “primer acto oficial” de
la Obra. El sacerdote y liturgista
Juan Rego Bárcena explica
cómo esta oración común
expresa la unidad,
universalidad y espíritu de
servicio que caracterizan al
Opus Dei, y cómo ha ido



creciendo hasta su forma
definitiva en 2002.

23/10/2025

En este episodio de 'Fragmentos de
Historia' transcribimos la entrevista
hecha a Juan Rego Bárcena,
sacerdote del Opus Dei y especialista
en liturgia, quien ha estudiado este
texto al que san Josemaría llamó el
“primer acto oficial” de la Obra.

Además es licenciado en Historia del
Arte por la Universidad Complutense
de Madrid y más tarde profundizó en
teología y liturgia en distintas
universidades de España e Italia,
donde obtuvo el doctorado en
Sagrada Liturgia. Actualmente dirige
el Instituto de Liturgia de la
Universidad de la Santa Cruz en
Roma, donde enseña sobre teología y
estética litúrgica, y participa en

https://docenti.pusc.it/homepage/getCurriculum?id=40
https://www.isje.org/es/vol-16-2022-las-preces-del-opus-dei-comentario-historico-teologico/


iniciativas que fomentan el diálogo
entre artistas y teólogos.

Las Preces del Opus Dei: comentario
histórico-teológico, por Juan Rego.
Artículo publicado en la revista
Studia et Documenta.

Usted ha realizado una
investigación histórica y teológica
sobre las Preces del Opus Dei.
¿Podría comenzar explicando qué
son?

Las Preces del Opus Dei son una
oración que rezan todos los fieles de
la Obra. El término preces proviene
del latín y fue adaptado por los
cristianos con una variedad de
significados: petición oficial, oración
de intercesión, súplica. En sentido

https://www.isje.org/setd/2022/SetD-16-2022-09-REGO.pdf
https://www.isje.org/setd/2022/SetD-16-2022-09-REGO.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/las-preces-del-opus-dei/


eclesiástico significa súplica, oración,
petición.

Quizá lo que hace especial a las
Preces es que no se trata de una
oración individual de san Josemaría
ni de un miembro en particular, sino
que busca ser compartida por toda la
Obra, expresando un sentido de
universalidad y unidad.

¿Existe alguna explicación sobre
cómo san Josemaría compuso las
Preces del Opus Dei? ¿Qué
contexto histórico acompañó su
creación?

San Josemaría no dejó una
explicación escrita sobre cómo
redactó las Preces, quién le ayudó o
en qué textos se inspiró
concretamente. Sin embargo, la
primera referencia que tenemos
sobre ellas corresponde a un apunte
personal de san Josemaría fechado el
10 de diciembre de 1930, donde
escribió:



«Estos días estamos sacando copias
de las Preces ab Operis Dei sociis
recitandæ. Las aprobó mi confesor.
Se ve que el Señor, porque así ha de
ser en la entraña su Obra, ha querido
que comience por la oración. Orar va
a ser el primer acto oficial de los
sujetos de la O. de D. Por ahora la
labor es personal: sólo nos reunimos
para hacer la oración».

Para entender mejor este escrito, es
importante recordar que el 2 de
octubre de 1928, san Josemaría
recibió de Dios una luz fundacional
sobre la Obra. A partir de ese
momento, comenzó a trabajar con la
certeza de que aquello que había
visto debía tomar forma.

Entre octubre de 1928, momento
fundacional, y diciembre de 1930,
fecha en que tenemos la primera
referencia a las Preces, ocurrieron
tres eventos clave que nos permiten
comprender el proceso de

https://opusdei.org/es-es/article/2-de-octubre-1928/
https://opusdei.org/es-es/article/2-de-octubre-1928/


composición y publicación de las
Preces.

El primer hecho fue en noviembre de
1929, cuando san Josemaría recibió
nuevas inspiraciones sobre las
características del carisma de la
Obra. Durante diferentes momentos
de los primeros años de la Obra, san
Josemaría se interesó por
instituciones y apostolados dentro y
fuera de España, buscando algo
similar a lo que Dios le pedía fundar.

Un segundo hecho importante
ocurrió el 14 de febrero de 1930,
cuando entendió que en el Opus Dei
había también mujeres, lo que
consolidó su misión fundacional.

Por último, después de febrero de
1930, san Josemaría comprendió la
necesidad de concentrarse
plenamente en la nueva fundación.
Para ello decidió reducir su labor
pastoral en el Patronato de Enfermos
y buscar ayuda de un nuevo

https://opusdei.org/es-es/article/4-el-patronato-de-enfermos/


confesor, el P. Valentín María
Sánchez Ruiz S.J. Tras una
conversación con él a finales de julio
de 1930, Escrivá entendió que la
institución se llamaría la Obra de
Dios, cuya traducción latina, Opus
Dei, quedó fijada pocos meses
después en el texto de las Preces.

 Enlaces relacionados:
“Fragmentos de historia, un
podcast sobre el Opus Dei y la vida
de san Josemaría” / Centro de
Estudios Josemaría Escrivá

¿Cómo describiría entonces la
evolución histórica de las Preces
desde su creación hasta la
redacción definitiva?

https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://opusdei.org/es-es/article/podcast-historia-opusdei/
https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva
https://www.unav.edu/web/centro-de-estudios-josemaria-escriva


Las Preces de 1930 eran bastante
reducidas respecto a las actuales.
Como ocurre a menudo en la Iglesia,
muchas oraciones y prácticas
litúrgicas nacen y se enriquecen con
el tiempo. Eso mismo sucedió con las
Preces de la Obra, que nacieron a
finales del año 1930 y fueron
desarrollándose a medida que el
Opus Dei fue creciendo. Para no
entrar en demasiados detalles, daré
algunos ejemplos que ilustran esta
idea.

En la primera versión de las Preces,
san Josemaría no incluyó una
oración por los fieles difuntos,
simplemente porque todavía no
había fallecido ningún miembro de
la Obra. Sin embargo, para 1933
habían muerto tres personas: María
Ignacia García Escobar, una de las
primeras mujeres del Opus Dei; José
María Somoano Berdasco y Luis
Gordon Picazo. Fue entonces cuando
san Josemaría vio la necesidad de



añadir una oración por los miembros
fallecidos del Opus Dei.

Otro cambio significativo fue la
inclusión de la oración Oremus pro
Patre, que originalmente no estaba.
Esta petición se incorporó el 14 de
febrero de 1938, durante la Guerra
Civil Española. San Josemaría había
escrito el 9 de enero de ese año desde
Burgos: «Hace tiempo, se hacía sentir
la necesidad de incluir una petición 
Pro Patre, en la oración oficial de la
Obra». En ese momento, san
Josemaría era consciente del peligro
que corría, y sabía lo importante que
era rezar para que la Obra no se
quedará sin su fundador. Esta
oración refleja, además, cómo san
Josemaría fue madurando su propia
paternidad dentro de la Obra.

Del mismo modo, en 1930 las Preces
no incluían una oración específica
por los obispos de las diócesis. Esta
se incorporó más tarde, en un



contexto de crecimiento de la Obra
por distintas ciudades que hizo
surgir la necesidad de estar unidos
afectiva y espiritualmente con los
obispos.

Finalmente, tras el fallecimiento de
san Josemaría en 1975, el Congreso
General electivo de ese año debatió
sobre su mención en las Preces. Su
sucesor, Álvaro del Portillo, propuso
modificar la intercesión Oremus et
pro frátribus nostris Operis Dei del
siguiente modo: Oremus pro
Conditore nostro et pro fratribus
nostris Operis Dei vivis atque
defunctis. Sin embargo, don Álvaro
previó que en un futuro se le
incluyera en las Preces con una
referencia explícita al Fundador. 

Con el anuncio de la beatificación de
Escrivá, Álvaro del Portillo pidió a
todos los fieles del Opus Dei que
enviaran sugerencias para componer
la oración al beato Josemaría que



habría de incluirse en las Preces. En
los meses siguientes, llegaron
centenares de propuestas, y se
redactó una oración invocando la
intercesión del Fundador. 

Con su canonización, en octubre de
2002, la invocación adquirió su
forma actual. Desde entonces, la
estructura de las Preces no ha tenido
nuevas modificaciones. Aunque no
han faltado propuestas para incluir
invocaciones al beato Álvaro o a la
beata Guadalupe, es bueno recordar
que en el mismo Congreso General
de 1975 se estableció que en el futuro
no se incluirían otros santos o beatos,
a no ser, eventualmente, la del
Fundador. Por este motivo podemos
considerar el texto actual como
definitivo.

¿Qué significado tiene la palabra 
Serviam! dentro del contexto de
las Preces?



La elección de Serviam! (¡Yo serviré!)
es profundamente simbólica. Es el
único verbo en singular en las
Preces, mientras que todos los demás
verbos se expresan en plural, en
sintonía con la tradición de la
oración pública de la Iglesia, que es
comunitaria. Este contraste subraya
la necesidad de conocer la propia
identidad y los propios límites antes
de unirse al "nosotros" colectivo de la
oración. Uno no puede darse en una
relación si no tiene un cierto
conocimiento de quién es, cuál es el
sentido de su vida y de la
responsabilidad que tiene.

En las rúbricas de las Preces de 1930
el Serviam! inicial se decía In terra se
abjiciens, osculato pavimento, dicit:
Serviam! (Echándose a tierra,
besando el suelo, dice: Serviam!). En
la práctica actual, este gesto se ha
adaptado a una inclinación
profunda, a menudo hasta casi tocar
el suelo con la cabeza, como signo



externo de humildad y entrega total
al servicio de Dios.

Desde una perspectiva bíblica, 
Serviam! contrasta con el non
serviam de Israel recogido en
Jeremías 2,20. El contexto de este
versículo es el primer discurso del
profeta en el que el Dios denuncia la
infidelidad de su pueblo. La
acusación no es sólo de ingratitud,
sino también de irracionalidad, pues
el pueblo ha renunciado a las fuentes
de agua viva para construirse
cisternas resquebrajadas.

Este imaginario, que refleja la
experiencia de Israel en el desierto,
lo volvemos a encontrar en el
episodio de las tentaciones de Cristo,
que son un compendio de la historia
de las tentaciones de Israel. Ante la
propuesta «te daré todas estas cosas
si postrándote me adoras», Jesús
responde: «¡Vete, Satanás! Porque
escrito está: “Al Señor tu Dios



adorarás, y solo a Él servirás”» (Mt
4,9-10).

San Josemaría retomó esta oposición
y reconoció en el Serviam! y en el
gesto simbólico del contacto con la
“tierra” la esencia de la vocación del
Opus Dei: una afirmación de servicio
que se concreta en el trabajo
cotidiano de cada persona. En el 
Serviam! de las Preces se manifiestan
el reconocimiento del vínculo
originario con Dios, la promesa de la
verdadera libertad, la aceptación de
la alianza y la posibilidad de
transformar toda la vida en un acto
de culto filial.

¿Qué sentido tiene el uso del latín
en las Preces de san Josemaría?

San Josemaría utilizó el latín en las
Preces dentro del contexto
eclesiástico español de inicios del
siglo XX, donde el rito romano era
considerado prácticamente el rito
oficial de toda la Iglesia, y el latín era



su lengua oficial. Aunque hoy
reconocemos una mayor diversidad
de ritos y lenguas en la liturgia de la
Iglesia, que no se reduce al rito
romano, en aquel momento el uso
del latín tenía un claro simbolismo
de universalidad y unidad.

Al emplear el latín, san Josemaría
buscaba desvincular las Preces de
una cultura concreta, proyectándolas
hacia una dimensión universal. Este
gesto permitía que personas de
distintas culturas encontraran en las
Preces una forma común de oración.
Más allá de la lengua en sí, el latín
era un medio para expresar un signo
de comunión y cohesión.

¿Qué papel juegan las Preces en la
vida diaria de los fieles de la Obra?

En primer lugar, es importante
recordar la intención inicial de san
Josemaría: el Opus Dei debía
comenzar y sostenerse en la oración.
Este énfasis refleja que en la entraña



del Opus Dei está la oración como
fundamento de su espíritu y misión.

Rezar las Preces recuerda a cada fiel
su vocación: transformar toda su
vida en oración, vivir cada momento
en diálogo con Dios.

En segundo lugar, es significativo
que san Josemaría, al establecer las
Preces, no haya optado por textos
creados personalmente, fruto de su
oración o meditación, aunque bien
podría haberlo hecho. 

En cambio, eligió inspirarse en textos
de la oración pública de la Iglesia.
Esto subraya que la oración de los
fieles del Opus Dei no se limita a una
relación inmediata y personal con
Dios, sino que se vive siempre en el
contexto de la Iglesia como
comunidad, como Pueblo de Dios.
Así, la oración del Opus Dei refleja su
identidad misma: ser una familia
dentro de la gran familia de la
Iglesia.



Finalmente, la estructura de las
Preces, dividida en invocaciones y
peticiones, recuerda a los fieles
aspectos esenciales de su vida
espiritual. A lo largo de estas
oraciones, san Josemaría desglosa los
temas fundamentales de la
espiritualidad del Opus Dei.

¿Nos podría explicar cuál es esa
estructura de las Preces?

Cada parte de las Preces tiene una
riqueza de contenido espiritual.
Podríamos subrayar que la primera
parte está destinada principalmente
a las invocaciones, es decir, una serie
de oraciones breves en las que nos
dirigimos a figuras clave de la
espiritualidad del Opus Dei.

La primera invocación, lógicamente,
se dirige a la Santísima Trinidad. Es
interesante observar que, a
diferencia del resto de fórmulas, la
invocación a la Trinidad es un acto
de gratitud, sin petición alguna. San



Josemaría insistía en la importancia
de comenzar con un reconocimiento
de la bondad de Dios y de nuestra
pequeñez. Este agradecimiento,
decía, abre el corazón para recibir
los dones del Señor. En 1971 san
Josemaría comentaba:

«Os aconsejo que llevéis una vida de
acción de gracias. Mirad, todo lo que
tenemos –poco o mucho– se lo
debemos al Señor. No hay nada
bueno que provenga de nosotros. Si
alguna vez os llenáis de soberbia,
dirigid la vista a lo alto y veréis que,
si algo noble y limpio hay en
vosotros, se lo debéis a Dios. [...] ¡Qué
bonito es lo que decimos cada día en
las Preces! Podéis emplearlo como
jaculatoria: gratias tibi, Deus, gratias
tibi!».

La segunda invocación es a Cristo, la
más desarrollada en las Preces, lo
que subraya su centralidad en la
espiritualidad del Opus Dei.



Siguiendo el orden tradicional de las
letanías, la Virgen ocupa el primer
lugar entre los santos, con dos títulos:
Mediadora y Madre de Dios. 

Inmediatamente después, se invoca
la intercesión de san José, de los
ángeles custodios –en cuya fiesta
nació el Opus Dei– y de san
Josemaría. Esta última, como
mencioné anteriormente, fue
añadida en 1992, con su
beatificación, y quedó definida tras
su canonización.

La segunda parte de las Preces se
dedica a las intercesiones. En esta
sección, dejamos de pedir por
nosotros mismos y comenzamos a
rezar por los demás. Este cambio
refleja una dimensión fundamental
del sacerdocio común, que consiste
en actualizar la intercesión de Cristo
por los demás. 

Al igual que en la liturgia de la misa,
donde la Iglesia ora por el Papa, por



la sociedad y por otras intenciones,
las Preces nos enseñan a rezar por
los demás. En este sentido, san
Josemaría nos recuerda que, aunque
podemos hacer muchas cosas por los
demás, lo fundamental que podemos
hacer es rezar por ellos.

Las intercesiones están organizadas
de forma que primero se pide por la
Iglesia: por el Papa, que es el
fundamento visible de la unidad de
toda la Iglesia; por los obispos, como
los fundamentos visibles de la
unidad en las diócesis; y, finalmente,
por la unidad de la Iglesia misma.
Esta petición se fundamenta en la
oración de Jesús en el capítulo 17 de
san Juan: «Que todos sean uno, como
Tú, Padre, en Mí, y Yo en Ti».

Después de orar por la Iglesia, las
intercesiones se extienden a los
benefactores. No sabemos si al
añadir el texto a las Preces en 1933
Escrivá pensaba exclusivamente en



el "nosotros" de los miembros del
Opus Dei, o si el añadido había sido
pensado como una prolongación de
la intercesión anterior por la Iglesia,
que sería lo más lógico desde el
punto de vista de cómo se ha
utilizado esta fórmula a lo largo de la
historia. Desde el punto de vista
textual, la ambigüedad no se puede
resolver. Lo más sensato sería no
excluir ninguna de las dos
posibilidades.

Una vez que se ha rezado por la
Iglesia en general, las Preces
continúan con oraciones específicas
por la unidad dentro del Opus Dei. Se
pide por el Padre y por los miembros
de la Obra vivos y difuntos.

En las oraciones finales, se expresa
confianza en la misericordia divina,
se pide conversión y fidelidad. El 
Gaudium cum pace, con el que
comienza esta última parte de las
Preces recoge y ratifica las oraciones



finales: la confianza en la
misericordia omnipotente de Dios
Padre, la conversión y la penitencia,
el don del Espíritu Santo y el gozo y
la paz de una vida que quiere ser fiel
hasta el final.

Por último, se recurre a la
intercesión de los patronos de los
apostolados de la Obra: los
arcángeles san Miguel, san Gabriel y
san Rafael, y los apóstoles san Pedro,
san Pablo y san Juan.

Si al momento de rezar las Preces
hay un sacerdote presente, imparte
la bendición con las palabras: “el
Señor esté en vuestros corazones y
en vuestros labios”. Se acaban las
Preces con un saludo que recuerda al
de los primeros cristianos: Pax, in
æternum. En este caso concreto tiene
la función de fórmula de despedida,
en el que se da un intercambio de
paz después de la oración común de
los fieles.



En definitiva, tal como he intentado
explicar, las Preces del Opus Dei,
concebidas por su fundador como el
«primer acto oficial» de los
miembros de la Obra, son una
oración común que articula el
carisma del Opus Dei con las formas
de oración eclesiales. Así, a través de
las voces de los orantes hace resonar
en un lugar y un tiempo determinado
los deseos y anhelos más profundos
de esta «partecica de la Iglesia», que
es el Opus Dei.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/fragmentos-de-
historia-podcast-preces-oracion-

espiritu/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/fragmentos-de-historia-podcast-preces-oracion-espiritu/
https://opusdei.org/es/article/fragmentos-de-historia-podcast-preces-oracion-espiritu/
https://opusdei.org/es/article/fragmentos-de-historia-podcast-preces-oracion-espiritu/
https://opusdei.org/es/article/fragmentos-de-historia-podcast-preces-oracion-espiritu/

	Las Preces del Opus Dei: la oración que dio forma al espíritu de la Obra

