
opusdei.org

El tiempo de una
presencia (VIII): Las
Fiestas del Señor
durante el tiempo
ordinario (II)

El Sagrado Corazón de Jesús, la
Transfiguración del Señor, la
Exaltación de la Santa Cruz y
Cristo Rey del Universo son las
fiestas litúrgicas que se
comentan en este texto.

21/11/2023



• El Sagrado Corazón de Jesús • La
Transfiguración del Señor • La
Exaltación de la Santa Cruz • Cristo
Rey del Universo

A través de las diversas
solemnidades del Señor que la
liturgia nos propone a lo largo del
año, podemos contemplar desde
distintos perfiles el inagotable
misterio de Dios, dejando que su luz
bañe nuestra existencia cristiana en
el mundo. En el centro del año
litúrgico se encuentra la Pascua que,
en cierto modo «se prolonga durante
tres meses -primero los cuarenta días
de la Cuaresma y luego los cincuenta
días del Tiempo pascual-», seguida de
«tres fiestas que tienen un carácter
“sintético”: la Santísima Trinidad, el
Corpus Christi y, por último, el
Sagrado Corazón de Jesús»[1]. Las
dos primeras conmemoraciones las



hemos tratado en el editorial
anterior: ahora contemplaremos la
solemnidad del Sagrado Corazón,
para seguir con la Transfiguración, la
Exaltación de la Santa Cruz y
concluir con la festividad de Cristo
Rey

El Sagrado Corazón de Jesús

El viernes siguiente al segundo
domingo después de Pentecostés, la
Iglesia dirige la mirada al costado
abierto de Cristo en la Cruz,
expresión del amor infinito de Dios
por los hombres y manantial del que
brotan sus sacramentos. La
contemplación de esta escena ha
alimentado la devoción de los
cristianos desde los primeros siglos,
pues ahí han encontrado una fuente
continua de paz y seguridad en las
dificultades. La mística cristiana nos
invita a abrirnos al Corazón del
Verbo Encarnado: «Que Cristo habite
en vuestros corazones por la fe, para



que, arraigados y fundamentados en
la caridad, podáis comprender con
todos los santos cuál es la anchura y
la longitud, la altura y la
profundidad; y conocer también el
amor de Cristo, que supera todo
conocimiento, para que os llenéis por
completo de toda la plenitud de
Dios»[2].

La piedad popular del bajo medioevo
desarrolló una veneración profunda
y expresiva de la Humanidad
Santísima de Cristo sufriente en la
Cruz. Se difundió así el culto a la
corona de espinas, los clavos, las
llagas... y al Corazón abierto, síntesis
de todos los padecimientos del
Salvador por amor a nosotros. Estas
formas de piedad dejaron su
impronta en la Iglesia, de modo que
en el siglo XVII nació la celebración
litúrgica de la solemnidad del
Sagrado Corazón. El 20 de octubre de
1672 un sacerdote normando, san
Juan Eudes, celebró por vez primera



una misa propia del Sagrado Corazón
y, a partir de 1673, se fueron
difundiendo por Europa las visiones
de santa Margarita María Alacoque
sobre la expansión de este culto.
Finalmente, Pío IX extendió
oficialmente a la Iglesia latina esta
fiesta.

La liturgia del día desarrolla los dos
pilares teológicos de la devoción: las
riquezas insondables del misterio de
amor desplegado en Cristo, y la
contemplación reparadora de su
corazón traspasado. Los recogen las
dos oraciones colecta que el Misal
Romano ofrece: «al celebrar la
solemnidad del Corazón de tu Hijo
unigénito, recordamos los beneficios
de su amor para con nosotros;
concédenos recibir de esta fuente
divina una inagotable abundancia de
gracia»; «en el Corazón de tu Hijo,
herido por nuestros pecados, has
depositado infinitos tesoros de
caridad; te pedimos que, al rendirle



el homenaje de nuestro amor, le
ofrezcamos una cumplida
reparación».

La consideración del abismo de
ternura del Señor por las almas es
también una invitación a conformar
el propio corazón al suyo, a unir al
afán reparador el deseo eficaz de
acercar más almas a Él: «Nos hemos
asomado un poco al fuego del Amor
de Dios; dejemos que su impulso
mueva nuestras vidas, sintamos la
ilusión de llevar el fuego divino de
un extremo a otro del mundo, de
darlo a conocer a quienes nos
rodean: para que también ellos
conozcan la paz de Cristo y, con ella,
encuentren la felicidad»[3].

La Transfiguración del Señor

La solemnidad de la Transfiguración
nace, probablemente, de la
conmemoración anual de la
dedicación de una basílica en honor
a este misterio que se levantó en el



Monte Tabor. En el siglo IX la fiesta
se introdujo en Occidente y más
tarde, durante los siglos XI y XII,
comenzó a celebrarse también en
Roma, en la basílica vaticana. Fue
incorporada al Calendario romano
por el Papa Calixto III (1457) en
agradecimiento por la victoria de las
tropas cristianas frente a los turcos
en la batalla de Belgrado, el 6 de
agosto de 1456.

En el Oriente cristiano la 
Transfiguración de nuestro Dios y
Salvador Jesucristo es una de las
solemnidades más grandes del año,
junto con la Pascua, la Navidad y la
Exaltación de la Santa Cruz. En ella
se expresa toda la teología de la
divinización mediante la gracia, de la
naturaleza humana que,
revistiéndose de Cristo, es iluminada
por el esplendor de la gloria de Dios.
Unidos a Jesús, señala el oficio de
lecturas del rito romano,
«brillaremos con nuestra mirada



espiritualizada, renovados en cierta
manera en los trazos de nuestra
alma, hechos conformes a su
imagen»[4]

Con Pedro, Santiago y Juan, en esta
fiesta se nos invita a poner a Jesús en
el centro de nuestra atención: «Éste
es mi Hijo, el Amado, en quien me he
complacido: escuchadle»[5]. Hemos
de oírlo, y dejar que su vida y
enseñanzas divinicen nuestra vida
ordinaria. Así rezaba san Josemaría:
«Señor nuestro, aquí nos tienes
dispuestos a escuchar cuanto quieras
decirnos. Háblanos; estamos atentos
a tu voz. Que tu conversación,
cayendo en nuestra alma, inflame
nuestra voluntad para que se lance
fervorosamente a obedecerte»[6].

Escuchar al Señor con la disposición
sincera de identificarse con Él nos
lleva a aceptar el sacrificio. Jesús se
transfigura «para quitar del corazón
de sus discípulos el escándalo de la



cruz»[7], para ayudarles a
sobrellevar los momentos oscuros de
su Pasión. Cruz y gloria están
íntimamente unidas. De hecho, se
fijó el 6 de agosto como fiesta de la
Transfiguración en relación a la
Exaltación de la Santa Cruz: entre
ambas celebraciones transcurren
cuarenta días que, en algunas
tradiciones, conforman como una
segunda cuaresma. Así, la Iglesia
bizantina vive este periodo como un
tiempo de ayuno y de contemplación
de la Cruz.

La Exaltación de la Santa Cruz

La fiesta de la Exaltación de la Santa
Cruz tiene su origen en la Iglesia de
Jerusalén. Desde mediados del siglo
IV celebraba el 13 de septiembre el
aniversario de la dedicación de la
basílica constantiniana levantada en
el Gólgota. Según el recuerdo de una
peregrina de la antigüedad llamada
Egeria, unos años antes, en esa



misma fecha, se había encontrado la
reliquia de la Cruz del Señor. El gesto
de la exaltación se realizaba el
segunda día de la octava de la
dedicación: en esa jornada,
testimonia un libro litúrgico de la
época, «se muestra solemnemente a
todo el pueblo cristiano la venerable
Cruz». Actualmente, el rito más
característico de esta fiesta en la
liturgia bizantina consiste en la
elevación que hace el sacerdote de la
Cruz por encima de todas las
cabezas, bendiciendo al pueblo y
dirigiéndose a los cuatro puntos
cardinales, mientras el coro canta
cien veces la letanía Kyrie eleison en
cada ostensión. Los fieles, después,
pasan a venerar la Cruz y reciben
una flor del conjunto que adorna el
lugar donde reposa. Es tal el realce
de esta solemnidad en el Oriente
cristiano, que es considerada como
una pascua otoñal.



En Roma, desde inicios del siglo VI, se
conmemoraba el 3 de mayo una
fiesta paralela: la Invención de la
Santa Cruz. A mediados del siglo VII,
en la basílica vaticana se adopta el
uso procedente de Jerusalén de
venerar un fragmento de la reliquia
de la Cruz (llamado lignum crucis) el
día 14 de septiembre. El Papa Sergio
(687-701) trasladó dicha costumbre a
la basílica laterana y la revistió de
especial solemnidad, de tal manera
que ya en el siglo VIII la fiesta se
extendió también por todo el
Occidente.

En la liturgia romana, el prefacio de
la Misa recuerda que si el árbol del
Paraíso fue el lugar de la caída del
hombre, el Señor ha previsto que la
Cruz sea el nuevo árbol salvador «ut
unde mors oriebátur, inde vita
resúrgeret… para que, de donde tuvo
origen la muerte, de allí surgiera la
vida»[8]. Las lecturas subrayan la
elevación de Cristo en el madero



como un anticipo de la elevación en
la gloria, y polo que atrae a todas las
criaturas: «cuando yo sea elevado
sobre la tierra atraeré a todo hacia
mí»[9] La Cruz es el lugar del triunfo
de Jesús, desde donde extiende su
reinado contando con nuestra
colaboración: «Cristo, Señor Nuestro,
fue crucificado y, desde la altura de
la Cruz, redimió al mundo,
restableciendo la paz entre Dios y los
hombres. Jesucristo recuerda a
todos: et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum (Jn
12, 32), si vosotros me colocáis en la
cumbre de todas las actividades de la
tierra, cumpliendo el deber de cada
momento, siendo mi testimonio en lo
que parece grande y en lo que parece
pequeño, omnia traham ad meipsum,
todo lo atraeré hacia mí. ¡Mi reino
entre vosotros será una
realidad!»[10].

San Josemaría llevaba siempre en el
cuello un relicario en forma de cruz



con un lignum crucis. Era una
manifestación de su devoción a la
Santa Cruz en el cumplimiento
amoroso del deber de cada jornada.
Existen innumerables gestos, incluso
pequeños, que también sirven para
expresar esta devoción en la vida
diaria; por ejemplo, al bendecir la
mesa y dar gracias hacemos la señal
de la cruz: «Ese momento de la
bendición, aunque sea muy breve,
nos recuerda nuestra dependencia
de Dios para la vida, fortalece
nuestro sentido de gratitud por los
dones de la creación, reconoce a
aquellos que con su trabajo
proporcionan estos bienes y refuerza
la solidaridad con los más
necesitados»[11].

Cristo Rey del Universo

La señoría de Cristo sobre el
universo se conmemora de diversos
modos en fiestas del año litúrgico
como la Epifanía, la Pascua, la



Ascensión. Con la solemnidad de
Cristo Rey, instituida en 1925 por el
Papa Pío XI en el contexto del avance
de la secularización en la sociedad, la
Iglesia nos quiere presentar con
mayor claridad aún la soberanía de
Jesucristo sobre toda la Creación,
incluida la historia humana.

El reino de Jesús es, como nos señala
la liturgia de la Misa, un Regnum
veritátis et vitae; regnum sanctitátis
et grátiae; regnum iustítiae, amóris et
pacis[12]: verdad, vida, santidad,
gracia, justicia, amor, paz. Son los
valores que anhela con más fuerza el
corazón humano, y a cuya
realización podemos contribuir los
cristianos. De modo especial, con las
obras de misericordia dirigidas a los
más pequeños, como se proclama en
el evangelio propio del ciclo A: «tuve
hambre y me disteis de comer; tuve
sed y me disteis de beber; era
peregrino y me acogisteis»[13].



Sin embargo, Jesús mismo nos
advierte: «Mi Reino no es de este
mundo»[14]. Su señorío se
manifestará en plenitud con su
segunda venida, gloriosa, cuando se
instauren los nuevos cielos y la
nueva tierra, y «toda criatura, libre
de la esclavitud del pecado, lo sirva y
alabe sin fin»[15] Ahora es el tiempo
de la esperanza, de trabajar por su
reinado, confiados en que la victoria
final es suya.

Jesús es el centro de la historia: no
solo la de la humanidad en su
totalidad, sino también la de cada
persona individualmente. Incluso
cuando parece que todo está perdido,
siempre cabe dirigirse al Señor,
como hizo el bueno ladrón, según
nos lo presenta el evangelio en el
ciclo C[16] Cuánta paz da el hecho de
que, a pesar de nuestro pasado, con
el arrepentimiento sincero podemos
entrar siempre en el Reino de Dios:
«Hoy todos podemos pensar en



nuestra historia, nuestro camino.
Cada uno de nosotros tiene su
historia; cada uno tiene también sus
equivocaciones, sus pecados, sus
momentos felices y sus momentos
tristes. En este día, nos vendrá bien
pensar en nuestra historia, y mirar a
Jesús, y desde el corazón repetirle a
menudo, pero con el corazón, en
silencio, cada uno de nosotros:
“Acuérdate de mí, Señor, ahora que
estás en tu Reino. Jesús, acuérdate de
mí, porque yo quiero ser bueno,
quiero ser buena, pero me falta la
fuerza, no puedo: soy pecador, soy
pecadora. Pero, acuérdate de mí,
Jesús. Tú puedes acordarte de mí
porque tú estás en el centro, tú estás
precisamente en tu Reino”»[17] Esa
petición de amor se plasma a lo largo
del tiempo litúrgico cuando
actualizamos en nuestra vida
cotidiana lo que se celebra en la
Misa. El Sagrado Corazón de Jesús, su
Transfiguración, la Exaltación de la
Santa Cruz y la solemnidad de Cristo



Rey no solo jalonan el año, sino que
llenan de contenido los días en que
se celebran.

José Luis Gutiérrez

[1] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Domini, 22-
V-2008.

[2] Ef 3, 17-19.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 170.

[4] Anastasio Sinaíta, Sermón en el
día de la Transfiguración del Señor
(Lectio altera del Oficio de lecturas de
la Liturgia de las Horas del 6 de
agosto).

[5] Mt 17, 5.

[6] San Josemaría, Santo Rosario,
cuarto misterio de luz.



[7] Misal Romano, Prefacio de la
Transfiguración del Señor.

[8] Misal Romano, Prefacio de la
Santa Cruz.

[9] Jn 12, 32.

[10] Es Cristo que pasa, n. 183.

[11] Francisco, Enc. Laudato si’, 24-
V-2015, n. 227.

[12] Misal Romano, Prefacio de
Nuestro Señor Jesucristo Rey del
Universo.

[13] Mt 25, 35.

[14] Jn 18, 36.

[15] Misal Romano, Oración colecta
de la Misa de Nuestro Señor
Jesucristo Rey del Universo.

[16] Cfr. Lc 23, 35-43.

[17] Francisco, Homilía, 24-XI-2013.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/fiestas-ano-
liturgico-tiempo-ordinario-2/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/es/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario-2/
https://opusdei.org/es/article/fiestas-ano-liturgico-tiempo-ordinario-2/

	El tiempo de una presencia (VIII): Las Fiestas del Señor durante el tiempo ordinario (II)

