
opusdei.org

«Escuchar con los
oídos del corazón»

El 29 de mayo, Solemnidad de la
Ascensión del Señor, se celebra
la Jornada Mundial de las
Comunicaciones Sociales, este
año bajo el lema «Escuchar con
los oídos del corazón».

28/05/2022

Queridos hermanos y hermanas:

El año pasado reflexionamos sobre la
necesidad de “ir y ver” para
descubrir la realidad y poder
contarla a partir de la experiencia de



los acontecimientos y del encuentro
con las personas. 

Siguiendo en esta línea, deseo ahora
centrar la atención sobre otro verbo,
“escuchar”, decisivo en la gramática
de la comunicación y condición para
un diálogo auténtico.

En efecto, estamos perdiendo la
capacidad de escuchar a quien
tenemos delante, sea en la trama
normal de las relaciones cotidianas,
sea en los debates sobre los temas
más importantes de la vida civil. Al
mismo tiempo, la escucha está
experimentando un nuevo e
importante desarrollo en el campo
comunicativo e informativo, a través
de las diversas ofertas de podcast y 
chat audio, lo que confirma que
escuchar sigue siendo esencial para
la comunicación humana.

A un ilustre médico, acostumbrado a
curar las heridas del alma, le
preguntaron cuál era la mayor



necesidad de los seres humanos.
Respondió: “El deseo ilimitado de ser
escuchados”. Es un deseo que a
menudo permanece escondido, pero
que interpela a todos los que están
llamados a ser educadores o
formadores, o que desempeñen un
papel de comunicador: los padres y
los profesores, los pastores y los
agentes de pastoral, los trabajadores
de la información y cuantos prestan
un servicio social o político.

Escuchar con los oídos del
corazón

En las páginas bíblicas aprendemos
que la escucha no sólo posee el
significado de una percepción
acústica, sino que está esencialmente
ligada a la relación dialógica entre
Dios y la humanidad. «Shema’ Israel -
Escucha, Israel» (Dt 6,4), el íncipit del
primer mandamiento de la Torah se
propone continuamente en la Biblia,
hasta tal punto que san Pablo afirma



que «la fe proviene de la
escucha» (Rm 10,17). 

Efectivamente, la iniciativa es de
Dios que nos habla, y nosotros
respondemos escuchándolo; pero
también esta escucha, en el fondo,
proviene de su gracia, como sucede
al recién nacido que responde a la
mirada y a la voz de la mamá y del
papá. De los cinco sentidos, parece
que el privilegiado por Dios es
precisamente el oído, quizá porque
es menos invasivo, más discreto que
la vista, y por tanto deja al ser
humano más libre.

La escucha corresponde al estilo
humilde de Dios. Es aquella acción
que permite a Dios revelarse como
Aquel que, hablando, crea al hombre
a su imagen, y, escuchando, lo
reconoce como su interlocutor. Dios
ama al hombre: por eso le dirige la
Palabra, por eso “inclina el oído”
para escucharlo.



El hombre, por el contrario, tiende a
huir de la relación, a volver la
espalda y “cerrar los oídos” para no
tener que escuchar. El negarse a
escuchar termina a menudo por
convertirse en agresividad hacia el
otro, como les sucedió a los oyentes
del diácono Esteban, quienes,
tapándose los oídos, se lanzaron
todos juntos contra él (cf. Hch 7,57).

Así, por una parte está Dios, que
siempre se revela comunicándose
gratuitamente; y por la otra, el
hombre, a quien se le pide que se
ponga a la escucha. El Señor llama
explícitamente al hombre a una
alianza de amor, para que pueda
llegar a ser plenamente lo que es:
imagen y semejanza de Dios en su
capacidad de escuchar, de acoger, de
dar espacio al otro. La escucha, en el
fondo, es una dimensión del amor.

Por eso Jesús pide a sus discípulos
que verifiquen la calidad de su



escucha: «Presten atención a la
forma en que escuchan» (Lc 8,18); los
exhorta de ese modo después de
haberles contado la parábola del
sembrador, dejando entender que no
basta escuchar, sino que hay que
hacerlo bien. Sólo da frutos de vida y
de salvación quien acoge la Palabra
con el corazón “bien dispuesto y
bueno” y la custodia fielmente (cf. Lc
8,15). 

Sólo prestando atención a quién
escuchamos, qué escuchamos y cómo
escuchamos podemos crecer en el
arte de comunicar, cuyo centro no es
una teoría o una técnica, sino la
«capacidad del corazón que hace
posible la proximidad» (Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 171).

Todos tenemos oídos, pero muchas
veces incluso quien tiene un oído
perfecto no consigue escuchar a los
demás. Existe realmente una sordera
interior peor que la sordera física. La

https://www.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#El_acompa%C3%B1amiento_personal_de_los_procesos_de_crecimiento


escucha, en efecto, no tiene que ver
solamente con el sentido del oído,
sino con toda la persona. La
verdadera sede de la escucha es el
corazón. 

El rey Salomón, a pesar de ser muy
joven, demostró sabiduría porque
pidió al Señor que le concediera «un
corazón capaz de escuchar» (1 Re
3,9). Y san Agustín invitaba a
escuchar con el corazón (corde
audire), a acoger las palabras no
exteriormente en los oídos, sino
espiritualmente en el corazón: «No
tengan el corazón en los oídos, sino
los oídos en el corazón» [1]. Y san
Francisco de Asís exhortaba a sus
hermanos a «inclinar el oído del
corazón» [2].

La primera escucha que hay que
redescubrir cuando se busca una
comunicación verdadera es la
escucha de sí mismo, de las propias
exigencias más verdaderas, aquellas



que están inscritas en lo íntimo de
toda persona. Y no podemos sino
escuchar lo que nos hace únicos en la
creación: el deseo de estar en
relación con los otros y con el Otro.
No estamos hechos para vivir como
átomos, sino juntos.

La escucha como condición
de la buena comunicación

Existe un uso del oído que no es
verdadera escucha, sino lo contrario:
el escuchar a escondidas. De hecho,
una tentación siempre presente y
que hoy, en el tiempo de las redes
sociales, parece haberse agudizado,
es la de escuchar a escondidas y
espiar, instrumentalizando a los
demás para nuestro interés. 

Por el contrario, lo que hace la
comunicación buena y plenamente
humana es precisamente la escucha
de quien tenemos delante, cara a
cara, la escucha del otro a quien nos



acercamos con apertura leal,
confiada y honesta.

Lamentablemente, la falta de
escucha, que experimentamos
muchas veces en la vida cotidiana, es
evidente también en la vida pública,
en la que, a menudo, en lugar de oír
al otro, lo que nos gusta es
escucharnos a nosotros mismos. Esto
es síntoma de que, más que la verdad
y el bien, se busca el consenso; más
que a la escucha, se está atento a la
audiencia. 

La buena comunicación, en cambio,
no trata de impresionar al público
con un comentario ingenioso dirigido
a ridiculizar al interlocutor, sino que
presta atención a las razones del otro
y trata de hacer que se comprenda la
complejidad de la realidad. Es triste
cuando, también en la Iglesia, se
forman bandos ideológicos, la
escucha desaparece y su lugar lo
ocupan contraposiciones estériles.



En realidad, en muchos de nuestros
diálogos no nos comunicamos en
absoluto. Estamos simplemente
esperando que el otro termine de
hablar para imponer nuestro punto
de vista. En estas situaciones, como
señala el filósofo Abraham Kaplan
[3], el diálogo es un “duálogo”, un
monólogo a dos voces. En la
verdadera comunicación, en cambio,
tanto el tú como el yo están “en
salida”, tienden el uno hacia el otro.

Escuchar es, por tanto, el primer e
indispensable ingrediente del diálogo
y de la buena comunicación. No se
comunica si antes no se ha
escuchado, y no se hace buen
periodismo sin la capacidad de
escuchar. Para ofrecer una
información sólida, equilibrada y
completa es necesario haber
escuchado durante largo tiempo.
Para contar un evento o describir
una realidad en un reportaje es
esencial haber sabido escuchar,



dispuestos también a cambiar de
idea, a modificar las propias
hipótesis de partida.

En efecto, solamente si se sale del
monólogo se puede llegar a esa
concordancia de voces que es
garantía de una verdadera
comunicación. Escuchar diversas
fuentes, “no conformarnos con lo
primero que encontramos” —como
enseñan los profesionales expertos—
asegura fiabilidad y seriedad a las
informaciones que transmitimos. 

Escuchar más voces, escucharse
mutuamente, también en la Iglesia,
entre hermanos y hermanas, nos
permite ejercitar el arte del
discernimiento, que aparece siempre
como la capacidad de orientarse en
medio de una sinfonía de voces.

Pero, ¿por qué afrontar el esfuerzo
que requiere la escucha? Un gran
diplomático de la Santa Sede, el
cardenal Agostino Casaroli, hablaba



del “martirio de la paciencia”,
necesario para escuchar y hacerse
escuchar en las negociaciones con los
interlocutores más difíciles, con el fin
de obtener el mayor bien posible en
condiciones de limitación de la
libertad. 

Pero también en situaciones menos
difíciles, la escucha requiere siempre
la virtud de la paciencia, junto con la
capacidad de dejarse sorprender por
la verdad — aunque sea tan sólo un
fragmento de la verdad— de la
persona que estamos escuchando.
Sólo el asombro permite el
conocimiento. 

Me refiero a la curiosidad infinita del
niño que mira el mundo que lo rodea
con los ojos muy abiertos. Escuchar
con esta disposición de ánimo —el
asombro del niño con la consciencia
de un adulto— es un
enriquecimiento, porque siempre
habrá alguna cosa, aunque sea



mínima, que puedo aprender del
otro y aplicar a mi vida.

La capacidad de escuchar a la
sociedad es sumamente preciosa en
este tiempo herido por la larga
pandemia. Mucha desconfianza
acumulada precedentemente hacia la
“información oficial” ha causado una
“infodemia”, dentro de la cual es
cada vez más difícil hacer creíble y
transparente el mundo de la
información. Es preciso disponer el
oído y escuchar en profundidad,
especialmente el malestar social
acrecentado por la disminución o el
cese de muchas actividades
económicas.

También la realidad de las
migraciones forzadas es un problema
complejo, y nadie tiene la receta lista
para resolverlo. Repito que, para
vencer los prejuicios sobre los
migrantes y ablandar la dureza de
nuestros corazones, sería necesario



tratar de escuchar sus historias, dar
un nombre y una historia a cada uno
de ellos. Muchos buenos periodistas
ya lo hacen. Y muchos otros lo harían
si pudieran. ¡Alentémoslos!
¡Escuchemos estas historias!
Después, cada uno será libre de
sostener las políticas migratorias que
considere más adecuadas para su
país. Pero, en cualquier caso, ante
nuestros ojos ya no tendremos
números o invasores peligrosos, sino
rostros e historias de personas
concretas, miradas, esperanzas,
sufrimientos de hombres y mujeres
que hay que escuchar.

Escucharse en la Iglesia

También en la Iglesia hay mucha
necesidad de escuchar y de
escucharnos. Es el don más precioso
y generativo que podemos
ofrecernos los unos a los otros.
Nosotros los cristianos olvidamos
que el servicio de la escucha nos ha



sido confiado por Aquel que es el
oyente por excelencia, a cuya obra
estamos llamados a participar.
«Debemos escuchar con los oídos de
Dios para poder hablar con la
palabra de Dios» [4]. 

El teólogo protestante Dietrich
Bonhoeffer nos recuerda de este
modo que el primer servicio que se
debe prestar a los demás en la
comunión consiste en escucharlos.
Quien no sabe escuchar al hermano,
pronto será incapaz de escuchar a
Dios [5].

En la acción pastoral, la obra más
importante es “el apostolado del
oído”. Escuchar antes de hablar,
como exhorta el apóstol Santiago:
«Cada uno debe estar pronto a
escuchar, pero ser lento para
hablar» (1,19). Dar gratuitamente un
poco del propio tiempo para
escuchar a las personas es el primer
gesto de caridad.



Hace poco ha comenzado un proceso
sinodal. Oremos para que sea una
gran ocasión de escucha recíproca.
La comunión no es el resultado de
estrategias y programas, sino que se
edifica en la escucha recíproca entre
hermanos y hermanas. 

Como en un coro, la unidad no
requiere uniformidad, monotonía,
sino pluralidad y variedad de voces,
polifonía. Al mismo tiempo, cada voz
del coro canta escuchando las otras
voces y en relación a la armonía del
conjunto. Esta armonía ha sido
ideada por el compositor, pero su
realización depende de la sinfonía de
todas y cada una de las voces.

Conscientes de participar en una
comunión que nos precede y nos
incluye, podemos redescubrir una
Iglesia sinfónica, en la que cada uno
puede cantar con su propia voz
acogiendo las de los demás como un
don, para manifestar la armonía del



conjunto que el Espíritu Santo
compone.

Roma, San Juan de Letrán, 24 de enero
de 2022, Memoria de san Francisco de
Sales.

Francisco

[1] «Nolite habere cor in auribus, sed
aures in corde» ( Sermo 380, 1: Nuova
Biblioteca Agostiniana 34, 568).

[2] Carta a toda la Orden: Fuentes
Franciscanas, 216.

[3] Cf. The life of dialogue, en J. D.
Roslansky ed., Communication. A
discussion at the Nobel Conference,
North-Holland Publishing Company –
Amsterdam 1969, 89-108.

[4] D. Bonhoeffer, Vida en comunidad,
Sígueme, Salamanca 2003, 92.



[5] Cf. ibíd., 90-91.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/escuchar-jornada-
comunicaciones-2022/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/escuchar-jornada-comunicaciones-2022/
https://opusdei.org/es/article/escuchar-jornada-comunicaciones-2022/
https://opusdei.org/es/article/escuchar-jornada-comunicaciones-2022/

	«Escuchar con los oídos del corazón»
	Escuchar con los oídos del corazón
	La escucha como condición de la buena comunicación
	Escucharse en la Iglesia


