
opusdei.org

Entrevista con
monseñor Javier
Echevarría

El prelado del Opus Dei
comenta en una entrevista
publicada por la revista
Pensamiento y Cultura algunos
temas relacionados con el
pluralismo cultural, la paz y el
papel de la universidad en la
sociedad actual.

14/01/2002

La cultura de hoy es la cultura del
hombre de hoy, con sus avances



tecnológicos, sus facilidades de
comunicación, pero también sus
problemas. ¿Cómo compartir
nuestra identidad y al mismo
tiempo construir nuestro futuro
con fe y razón como nos
recomienda Juan Pablo II? ¿Cómo
ser cristiano del siglo XXI?

El pluralismo cultural no constituye
un problema para los cristianos, sino
una realidad con la que contamos,
como ciudadanos corrientes que
somos. El Papa nos ha impulsado
repetidamente a llevar a cabo la
nueva evangelización, también de la
cultura. No hay razón para el miedo.

En su carta Novo millennio ineunte
afirma que «en la situación de un
marcado pluralismo cultural y
religioso, tal como se va presentando
en la sociedad del nuevo milenio,
este diálogo es también importante
para proponer una firme base de
paz» (n. 55). Y ha dicho también



recientemente el Papa que la
globalización «no es, a priori, ni
buena ni mala. Será lo que la gente
haga de ella. Ningún sistema es un
fin de sí mismo, y es necesario
insistir en que la globalización, como
cualquier otro sistema, debe estar al
servicio de la persona humana, de la
solidaridad» (Discurso a la Academia
pontificia de ciencias sociales, 27-
IV-01, n. 2).

El verdadero problema es el
individualismo egoísta. El Papa
invita a cambiar esa tendencia. «Es la
hora de una nueva «imaginación de
la caridad que promueva no tanto y
no sólo la eficacia de las ayudas
prestadas, sino la capacidad de
hacerse cercanos y solidarios con
quien sufre» (Carta apostólica Novo
millennio ineunte, n. 50). En este
sentido, lo que puede y debe
fomentarse en el mundo actual —con
la ayuda de la ciencia, la tecnología,
las artes y la facilidad de



comunicación— es la globalización
de la caridad. Y no habrá solidaridad
global sin solidaridad personal.

Sabemos que Usted sigue muy de
cerca los acontecimientos sociales
que suceden en Colombia. Muchas
veces nos lo ha manifestado por
diferentes vías y se lo agradecemos
de todo corazón. La enorme
mayoría de los colombianos es
católica, sabemos que debemos
contribuir a configurar una
sociedad justa. ¿Qué nos sugeriría
para ayudar en la solución de los
graves conflictos que atraviesa el
país?

Sé que os duele esta situación y que
todos, de un modo u otro, estáis
sufriendo las consecuencias. Pero, al
mismo tiempo, puede haber, quizá
inconscientemente, algo de
resignación. Hay que evitar la
pasividad ante los problemas, hay
que buscar incansablemente



soluciones a los conflictos, con
esperanza y con sentido de
responsabilidad. Trabajando cada
uno donde le corresponde, desde el
lugar que ocupa en la sociedad,
pensando en lo que puede aportar
personalmente para construir la paz.
Porque la paz es como un río
caudaloso formado por multitud de
afluentes y manantiales: todos son
importantes.

Es necesario hacer un apostolado
muy grande en favor de la paz. Un
apostolado que es la suma de la
oración, la comprensión y la
colaboración de todos. En Roma, y
más aún los días que llevo aquí en
Colombia, sufro con vosotros. No es
solamente un problema de Colombia,
es un problema de todo el mundo.
Estoy pidiendo constantemente a
Nuestra Señora que nos consiga la
paz en esta tierra. La Iglesia
prelaticia del Opus Dei, en Roma,
tiene como título Santa María de la



Paz. Al fondo de la nave se encuentra
un candelabro votivo, con lámparas
encendidas a nuestra Madre del Cielo
para que nos consiga del Señor la paz
personal y la paz de toda la
humanidad. He decidido que una de
las velas de ese candelabro arda
permanentemente en petición por la
paz en Colombia. Os aconsejo acudir
también a la intercesión del Beato
Josemaría, gran amigo y promotor de
la paz, y que tanto quiere a vuestro
país. Yo desearía que mucha gente le
pidiera que nos ayude a conseguir la
paz en esta tierra estupenda.

¿Y cuál, considera Usted, debería
ser el papel de la Universidad de
La Sabana, y de la Universidad en
general, en esta sociedad
convulsionada?

Me viene a la memoria la respuesta
del Beato Josemaría a una pregunta
análoga, también en una entrevista.
Afirmaba que la Universidad no es



ajena a ningún problema humano.
La Universidad, decía, es el lugar
idóneo para adquirir la preparación
que permita luego contribuir a dar
solución a los grandes problemas
sociales y defender los derechos
fundamentales de la persona. Sin
olvidar que no hay una única
manera de afrontar las cuestiones
sociales: existen diversas propuestas
legítimas sobre las soluciones
concretas que se pueden aplicar en
cada caso. Para que la Universidad
cumpla su papel en la sociedad,
dentro del claustro universitario ha
de promoverse y respetarse esa
libertad.

Juan Pablo II decía hace años a un
grupo de universitarios que «la
Iglesia no tiene preparado un
proyecto de escuela universitaria ni
de sociedad, pero tiene un proyecto
de hombre, de un hombre nuevo
renacido por la gracia» (Homilía a los
universitarios , 5-VI-79). Por eso, la



Universidad ha de procurar que los
alumnos reciban una formación
integral, y también que comprendan
la grandeza de ese proyecto de
hombre nuevo renacido por la
gracia. Que lo entiendan de modo
vital, iniciando, si libremente lo
desean —debemos desearlo todos—,
su propio camino de renovación
espiritual, con la ayuda —siempre
necesaria— de los sacramentos.
Porque lo sabéis bien: ciencia y fe
caminan de la mano. La fe que
profesáis ilumina vuestro trabajo
intelectual. Y la ciencia que enseñáis
os ayuda a profundizar en la fe.

La sociedad actual se caracteriza
por su preocupación por la
imagen, por la apariencia, y la
verdad es considerada como algo
secundario y hasta como algo
inconveniente, anticuado. Se
acepta la realidad con un guiño del
ojo. No obstante, es obvio: sin la
verdad no podemos vivir la



coherencia de la vida. ¿Qué hacer
para cultivar la verdad y ser
coherentes?

Vosotros, como universitarios, tenéis
un compromiso con la búsqueda y
transmisión de la verdad. El cristiano
coherente no desea convivir con la
mentira, ni con la frivolidad. Por eso
los cristianos resultan incómodos
para un mundo de intereses, donde
cuentan sólo el poder, el dinero y los
símbolos de riqueza. Pero en este
mundo nuestro son también muchos
—en realidad, de un modo u otro,
todos— los que sienten "nostalgia" de
la verdad, de esa verdad hermosa y
limpia y clara: verdad esplendorosa,
podríamos llamarla, parafraseando
el título de una encíclica del Papa.

¿Quién no desea la compañía de un
amigo sincero, que dice la verdad y
no engaña ni es egoísta, que ayuda y
que corrige, si hace falta? "Decir la
verdad con caridad", es un lema



cristiano que sacia la sed de este
mundo nuestro.

Su libro Itinerarios de vida
cristiana, recién publicado, ha
tenido un notable éxito de ventas.
¿A qué atribuye este hecho, en una
sociedad como la actual, a veces
aparentemente tan lejana de los
ideales? ¿Qué aspectos especiales
quisiera Usted destacar en su
contenido?

Las mujeres y los hombres de hoy
tienen hambre de Dios. El Papa lo ha
expresado bellamente, diciendo que
estamos comenzando una nueva
primavera cristiana. Acabamos de
celebrar el gran Jubileo del año 2000,
un año de acción de gracias por la
Encarnación del Hijo de Dios. Porque
Jesucristo es, como siempre, la
novedad permanente hacia la que
apuntan nuestras metas, también las
del siglo XXI, que se resumen en
llenar de sentido cristiano la vida



ordinaria. Ése es el núcleo del
mensaje del Beato Josemaría. El libro
Itinerarios de vida cristiana, está
escrito precisamente a partir de mi
experiencia personal de vida
ordinaria junto al fundador del Opus
Dei, entre 1950 y 1975: venticinco
años viendo al Beato Josemaría
buscar, tratar y amar a Jesucristo.
Con este libro he querido contribuir
al redescubrimiento del rostro de
Cristo, al que nos ha encaminado
Juan Pablo II durante el Jubileo.

Extracto // revista Pensamiento
y Cultura (Universidad de la
Sabana, Colombia)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/entrevista-con-
monsenor-javier-echevarria/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/entrevista-con-monsenor-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es/article/entrevista-con-monsenor-javier-echevarria/
https://opusdei.org/es/article/entrevista-con-monsenor-javier-echevarria/

	Entrevista con monseñor Javier Echevarría

