
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (I): en la
alegre esperanza de
Cristo. La fe en el
Amor de Dios

Dejarnos tocar por el amor de
Dios, dejarnos mirar por Cristo:
la esperanza nos abre un
mundo, porque se basa en lo
que Dios quiere hacer en
nosotros.

01/03/2018



Escucha la presentación del libro 
«Para mí vivir es Cristo»

Escucha el artículo «En la alegre
esperanza de Cristo»

Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

¿Qué hace valiosa la vida? ¿Qué hace
valiosa mi vida? En el mundo actual,
la respuesta a esta pregunta gira a
menudo alrededor de dos polos: el
éxito que uno es capaz de alcanzar, y
la opinión que los demás tienen de
él. No se trata, desde luego, de
cuestiones banales: la opinión ajena
tiene consecuencias en la vida
familiar, social, profesional; y el éxito
es la expectativa lógica de lo que

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


emprendemos: nadie se pone a hacer
algo con el objetivo de fracasar. Sin
embargo, de hecho a veces en la vida
hay pequeñas o no tan pequeñas
derrotas, o sucede que los demás se
forjan una opinión de nosotros en la
que quizá no nos reconocemos.

La experiencia del fracaso, del
desprestigio, o la conciencia de la
propia incapacidad –ya no solo en el
mundo laboral, sino incluso en el
empeño por vivir una vida cristiana–
pueden llevarle a uno al desánimo, al
desaliento y, en último término, a la
desesperanza. En la actualidad es
más fuerte que en otras épocas la
presión por tener éxito a distintos
niveles, por ser alguien, o al menos
por poderse decir que uno es
alguien. Y, en realidad, más que en lo
que uno es –hijo, madre, hermano,
abuela–, los focos están puestos en lo
que uno es capaz de hacer. Por eso se
es hoy más vulnerable a los distintos
tipos de derrotas que suele traer



consigo la vida: reveses que antes se
resolvían o se sobrellevaban con
entereza, hoy causan con frecuencia
una tristeza o frustración de fondo,
desde edades muy tempranas. En un
mundo con tantas expectativas y
desengaños ¿es posible aún vivir,
como proponía san Pablo, «alegres
en la esperanza» (Rm 12,12)?

En su carta de febrero, el Prelado del
Opus Dei dirige la mirada hacia la
única respuesta verdaderamente
lúcida a esta pregunta; una respuesta
que se alza con un sí decidido: «haz,
Señor, que desde la fe en tu Amor
vivamos cada día con un amor
siempre nuevo, en una alegre
esperanza»[1]. Aunque a veces la
desesperanza pueda parecer menos
ingenua, lo es solo al coste de cerrar
los ojos al Amor de Dios y su
permanente cercanía. Lo recordaba
el Papa Francisco en una de sus
catequesis sobre la esperanza: «La
esperanza cristiana es sólida. Por eso



no decepciona (…). No está fundada
sobre lo que nosotros podemos hacer
o ser, y tampoco sobre lo que
nosotros podemos creer. Su
fundamento, es decir el fundamento
de la esperanza cristiana, es lo más
fiel y seguro que existe: el amor que
Dios mismo nos tiene a cada uno de
nosotros. Es fácil decir: Dios nos
ama. Todos lo decimos. Pero (…) cada
uno de nosotros ¿es capaz de decir:
estoy seguro de que Dios me ama? No
es tan fácil decirlo. Pero es
verdad»[2].

La gran esperanza

En su predicación y en sus
conversaciones, san Josemaría ponía
muchas veces la mirada en la vida de
los primeros cristianos. La fe era
para ellos, antes que una doctrina a
aceptar o un modelo de vida a
realizar, el regalo de una vida nueva:
el don del Espíritu Santo, que había
sido derramado en sus almas tras la



resurrección de Cristo. Para los
primeros cristianos, la fe en Dios era
objeto de experiencia, y no solo de
adhesión intelectual: Dios era
Alguien realmente presente en su
corazón. San Pablo escribía a los
fieles de Éfeso, refiriéndose a su vida
antes de conocer el Evangelio:
«vivíais entonces sin Cristo, erais
ajenos a la ciudadanía de Israel,
extraños a las alianzas de la
promesa, sin esperanza y sin Dios en
el mundo» (Ef 2,11-12). Con la fe, en
cambio, habían recibido la
esperanza, una esperanza que «no
defrauda, porque el amor de Dios ha
sido derramado en nuestros
corazones por medio del Espíritu
Santo que se nos ha dado» (Rm 5,5).

A la vuelta de veinte siglos, Dios no
deja de llamarnos a esta «gran
esperanza», que relativiza todas las
demás esperanzas y decepciones.
«Nosotros necesitamos tener
esperanzas –más grandes o más



pequeñas–, que día a día nos
mantengan en camino. Pero sin la
gran esperanza, que ha de superar
todo lo demás, aquellas no bastan.
Esta gran esperanza sólo puede ser
Dios, que abraza el universo y que
nos puede proponer y dar lo que
nosotros por sí solos no podemos
alcanzar»[3].

Es bueno considerar si nos hemos 
acostumbrado a la realidad de un
Dios que salva –un Dios que viene a
llenarnos de esperanza–, hasta el
punto de no percibir a veces en ella
mucho más que una idea, sin fuerza
real sobre nuestra vida. La Cruz, que
parecía un gran fracaso a los ojos de
quienes esperaban en Jesús, se
convirtió con la Resurrección en el
triunfo más decisivo de la historia.
Decisivo, porque no se trata de un
éxito limitado a Jesús: con él
vencemos todos. «Esta es la victoria
que ha vencido al mundo: nuestra
fe» en el Resucitado (1 Jn 5,4). Los



discípulos de Emaús miraban al
pasado con nostalgia. «Nosotros
esperábamos», decían (Lc 24,21): no
sabían que Jesús caminaba con ellos,
que les abría un futuro apasionante,
a prueba de cualquier otro
desengaño. «Enciende tu fe. –No es
Cristo una figura que pasó. No es un
recuerdo que se pierde en la historia.
¡Vive!: Jesus Christus heri et hodie:
ipse et in sæcula! (…) ¡Jesucristo ayer
y hoy y siempre!»[4]

Dejarnos tocar por el Amor de Dios

San Pablo describía así la raíz de la
vida cristiana: «Con Cristo estoy
crucificado: vivo, pero ya no vivo yo,
sino que Cristo vive en mí. Y la vida
que vivo ahora en la carne la vivo en
la fe del Hijo de Dios, que me amó y
se entregó a sí mismo por mí» (Gal
2,19-20). Para el Apóstol, el
cristianismo consiste en primer lugar
en que Cristo ha muerto por
nosotros, ha resucitado y, desde el



Cielo, ha enviado a nuestros
corazones su Espíritu Santo, que nos
transforma y nos abre los ojos a una
vida nueva. «Quien ha sido tocado
por el amor empieza a intuir lo que
sería propiamente “vida”. Empieza a
intuir qué quiere decir la palabra
esperanza»[5]. Como a la samaritana,
María Magdalena, Nicodemo, Dimas,
los discípulos de Emaús, Jesús nos da
un modo nuevo de mirar: de
mirarnos a nosotros mismos, a los
demás, a Dios. Y solo desde esta
nueva mirada que nos da Dios
cobran sentido el esfuerzo por
mejorar y la lucha por imitarle:
tomados por sí mismos, serían
«empeño vano» (Qo 2,11).

Al morir en la Cruz «por nosotros los
hombres y por nuestra salvación»[6],
Cristo nos liberó de una vida de
relación con Dios centrada en
preceptos y límites negativos, y nos
liberó para una vida hecha de Amor:
«os habéis revestido del hombre



nuevo, que se renueva para lograr un
conocimiento pleno según la imagen
de su creador» (Col 3,10). Se trata,
pues, de conocer el Amor de Dios y de
dejarse tocar por Él, para retomar –
desde esa experiencia– el camino de
la santidad. Encontrar a Dios y
dejarnos transformar por Él es lo
esencial. El Prelado del Opus Dei lo
ha recordado, poco después de su
elección: «¿Cuáles son las
prioridades que el Señor nos
presenta en este momento histórico
del mundo, de la Iglesia y de la Obra?
La respuesta es clara: en primer
lugar, cuidar con delicadeza de
enamorados nuestra unión con Dios,
partiendo de la contemplación de
Jesucristo, rostro de la Misericordia
del Padre. El programa de san
Josemaría será siempre válido: “Que
busques a Cristo: Que encuentres a
Cristo: Que ames a Cristo”»[7]. La
unión con Dios nos permite vivir la
Vida que Él nos ofrece. Buscar el
rostro de Cristo, y dejarnos mirar por



Él es un camino espléndido para
ahondar en esa vida de Amor.

Dejarnos mirar por Cristo

Jesucristo es el rostro de la
Misericordia de Dios, porque en Él
Dios nos habla con un lenguaje a
nuestra medida: un lenguaje de
escala humana que viene al
encuentro de la sed de un amor fuera
de toda escala que Él mismo ha
puesto en cada uno de nosotros. «Y
tú (…) ¿has sentido alguna vez en ti
esta mirada de amor infinito que,
más allá de todos tus pecados,
limitaciones y fracasos, continúa
fiándose de ti y mirando tu
existencia con esperanza? ¿Eres
consciente del valor que tienes ante
Dios que por amor te ha dado todo?
Como nos enseña san Pablo, “la
prueba de que Dios nos ama es que
Cristo murió por nosotros cuando
todavía éramos pecadores” (Rm 5,8).



Pero ¿entendemos de verdad la
fuerza de estas palabras?»[8].

Para descubrir el rostro de Jesús es
necesario recorrer el camino de la
adoración y de la contemplación:
«¡Qué dulce es estar frente a un
crucifijo, o de rodillas delante del
Santísimo, y simplemente ser ante
sus ojos! ¡Cuánto bien nos hace dejar
que Él vuelva a tocar nuestra
existencia y nos lance a comunicar
su vida nueva!»[9]. Se trata, como
decía el Papa en otra ocasión, de
«mirar a Dios, pero sobre todo [de]
sentirse mirado por Él»[10]. Parece
sencillo: dejarse mirar, simplemente 
ser en la presencia de Dios… pero lo
cierto es que nos cuesta
terriblemente en un mundo
hiperactivo y saturado de estímulos
como el nuestro. Por eso es necesario
pedir a Dios el don de entrar en su
silencio y de dejarse mirar por Él:
convencerse, en definitiva, de que 
estar en su presencia es ya una



oración maravillosa y
tremendamente eficaz, aun cuando
no saquemos de ella ningún
propósito inmediato. La
contemplación del rostro de Cristo
tiene en sí misma un poder
transformador que no podemos
medir con nuestros criterios
humanos. «Pongo ante mí al Señor
sin cesar; con Él a mi derecha, no
vacilo. Por eso se alegra mi corazón,
se goza mi alma, hasta mi carne
descansa en la esperanza» (Sal 16,
8-9).

El rostro de Jesús es también el
rostro del Crucificado. Al constatar
nuestra debilidad, podríamos pensar,
con un rasero exclusivamente
humano, que le hemos
decepcionado: que no podemos
dirigirnos a Él, como si no hubiera
sucedido nada. Sin embargo, esos
reparos dibujan solo una caricatura
del Amor de Dios. «Hay una falsa
ascética que presenta al Señor en la



Cruz rabioso, rebelde. Un cuerpo
retorcido que parece amenazar a los
hombres: me habéis quebrantado,
pero yo arrojaré sobre vosotros mis
clavos, mi cruz y mis espinas. Esos no
conocen el espíritu de Cristo. Sufrió
todo lo que pudo –¡y por ser Dios,
podía tanto!–; pero amaba más de lo
que padecía... Y después de muerto,
consintió que una lanza abriera otra
llaga, para que tú y yo
encontrásemos refugio junto a su
Corazón amabilísimo»[11].

¡Qué bien comprendía san Josemaría
el Amor que irradia el rostro de
Jesús! Desde la Cruz, nos mira y nos
dice: «Te conozco perfectamente.
Antes de morir he podido ver todas
tus debilidades y bajezas, todas tus
caídas y traiciones… y conociéndote
tan bien, tal como eres, he juzgado
que vale la pena dar la vida por ti».
La de Cristo es una mirada amorosa, 
afirmativa, que ve el bien que hay en
nosotros –el bien que somos– y que



Él mismo nos concedió al llamarnos
a la vida. Un bien digno de Amor;
más aún, digno del Amor más grande
(cfr. Jn 3,16; 15,13).

Caminar con Cristo dejando huella
en el mundo

La mirada de Jesús nos ayudará a
reaccionar con esperanza ante las
caídas, los resbalones, la
mediocridad. Y no es simplemente
que seamos buenos tal como somos,
sino que Dios cuenta con cada uno de
nosotros para transformar el mundo
y llenarlo de su Amor. También esa
llamada está contenida en la mirada
amorosa de Cristo. «Me dirás, Padre,
pero yo soy muy limitado, soy
pecador, ¿qué puedo hacer? Cuando
el Señor nos llama no piensa en lo
que somos, en lo que éramos, en lo
que hemos hecho o de dejado de
hacer. Al contrario: Él, en ese
momento que nos llama, está
mirando todo lo que podríamos dar,



todo el amor que somos capaces de
contagiar. Su apuesta siempre es al
futuro, al mañana. Jesús te proyecta
al horizonte, nunca al museo»[12].

La de Cristo es la mirada del Amor,
que afirma siempre a quien tiene
delante y exclama: «¡Es bueno que
existas!, ¡qué maravilla tenerte
aquí!»[13]. Al mismo tiempo,
conociéndonos perfectamente, 
cuenta con nosotros. Descubrir esta
doble afirmación de Dios es el mejor
modo de recobrar la esperanza y de
sentirnos de nuevo atraídos camino
arriba, hacia el Amor, y lanzados
después al mundo entero. Esa es, a
fin de cuentas, nuestra seguridad
más firme: Cristo ha muerto por mí,
porque creía que valía la pena
hacerlo; Cristo, que me conoce,
confía en mí. Por eso exclamaba el
Apóstol: «Si Dios está con nosotros,
¿quién estará contra nosotros? El que
no se reservó a su propio Hijo, sino
que lo entregó por todos nosotros,



¿cómo no nos dará todo con él?» (Rm
8,31-32).

De esa seguridad nacerá nuestro
deseo de retomar el camino, de
lanzarnos al mundo entero para
dejar en él la huella de Cristo.
Sabiendo que muchas veces
tropezaremos, que no siempre
lograremos realizar lo que nos
propongamos… pero que, en
definitiva, no es eso lo que cuenta.
Importa, en cambio, seguir adelante,
con la mirada puesta en Cristo:
«expectantes beatam spem»,
despiertos y atentos a su alegre
esperanza[14]. Él es quien nos salva
y cuenta con nosotros para llenar el
mundo de paz y de alegría. «Dios nos
ha creado para estar de pie. Hay una
canción hermosa que cantan los
alpinos cuando suben a la montaña.
La canción dice así: “En el arte de
subir, lo importante no es no caer,
sino no permanecer caído”»[15]. De
pie. Alegres. Seguros. En camino. Con



la misión de encender «todos los
caminos de la tierra con el fuego de
Cristo» que llevamos en el
corazón[16].

Lucas Buch

[1] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 33.

[2] Francisco, Audiencia general, 15-
II-2017.

[3] Benedicto XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 31.

[4] San Josemaría, Camino, n. 584.

[5] Benedicto XVI, Spe Salvi, n. 27.

[6] Misal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[7] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 30 (cfr. Camino, n. 382).



[8] Francisco, Mensaje, 15-VIII-2015.

[9] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (26-XI-2013), n. 264.

[10] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, p. 54.

[11] San Josemaría, Via Crucis,
estación XII, n. 3.

[12] Francisco, Vigilia de oración, 30-
VII-2016.

[13] Cfr. J. Pieper, Las Virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2012,
435-444.

[14] Misal Romano, Rito de la
Comunión.

[15] Francisco, Homilía, 24-IV-2016.

[16] Camino, n. 1.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/en-la-alegre-
esperanza-de-cristo/ (30/12/2025)

https://opusdei.org/es/article/en-la-alegre-esperanza-de-cristo/
https://opusdei.org/es/article/en-la-alegre-esperanza-de-cristo/
https://opusdei.org/es/article/en-la-alegre-esperanza-de-cristo/

	Para mí, vivir es Cristo (I): en la alegre esperanza de Cristo. La fe en el Amor de Dios

