
opusdei.org

El respeto cristiano a
la persona y a su
libertad

Esta homilía, fechada el 15 de
marzo de 1961, se encuentra en
Es Cristo que pasa, el último de
los libros que san Josemaría
publicó en vida, en 1973.

04/11/2023

Hemos leído, en la Santa Misa, un
texto del Evangelio según San Juan:
la escena de la curación milagrosa
del ciego de nacimiento. Pienso que
todos nos hemos conmovido una vez



más ante el poder y la misericordia
de Dios, que no mira indiferente la
desgracia humana. Pero quisiera
ahora fijarme en otros rasgos:
concretamente, para que veamos
que, cuando hay amor de Dios, el
cristiano tampoco se siente
indiferente ante la suerte de los otros
hombres, y sabe también tratar a
todos con respeto; y que, cuando ese
amor decae, existe el peligro de una
invasión, fanática y despiadada, en la
conciencia de los demás.

Al pasar —dice el Santo Evangelio— 
vio Jesús a un hombre ciego de
nacimiento. Jesús que pasa. Con
frecuencia me he maravillado ante
esta forma sencilla de relatar la
clemencia divina. Jesús pasa y se da
cuenta en seguida del dolor.
Considerad, en cambio, qué distintos
eran entonces los pensamientos de
los discípulos. Le preguntan: Maestro,
¿qué pecados son la causa de que éste



naciera ciego, los suyos o los de sus
padres?.

Los falsos juicios

No debemos extrañarnos de que
muchos, también gentes que se
tienen por cristianas, se comporten
de forma parecida: imaginan, antes
que nada, el mal. Sin prueba alguna,
lo presuponen; y no sólo lo piensan,
sino que se atreven a expresarlo en
un juicio aventurado, delante de la
muchedumbre.

La conducta de los discípulos podría,
benévolamente, ser calificada de
desaprensiva. En aquella sociedad —
como hoy: en esto, poco ha cambiado
— había otros, los fariseos, que
hacían de esa actitud una norma.
Recordad de qué manera Jesucristo
los denuncia: vino Juan que no come
ni bebe, y dicen: está poseído del
demonio. Ha venido el Hijo del
hombre, que come y bebe, y



murmuran: he aquí un hombre voraz
y bebedor, amigo de publicanos y de
pecadores.

Ataques sistemáticos a la fama,
denigración de la conducta
intachable: esta crítica mordaz y
punzante sufrió Jesucristo, y no es
raro que algunos reserven el mismo
sistema a los que, conscientes de sus
lógicas y naturales miserias y errores
personales, menudos e inevitables —
añadiría— dada la humana
debilidad, desean seguir al Maestro.
Pero la comprobación de esas
realidades no debe llevarnos a
justificar tales pecados y delitos —
habladurías se les llama, con
sospechosa comprensión— contra el
buen nombre de nadie. Jesús
anuncia que si al padre de familia lo
han apodado Belcebú, no es de
esperar que se conduzcan mejor con
los de su casa; pero aclara también
que quien llamare a su hermano
fatuo, será reo del fuego del infierno.



¿De dónde nace esta apreciación
injusta con los demás? Parece como
si algunos tuvieran continuamente
puestas unas anteojeras, que les
alteran la vista. No estiman, por
principio, que sea posible la rectitud
o, al menos, la lucha constante por
portarse bien. Reciben todo, como
reza el antiguo adagio filosófico,
según el recipiente: en su previa
deformación. Para ellos, hasta lo más
recto, refleja —a pesar de todo— una
postura torcida que, hipócritamente,
adopta apariencia de bondad. 
Cuando descubren claramente el bien,
escribe San Gregorio, escudriñan
para examinar si hay además algún
mal oculto.

Es difícil hacer entender a esas
personas, en las que la deformación
se convierte casi en una segunda
naturaleza, que es más humano y
más verídico pensar bien de los
prójimos. San Agustín recomienda el
siguiente consejo: procurad adquirir



las virtudes que creéis que faltan en
vuestros hermanos, y ya no veréis sus
defectos, porque no los tendréis
vosotros. Para algunos, este modo de
proceder se identifica con la
ingenuidad. Ellos son más realistas,
más razonables.

Erigiendo en norma de juicio el
prejuicio, ofenderán a cualquiera
antes de oír razones. Luego, 
objetivamente, bondadosamente,
quizá concederán al injuriado la
posibilidad de defenderse: contra
toda moral y derecho, porque, en
lugar de cargar ellos con la prueba
de la supuesta falta, conceden al
inocente el privilegio de la
demostración de su inocencia.

No sería sincero si no os confesara
que las anteriores consideraciones
son algo más que un rápido espigueo
de tratados de derecho y de moral. Se
fundamentan en una experiencia
que han vivido no pocos en su propia



carne; lo mismo que otros muchos
han sido, con frecuencia y durante
largos años, la diana de ejercicios de
tiro de murmuraciones, de
difamación, de calumnia. La gracia
de Dios y un natural nada rencoroso
han hecho que todo eso no les haya
dejado el menor rastro de amargura. 
Mihi pro minimo est, ut a vobis
iudicer, se me da muy poco el ser
juzgado por vosotros, podrían decir
con San Pablo. A veces, empleando
palabras más corrientes, habrán
añadido que todo les ha salido
siempre por una friolera. Esa es la
verdad.

Por otro lado, sin embargo, no puedo
negar que a mí me causa tristeza el
alma del que ataca injustamente la
honradez ajena, porque el injusto
agresor se hunde a sí mismo. Y sufro
también por tantos que, ante las
acusaciones arbitrarias y
desaforadas, no saben dónde poner
los ojos: están aterrados, no las creen



posibles, piensan si será todo una
pesadilla.

Hace unos días leíamos en la Epístola
de la Santa Misa el relato de Susana,
aquella mujer casta, falsamente
incriminada de deshonestidad por
dos viejos corrompidos. Rompió a
llorar Susana y contestó a sus
acusadores: por todas partes me
siento en angustia; porque si hago lo
que me proponéis, vendrá sobre mí la
muerte; y si me niego, no escaparé de
vuestras manos. ¡Cuántas veces la
insidia de los envidiosos o de los
intrigantes coloca, a muchas
criaturas limpias, en la misma
situación! Se les ofrece esta
alternativa: ofender al Señor o ver
denigrada su honra. La única
solución noble y digna es, al mismo
tiempo, extremadamente dolorosa, y
han de resolver: prefiero caer
inculpable en vuestras manos a pecar
contra el Señor.



Derecho a la intimidad

Volvamos a la escena de la curación
del ciego. Jesucristo ha replicado a
sus discípulos que aquella desgracia
no es consecuencia del pecado, sino
ocasión para que se manifieste el
poder de Dios. Y, con maravillosa
sencillez, decide que el ciego vea.

Comienza entonces, junto con la
felicidad, el tormento de aquel
hombre. No le dejarán en paz.
Primero son los vecinos y los que
antes le habían visto pedir limosna. El
Evangelio no nos cuenta que se
alegrasen, sino que no acertaban a
creerlo, a pesar de que el ciego
insistía en que ése, que antes no veía
y ahora ve, es él mismo. En lugar de
permitirle disfrutar serenamente de
aquella gracia, lo llevan a los
fariseos, que le preguntan de nuevo
cómo ha sido. Y él responde, por
segunda vez: puso lodo sobre mis
ojos, me lavé y veo.



Y los fariseos quieren demostrar que
lo que ha pasado, un bien y un gran
milagro, no ha pasado. Algunos
recurren a razonamientos
mezquinos, hipócritas, muy poco
ecuánimes: ha curado en sábado y,
como trabajar en sábado está
prohibido, niegan el prodigio. Otros
inician lo que hoy se llamaría una
encuesta. Van a los padres del ciego: 
¿es éste vuestro hijo, de quien
vosotros decís que nació ciego? Pues,
¿cómo ve ahora?. El miedo a los
poderosos induce a que los padres
contesten con una proposición, que
reúne todas las garantías del método
científico: sabemos que éste es hijo
nuestro y que nació ciego; pero cómo
ahora ve no lo sabemos, ni tampoco
sabemos quién le ha abierto los ojos.
Preguntádselo a él: ya es mayor y
dará razón de sí.

Los que realizan la encuesta no
pueden creer, porque no quieren
creer. Llamaron otra vez al que había



sido ciego y le dijeron: ... nosotros
sabemos que ese hombre —Jesucristo
— es un pecador.

Con pocas palabras, el relato de San
Juan ejemplifica aquí un modelo de
atentado tremendo contra el derecho
básico, que por naturaleza a todos
corresponde, de ser tratados con
respeto.

El tema sigue siendo actual. No
costaría trabajo alguno señalar, en
esta época, casos de esa curiosidad
agresiva que conduce a indagar
morbosamente en la vida privada de
los demás. Un mínimo sentido de la
justicia exige que, incluso en la
investigación de un presunto delito,
se proceda con cautela y moderación,
sin tomar por cierto lo que sólo es
una posibilidad. Se comprende
claramente hasta qué punto la
curiosidad malsana por destripar lo
que no sólo no es un delito, sino que



puede ser una acción honrosa, deba
calificarse como perversión.

Frente a los negociadores de la
sospecha, que dan la impresión de
organizar una trata de la intimidad,
es preciso defender la dignidad de
cada persona, su derecho al silencio.
En esta defensa suelen coincidir
todos los hombres honrados, sean o
no cristianos, porque se ventila un
valor común: la legítima decisión a
ser uno mismo, a no exhibirse, a
conservar en justa y pudorosa
reserva sus alegrías, sus penas y
dolores de familia; y, sobre todo, a
hacer el bien sin espectáculo, a
ayudar por puro amor a los
necesitados, sin obligación de
publicar esas tareas en servicio de
los demás y, mucho menos, de poner
al descubierto la intimidad de su
alma ante la mirada indiscreta y
oblicua de gentes que nada alcanzan
ni desean alcanzar de vida interior,
si no es para mofarse impíamente.



Pero, ¡qué difícil resulta verse libres
de esa agresividad oliscona! Los
métodos, para no dejar al hombre
tranquilo, se han multiplicado. Me
refiero a los medios técnicos, y
también a sistemas de argumentar
aceptados, contra los que es difícil
enfrentarse si se desea conservar la
reputación. Así, se parte a veces de
que todo el mundo actúa mal; por
tanto, con esta errónea forma de
discurrir, aparece inevitable el 
meaculpismo, la autocrítica. Si alguno
no echa sobre sí una tonelada de
cieno, deducen que, además de malo
rematado, es hipócrita y arrogante.

En ocasiones, se procede de otro
modo: el que habla o escribe,
calumniando, está dispuesto a
admitir que sois un individuo
íntegro, pero que otros quizá no
harán lo mismo, y pueden publicar
que eres un ladrón: ¿cómo
demuestras que no eres un ladrón? O
bien: usted ha afirmado



incansablemente que su conducta es
limpia, noble, recta. ¿Le molestaría
considerarla de nuevo, para
comprobar si —por el contrario—
esa conducta suya es acaso sucia,
innoble y torcida?

No son ejemplos imaginarios. Estoy
persuadido de que cualquier
persona, o cualquier institución un
poco renombrada, podría aumentar
la casuística. Se ha creado en algunos
sectores la falsa mentalidad de que el
público, el pueblo o como quieran
llamarlo, tiene derecho a conocer e
interpretar los pormenores más
íntimos de la existencia de los demás.

Permitidme unas palabras sobre algo
que está bien unido a mi alma. Desde
hace más de treinta años, he dicho y
escrito en mil formas diversas que el
Opus Dei no busca ninguna finalidad
temporal, política; que persigue sólo
y exclusivamente difundir, entre
multitudes de todas las razas, de



todas las condiciones sociales, de
todos los países, el conocimiento y la
práctica de la doctrina salvadora de
Cristo: contribuir a que haya más
amor de Dios en la tierra y, por tanto,
más paz, más justicia entre los
hombres, hijos de un solo Padre.

Muchos miles de personas —millones
—, en todo el mundo, lo han
entendido. Otros, más bien pocos,
por los motivos que sean, parece que
no. Si mi corazón está más cerca de
los primeros, honro y amo también a
los otros, porque en todos es
respetable y estimable su dignidad, y
todos están llamados a la gloria de
hijos de Dios.

Pero nunca falta una minoría
sectaria que, no entendiendo lo que
yo y tantos amamos, querría que lo
explicásemos de acuerdo con su
mentalidad: exclusivamente política,
ajena a lo sobrenatural, atenta
únicamente al equilibrio de intereses



y de presiones de grupos. Si no
reciben una explicación así, errónea
y amañada a gusto de ellos, siguen
pensando que hay mentira,
ocultamiento, planes siniestros.

Dejad que os descubra que, ante esos
casos, ni me entristezco ni me
preocupo. Añadiría que me divierto,
si se pudiera pasar por alto que
cometen una ofensa al prójimo y un
pecado, que clama delante de Dios.
Soy aragonés y, hasta en lo humano
de mi carácter, amo la sinceridad:
siento una repulsión instintiva por
todo lo que suponga tapujos. Siempre
he procurado contestar con la
verdad, sin prepotencia, sin orgullo,
aunque los que calumniaban fuesen
mal educados, arrogantes, hostiles,
sin la más mínima señal de
humanidad.

Me ha venido a la cabeza con
frecuencia la respuesta del ciego de
nacimiento a los fariseos, que



preguntaban por enésima vez cómo
había sucedido el milagro: os lo he
dicho ya, y lo habéis oído. ¿Para qué
queréis oírlo de nuevo? ¿Será que
también vosotros queréis haceros
discípulos suyos?.

Colirio en los ojos

El pecado de los fariseos no consistía
en no ver en Cristo a Dios, sino en
encerrarse voluntariamente en sí
mismos; en no tolerar que Jesús, que
es la luz, les abriera los ojos. Esta
cerrazón tiene resultados inmediatos
en la vida de relación con nuestros
semejantes. El fariseo que,
creyéndose luz, no deja que Dios le
abra los ojos, es el mismo que tratará
soberbia e injustamente al prójimo: 
yo te doy gracias de que no soy como
los otros hombres, que son ladrones,
injustos, adúlteros, ni tampoco como
este publicano, reza. Y al ciego de
nacimiento, que persiste en contar la
verdad de la cura milagrosa, le



ofenden: saliste del vientre de tu
madre envuelto en pecados, ¿y tú nos
das lecciones? Y le arrojaron fuera.

Entre los que no conocen a Cristo hay
muchos hombres honrados que, por
elemental miramiento, saben
comportarse delicadamente: son
sinceros, cordiales, educados. Si ellos
y nosotros no nos oponemos a que
Cristo cure la ceguera que todavía
queda en nuestros ojos, si
permitimos que el Señor nos aplique
ese lodo que, en sus manos, se
convierte en el colirio más eficaz,
percibiremos las realidades terrenas
y vislumbraremos las eternas con
una luz nueva, con la luz de la fe:
habremos adquirido una mirada
limpia.

Esta es la vocación del cristiano: la
plenitud de esa caridad que es
paciente, bienhechora, no tiene
envidia, no actúa temerariamente, no
se ensoberbece, no es ambiciosa, no es



interesada, no se irrita, no piensa mal,
no se huelga de la injusticia, se
complace en la verdad, a todo se
acomoda, todo lo cree, todo lo espera,
todo lo soporta.

La caridad de Cristo no es sólo un
buen sentimiento en relación al
prójimo; no se para en el gusto por la
filantropía. La caridad, infundida por
Dios en el alma, transforma desde
dentro la inteligencia y la voluntad:
fundamenta sobrenaturalmente la
amistad y la alegría de obrar el bien.

Contemplad la escena de la curación
del cojo, que nos cuentan los Hechos
de los Apóstoles. Subían Pedro y Juan
al templo y, al pasar, encuentran a un
hombre sentado a la puerta; era cojo
desde su nacimiento. Todo recuerda
aquella otra curación del ciego. Pero
ahora los discípulos no piensan que
la desgracia se deba a los pecados
personales del enfermo o a las faltas
de sus padres. Y le dicen: en el



nombre de Jesucristo Nazareno,
levántate y camina. Antes
derramaban incomprensión, ahora
misericordia; antes juzgaban
temerariamente, ahora curan
milagrosamente en el nombre del
Señor. ¡Siempre Cristo, que pasa!
Cristo, que sigue pasando por las
calles y por las plazas del mundo, a
través de sus discípulos, los
cristianos: le pido fervorosamente
que pase por el alma de alguno de los
que me escuchan en estos momentos.

Respeto y caridad

Nos sorprendía al principio la actitud
de los discípulos de Jesús ante el
ciego de nacimiento. Se movían en la
línea de ese refrán desgraciado:
piensa mal, y acertarás. Después,
cuando conocen más al Maestro,
cuando se dan cuenta de lo que
significa ser cristiano, sus opiniones
están inspiradas en la comprensión.



En cualquier hombre —escribe Santo
Tomás de Aquino— existe algún
aspecto por el que los otros pueden
considerarlo como superior, conforme
a las palabras del Apóstol "llevados
por la humildad, teneos unos a otros
por superiores" (Philip. II, 3). Según
esto, todos los hombres deben
honrarse mutuamente. La humildad
es la virtud que lleva a descubrir que
las muestras de respeto por la
persona —por su honor, por su
buena fe, por su intimidad—, no son
convencionalismos exteriores, sino
las primeras manifestaciones de la
caridad y de la justicia.

La caridad cristiana no se limita a
socorrer al necesitado de bienes
económicos; se dirige, antes que
nada, a respetar y comprender a
cada individuo en cuanto tal, en su
intrínseca dignidad de hombre y de
hijo del Creador. Por eso, los
atentados a la persona —a su
reputación, a su honor— denotan, en



quien los comete, que no profesa o
que no practica algunas verdades de
nuestra fe cristiana, y en cualquier
caso la carencia de un auténtico
amor de Dios. La caridad por la que
amamos a Dios y al prójimo es una
misma virtud, porque la razón de
amar al prójimo es precisamente Dios,
y amamos a Dios cuando amamos al
prójimo con caridad.

Espero que seremos capaces de sacar
consecuencias muy concretas de este
rato de conversación, en la presencia
del Señor. Principalmente el
propósito de no juzgar a los demás,
de no ofender ni siquiera con la
duda, de ahogar el mal en
abundancia de bien, sembrando a
nuestro alrededor la convivencia
leal, la justicia y la paz.

Y la decisión de no entristecernos
nunca, si nuestra conducta recta es
mal entendida por otros; si el bien
que —con la ayuda continua del



Señor— procuramos realizar, es
interpretado torcidamente,
atribuyéndonos, a través de un ilícito
proceso a las intenciones, designios
de mal, conducta dolosa y
simuladora. Perdonemos siempre,
con la sonrisa en los labios.
Hablemos claramente, sin rencor,
cuando pensemos en conciencia que
debemos hablar. Y dejemos todo en
las manos de Nuestro Padre Dios, con
un divino silencio —Iesus autem
tacebat, Jesús callaba—, si se trata de
ataques personales, por brutales e
indecorosos que sean.
Preocupémonos sólo de hacer
buenas obras, que Él se encargará de
que brillen delante de los hombres.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/el-respeto-
cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/el-respeto-cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/
https://opusdei.org/es/article/el-respeto-cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/
https://opusdei.org/es/article/el-respeto-cristiano-a-la-persona-y-a-su-libertad/

	El respeto cristiano a la persona y a su libertad
	Los falsos juicios
	Derecho a la intimidad
	Colirio en los ojos
	Respeto y caridad


