opusdei.org

El bien de los hijos:
la paternidad
responsable (II)

En el primer articulo se expuso
que los hombres colaboramos
con Dios en la concepcion y
educacion de los nifios. Ahora,
se propone reflexionar sobre el
valor de los hijos, acogidos
como un don absoluto. Nuevo
articulo de la serie sobre el
Amor humano.

10/03/2016

La persona del hijo



El articulo precedente se asentaba
sobre la grandeza de cualquier
persona y, en concreto, de las que
mas intervienen en el surgimiento y
desarrollo del ser humano.

Ahora, al cefiir nuestro tema a la
procreacion, pasa a primerisimo
plano la realidad del hijo, que de
ordinario determina los diversos
comportamientos al respecto.

Y asi, en el fondo de la actitud
incondicional a favor de la vida
humana late la capacidad de
apreciar que el hijo —por su sublime
condicion personal y al margen de
cualquier otra circunstancia— goza
de un valor inestimable, de una
bondad constitutiva que nunca
cabria exagerar.

Analogamente, en el repudio de una
nueva vida se esconde sutil e
inconscientemente la consideracion
—difusa pero operativa— de que el
hijo es un mal.



Un convencimiento cuya
enunciacion explicita provoca
estupor y rechazo, pero facil de
comprender al considerar los valores
que dominan en nuestra cultura.

Lo util

Una mirada atenta a lo real permite
distinguir tres tipos de bienes o,
mejor, tres aspectos o dimensiones
del bien.

Los bienes utiles son los de infima
categoria; tienen su bondad
doblemente fuera de si: en la realidad
para la que sirven y, de manera
definitiva, en quienes quieren lo que
esos instrumentos hacen posible.

De ahi que, sin sufrir la menor
alteracion, dejen de valer cuando ya
no existe —o cuando nadie quiere—
aquello para lo que servian: sin
cambiar ni deteriorarse, el mejor de
los destornilladores pierde toda su
utilidad si desaparecen los artefactos



unidos por tornillos; y todo el dinero
del mundo nada vale si nadie esta
dispuesto a mover un dedo a cambio
de él.

Lo gozoso o placentero

También los bienes deleitables gozan
de una bondad escasa, porque
tampoco acaban de tenerla en si: en
ultima instancia, su valor depende de
que alguien los quiera y decida
servirse de ellos.

Por eso, la bondad de lo que solo es
apreciado a causa del placer o el
g0Z0 que genera, desaparece en
cuanto nadie quiere disfrutar de ella.

En definitiva, lo util y 1o placentero
no son buenos en sty por si. Su valor
reside, mas bien, en las personas que
los reclaman, en funcién de las
cuales valen o son buenos: se trata de
una bondad relativa, dependiente.

Lo digno



La persona, por el contrario, es un
bien digno o absoluto. Su bondad
radica en si misma, en su ser-
persona, con total independencia de
cualquier circunstancia: edad, sexo,
salud, comportamiento, eficacia,
posicion social...

Y asi debe ser querida y apreciada:
por si misma o absolutamente, al
margen de cualquier otra condicion.

Sin duda, los bienes dignos pueden
generar satisfaccion o resultar utiles,
pero no es esa su bondad
fundamental o primera. La amistad,
por ejemplo, es fuente de gozos
incomparables y produce beneficios
multiples. Pero no es basica y
radicalmente buena por el placer o
los servicios que engendra, sino que
se situa a afios luz por encima de
ellos.

Podria decirse que en siy por si es
tan extraordinariamente buena, que
también aporta satisfacciones y



beneficios, que ninguna otra realidad
puede proporcionar. Pero tener
amigos solo por esas ventajas
afiadidas degrada o prostituye la
amistad: la relativiza, olvidando que
su bondad es absoluta.

Una ceguera generalizada

Sin embargo, en nuestra civilizacion,
los bienes relativos se han impuesto
de tal modo que la misma nocion de
bien digno o absoluto ha
desaparecido.

Afo tras afno, mis alumnos de
primero de filosofia discuten acerca
de si esta es 0 no util, para acabar
decantandose a favor de su utilidad.
Su sorpresa es mayuscula cuando les
explico que, precisamente para
manifestar su superioridad y
nobleza, Aristoteles declara la
filosofia radicalmente intitil: término
que, para darme a entender,
traduzco como supra-ttil, intentando



paliar la ausencia de significado de lo
digno.

De manera parecida, tras explicarles
con detalle que la filosofia no se
subordina a un objetivo ulterior, que
el filosofo sdlo busca saber por saber,
casi todos lo traducen afirmando que
el filésofo conoce por el placer de
saber.

Como muchos de nuestros
contemporaneos, a veces parecen
incapaces de concebir lo bueno eny
por si, y no en virtud del beneficio o
satisfaccion que genera. En tales
circunstancias, al no poder
comprenderla, la bondad de lo digno
“no existe”.

¢A ti te gustan los hijos?

Respecto a la procreacion, el
problema surge cuando, sin plena
conciencia, la bondad del hijo tiende
a medirse con los parametros de los



bienes inferiores, cosa nada
infrecuente.

En intervenciones publicas, al
comentar que tengo siete hijos, no es
raro que alguno de los asistentes me
pregunte: «¢A ti te gustan mucho los
nifios, no?» Suelo hacer una pausa,
mirarlo fijamente unos segundos y
anadir en tono amable: «Gustarme,
gustarme, lo que verdaderamente me
gusta es el jamon. A mis hijos los
quiero con toda el alman».

La reaccion suele ser cordial, y no me
cuesta demasiado hacerles entender
que un hijo —una persona— nunca
debe convertirse en cuestion de
gustos, antojos o apetencias.

Y es que lo digno esta a afios luz por
encima de lo deleitable y loutil. En
rigor, se trata de bienes
inconmensurables, que nunca
deberian ponderarse en la misma
balanza. Lo digno se justifica por si



mismo y por si mismo debe quererse;
lo util y deleitable, no.

En consecuencia, mas aun que
conocer los criterios que rigen la
procreacion responsable —que sin
duda hay que saber—, hoy resulta
imprescindible desarrollar la aptitud
—a menudo atrofiada o inexistente—
para captar con hondura la bondad
propia del hijo. Advertir que, para
traerlo al mundo, no hace falta mas
razon que su sublime grandeza; y
que lo que requiere otros motivos,
serios y proporcionados, es no
procurar traerlo.

(Existen tales motivos?

Para impedir la procreacion o
eliminar su fruto, no. Si, en
ocasiones, para dejar de poner los
medios de los que la procreacion
podria seguirse.

El hijo constituye un bien absoluto,
en la acepcion mas propia del



término. Pero absoluto no equivale a
infinito. Y precisamente a causa de su
finitud, siempre lleva aparejados
ciertos males, los derivados de la
necesidad de atenderlo, que cabria
considerar ordinarios.

Ante ellos, si se ignora o desconoce la
bondad absoluta de la persona, el
hijo pasa automaticamente a
concebirse como un mal. Pero, por el
mismo motivo, lo seran también el
conyuge, los padres, los hermanos,
los amigos...

Nos topamos con la logica
tremendamente individualista de
Sartre, para quien «el infierno son
los otros», y la unica respuesta, el
aislamiento: es decir, la soledad, el
mas auténtico infierno.

La exclusion de lo digno desemboca
inevitablemente en una aporia, en
un camino ciego, sin salida. Por el
contrario, el reconocimiento del hijo
como bien absoluto, relativiza estos



males inevitables y los transforma en
ocasion de crecimiento personal.

Inconvenientes graves o
extraordinarios

Son los que ponen en juego a otra u
otras personas: peligro serio para la
madre gestante o para la subsistencia
de la familia, cargas que la salud
fisica o psiquica de los padres
aconseja no asumir...

En tales circunstancias, la situacion
cambia... y también debe modificarse
la actitud y el comportamiento de los
posibles padres.

El criterio de fondo es el que rige
toda actuacion moral: haz el bien y
evita el mal, con las exigencias
propias de cada miembro de este
enunciado.

Hacer el bien constituye el mas
basico, fundamental y gozoso deber
del ser humano. Pero nadie esta



obligado a poner por obra todos los
bienes que, en abstracto, pudiera
realizar. Entre otros motivos porque,
al optar por uno de ellos —una
profesion, un estado civil...—, tendra
forzosamente que desatender todos
los bienes alternativos que, en tales
circunstancias, podria escoger y
llevar a cabo.

Por el contrario, nunca esta
permitido querer positivamente un
mal o impedir, también mediante una
accion encaminada directamente a
ello, un bien. El imperativo de evitar
el mal, con el que se completa la
faceta afirmativa de la ética, no
admite excepciones.

De nuevo la bondad del hijo

Hemos realizado estas reflexiones
teniendo en el horizonte, sobre todo,
la grandeza de la persona de los
hijos, que, segun afirma el Catecismo
de la Iglesia catolica (num. 1652),
citando a su vez al Vaticano II, “son el



don mas excelente del matrimonio y
contribuyen grandemente al bien de
sus padres”.

Apoyados precisamente en esa
bondad intima y constitutiva, que
nunca cabria exagerar, en lo que
atafie a la procreacion conviene
distinguir dos comportamientos
opuestos, y conocer el principio que
permite distinguirlos.

a) Si existen causas proporcionadas,
es moralmente licito no querer hacer
lo necesario para una nueva
concepcion, aunque nunca con
intencién anti-conceptiva, sino
meramente no-conceptiva: con otras
palabras, esta permitido dejar de
querer la procreacion de un nuevo
hijo y dejar de actuar en favor de
ella.

b) Pero nunca sera moralmente
legitimo poner activamente
impedimentos para que el hijo llegue
a la vida (anti o contra-concepcion),



pues eso equivaldria a querer
positivamente un mal —que no exista
la nueva criatura— y a obrar en
consecuencia.

Es la profunda diferencia que separa
la anticoncepcion del uso adecuado
de los métodos naturales.
Divergencia que, pese a la habitual
denominacion, no es sé6lo, ni mucho
menos, cuestion de métodos.

En definitiva, el criterio de fondo
sigue siendo la bondad absoluta del
hijo. Quienes por razones graves
deciden dejar de poner los medios
para una nueva concepcion, han de
seguir considerando al hijo posible
como un gran bien, pero que no
buscaran a causa de su condicion
actual.

No hacen nada positivo que se
oponga a la concepcion, pero se
abstienen de poner los medios para
que un nuevo ser humano reciba la
existencia. Y si, al margen de su



voluntad, Dios los bendijera con otro
hijo, lo aceptarian sin reservas,
confiando en la infinita Bondad y
Omnipotencia divinas.

Las familias numerosas

Finalmente, la consideracion de la
grandeza constitutiva de cada hijo
ayuda a entender, como asimismo
recuerda el Catecismo, que “la
sagrada Escritura y la practica
tradicional de la Iglesia” vean “en las
familias numerosas como un signo de
la bendicion divina y de la
generosidad de los padres” (nam.
2373).

Ciertamente, existen matrimonios a
los que Dios concede pocos hijos o0 a
los que no otorga descendencia,
pidiéndoles entonces que encaucen
su capacidad conjunta de amar hacia
el bien de otras personas; pero,
también por lo que implica de
generosidad, la creacion y el cuidado
de una familia numerosa, si tal fuera



la voluntad de Dios, es una garantia
de felicidad y de eficacia
sobrenatural (cf. Es Cristo que pasa,
n. 25).

Como afirmaba Benedicto XVI, y
quiza de manera particular en el
momento presente, las familias “con
muchos hijos constituyen un
testimonio de fe, valentia y
optimismo” (Audiencia General, 2-
XI-2005) y “dan un ejemplo de
generosidad y confianza en

Dios” (Discurso, 18-1-2009); a su vez,
el papa Francisco exclamaba: “da
alegria y esperanza vertantas
familias numerosas que acogen los
hijos como un verdadero don de
Dios” (Audiencia general,
21-01-2015).

Por otro lado, en bastantes ocasiones
Dios bendice la generosidad de esos
padres, suscitando entre sus hijos
decisiones de entrega plena a
Jesucristo y deseos de traer también



ellos al mundo numerosos hijos. Son
familias que estan llenas de vitalidad
humana y sobrenatural. Ademas, al
llegar a la vejez, los padres se veran
de ordinario rodeados del afecto de
sus hijos y de los hijos de sus hijos.

Tomas Melendo

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es/article/el-bien-de-los-
hijos-la-paternidad-responsable-y-i/
(22/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/el-bien-de-los-hijos-la-paternidad-responsable-y-i/
https://opusdei.org/es/article/el-bien-de-los-hijos-la-paternidad-responsable-y-i/
https://opusdei.org/es/article/el-bien-de-los-hijos-la-paternidad-responsable-y-i/

	El bien de los hijos: la paternidad responsable (II)

