
opusdei.org

Ejemplos de fe (IV):
el profeta Elías

Cuarto texto centrado en la
virtud de la fe, sobre la que se
medita a partir de la vida del
Profeta Elías, quien gozó de una
gran intimidad con Dios.

24/10/2014

Después de Abraham, Moisésy David,
surge uno de los hombres más
célebres del Antiguo Testamento: el
profeta Elías, que el Catecismo de la
Iglesia Católica designa como «padre
de los profetas, "de la raza de los que
buscan a Dios, de los que persiguen

https://opusdei.org/es/article/personajes-de-la-fe-abraham/
https://opusdei.org/es/article/vocacion-y-mision-de-moises/
https://opusdei.org/es/article/ejemplos-de-fe-david/


su Faz" (Sal 24, 6)»[1], y que, al igual
que Moisés, gozó de una gran
intimidad con el Señor. Su ejemplo
nos puede servir para considerar una
exigencia de la fe: la necesidad de
dar culto exclusivamente al Señor.
La vida de Elías —que «era un
hombre de igual condición que
nosotros»[2]- muestra cómo Dios
auxilia a quienes acuden a Él
mediante la oración, especialmente
en las dificultades.

Que todo este pueblo sepa que tú,
Yahveh, eres Dios

Elías el Tesbita vivió en el reino de
Israel durante el siglo VIII a.C. Su
nombre, que significa «mi Dios es
Yahveh», sintetiza el aspecto central
de su misión: recordar que Yahveh es
el único verdadero Dios y que solo a
Él se debe dar culto. Y hacerlo
precisamente cuando el rey Ajab, por
influencia de su mujer Jezabel,
adoraba a un dios extranjero y el



culto al verdadero Dios convivía con
la idolatría[3]: «El pueblo adoraba a
Baal, el ídolo tranquilizador del que
se creía que venía el don de la lluvia,
y al que por ello se atribuía el poder
de dar fertilidad a los campos y vida
a los hombres y al ganado. Aun
pretendiendo seguir al Señor, Dios
invisible y misterioso, el pueblo
buscaba seguridad también en un
dios comprensible y previsible, del
que creía poder obtener fecundidad
y prosperidad»[4].

En esta situación, Dios elegirá a Elías
para ser su portavoz frente a los
hombres. El profeta anuncia a Ajab
las consecuencias de su apostasía:
«Vive el Señor, Dios de Israel, en cuya
presencia estoy, que durante estos
años no habrá rocío ni lluvia, si no es
por mi palabra»[5].

Años más tarde, cuando los efectos
de la sequía se han vuelto dramáticos
[6], el Señor envía de nuevo a Elías a



presentarse ante el rey. El profeta
pide a Ajab que reúna a todo Israel y
a los profetas de Baal en el monte
Carmelo. El rey accede, y entonces
Elías lanza su desafío: «Solamente he
quedado yo como profeta del Señor,
mientras que los profetas de Baal son
cuatrocientos cincuenta hombres.
Traednos dos novillos: que ellos
elijan uno, lo descuarticen y lo
coloquen sobre la leña sin prenderle
fuego; yo prepararé el otro, lo pondré
sobre la leña y tampoco le prenderé
fuego. Vosotros invocaréis el nombre
de vuestro dios y yo invocaré el
nombre del Señor. El dios que
responda con el fuego, ése es el
verdadero Dios»[7]. La propuesta
está pensada para que todos puedan
reconocer quién es el verdadero
Dios, ya que el pecado del pueblo no
consistía en haber olvidado
completamente al Señor, sino en
ponerlo junto a otro dios.



Las invocaciones de los numerosos
profetas de Baal se prolongan por
varias horas, pero no obtienen nada.
En cambio, la oración de Elías
encuentra una respuesta inmediata:
cae fuego del cielo que consume el
novillo, la leña e incluso el agua que
el profeta había mandado derramar
en abundancia sobre la víctima del
sacrificio. Ante la evidencia, el
pueblo exclama unánime, rostro en
tierra: «¡el Señor es el verdadero
Dios!»[8]. El culto a Baal, dios de la
lluvia, se ha revelado falso y la
existencia de otros dioses fuera de
Yahveh queda descartada.

Durante la confrontación, Elías se
mueve con la seguridad de la fe, con
el aplomo de quien sabe que se
encuentra en manos de quien es más
fuerte que la naturaleza y que los
hombres. Las burlas que dirige a los
profetas de Baal mientras invocan a
su dios resultan bien elocuentes de
su confianza en que el Señor



intervendrá en su favor: «gritad con
voz más fuerte, porque él es dios,
pero quizá esté meditando, o tenga
alguna necesidad, o esté de viaje, o a
lo mejor está dormido y tiene que
despertarse»[9].

Con razón se puede llamar a Elías el
profeta del primer mandamiento,
que manda creer en Dios y adorarlo,
amándolo sobre todas las cosas, sin ir
en pos de otros dioses [10]. Elías
defiende la primera consecuencia del
precepto: dar culto solo al Señor.

Explicaba Benedicto XVI: «Solo así
Dios es reconocido por lo que es,
Absoluto y Trascendente, sin la
posibilidad de ponerlo junto a otros
dioses, que lo negarían como
absoluto, relativizándolo. Esta es la
fe que hace de Israel el pueblo de
Dios; es la fe proclamada en el
conocido texto del Shemá Israel:
"Escucha, Israel: el Señor es nuestro
Dios, el Señor es uno solo. Amarás,



pues, al Señor, tu Dios, con todo tu
corazón, con toda tu alma y con
todas tus fuerzas" (Dt 6, 4-5)»[11].

El hombre no puede poner al Dios
único junto a otros dioses. Aunque
hayan transcurrido muchos siglos y
las circunstancias actuales resulten
distintas de las del antiguo Israel, la
tentación de quitar a Dios del lugar
que le corresponde sigue tan
presente como entonces.

Al descubrir en nuestra propia vida
intereses, gustos o preocupaciones
que tienden a ocupar el primer lugar
en la cabeza o en el corazón,
podemos pedir al Señor que avive
nuestra fe y la vuelva realmente
operativa, de modo que nada —ni
una criatura, ni un pensamiento o
deseo de nuestro propio yo—
disminuya la dedicación total que
debemos a Él.

Como nos recuerda el Papa
Francisco, «cada uno de nosotros, en



la propia vida, de manera consciente
y tal vez a veces sin darse cuenta,
tiene un orden muy preciso de las
cosas consideradas más o menos
importantes. Adorar al Señor quiere
decir darle a Él el lugar que le
corresponde; adorar al Señor quiere
decir afirmar, creer —pero no
simplemente de palabra— que
únicamente Él guía verdaderamente
nuestra vida; adorar al Señor quiere
decir que estamos convencidos ante
Él de que es el único Dios, el Dios de
nuestra vida, el Dios de nuestra
historia»[12].

La actuación de Elías nos anima
también a ser valientes a la hora de
dar testimonio público de nuestra fe,
ante los intentos —viejos, pero que se
renuevan continuamente— de
reducir la religión a una cuestión
privada. Se pretende excluir de la
vida social toda referencia a Dios,
como si hablar de Él ofendiera
algunas sensibilidades.



A Elías no le basta su propia
fidelidad al Señor. En el monte
Carmelo reza para que todo Israel
sepa que Yahveh es el verdadero
Dios, que convierte los corazones 
[13]. La fe no puede quedar
encerrada: «nace de la escucha, y se
refuerza con el anuncio»[14],
«implica un testimonio y un
compromiso público. El cristiano no
puede pensar nunca que creer es un
hecho privado»[15].

¡Toma mi vida, pues yo no soy
mejor que mis padres!

Tras el holocausto del Carmelo, el
pueblo reconoce que Yahveh es Dios.
Poco después, el rey será testigo de
cómo el profeta consigue del Señor el
fin de la sequía [16]. Pero en el
momento que podría considerarse el
mayor triunfo de Elías, su historia
sufre un vuelco inesperado: la esposa
del rey, indignada por lo que ha
hecho, se propone ejecutarlo. Ante la



amenaza, Elías tiene miedo y escapa,
adentrándose en el desierto.
Extenuado por la marcha y por la
amargura que debía experimentar al
verse abandonado frente al odio de
la reina, deseó la muerte diciendo:
«ya es demasiado, Señor, toma mi
vida pues yo no soy mejor que mis
padre»[17].

Durante años, Elías ha sido el único
testigo de Dios en Israel; además, se
acaba de enfrentar a cuatrocientos
cincuenta profetas de Baal delante de
todo el pueblo y con la hostilidad del
rey. Ahora, en cambio, se atemoriza
ante las amenazas de Jezabel y huye
lo más lejos que puede. ¿Dónde
quedó su seguridad? ¿Ya no confía en
el Señor, que lo ha acompañado
hasta ahora con tantos prodigios?

También hay episodios en la vida de
san Josemaría en que, como Elías,
experimentó el miedo. Por ejemplo,
la víspera del 2 de octubre de 1936.



Eran los primeros meses de la guerra
civil española, y el fundador del Opus
Dei se encontraba escondido en
Madrid con otras personas, cuando
les anunciaron un registro inminente
que les podía acarrear el
fusilamiento. Ante la proximidad de
la muerte, sintió «de una parte, el
gozo inmenso de ir a unirme
definitivamente con la Trinidad; de
otra, la claridad con que Él me hacía
ver que yo no valgo nada, no puedo
nada y, por eso, temblaba con
auténtico miedo»[18].

Quizá nosotros no hemos pasado por
una situación tan extrema, pero
puede que hayamos experimentado
el descorazonamiento, tal vez al
recibir una mala noticia, o ante un
aparente fracaso apostólico, o al
comprobar la magnitud de la propia
miseria. Sin embargo, Dios conoce
mejor que nosotros lo poco que
somos: solo nos pide «la humildad de
reconocerlo, y la lucha para



rectificar, para servirle cada día
mejor, con más vida interior, con una
oración continua, con la piedad y con
el empleo de los medios adecuados
para santificar tu trabajo»[19].

Como a Elías, las circunstancias
adversas deben llevarnos a invocar
confiada y sinceramente al Señor. Es
el momento de ejercer la virtud de la
fe, que, unida a la esperanza, resulta
más necesaria a la hora de la soledad
y del aparente fracaso que a la hora
del triunfo y de la aclamación
popular. La oración de Elías en ese
momento de desaliento fue una
oración grata a Dios, porque venía de
un corazón sincero y humilde, que
ardía de celo por las cosas del Señor
y aceptaba todo lo que de Él pudiera
venir. Y ante esa plegaria, no tarda
en llegar la respuesta: por dos veces
Dios envía un ángel, que le despierta
y manda que coma y beba. Elías «se
levantó, comió y bebió; y con las
fuerzas de aquella comida caminó



cuarenta días y cuarenta noches
hasta el Horeb, el monte de
Dios»[20].

Nuestro Señor no abandona nunca a
quienes trabajan por su causa. Elías,
el hombre de Dios, ha vivido de Él en
todo momento: le ha sostenido en las
adversidades, le ha ayudado a
perseverar, le ha dado los medios
que necesitaba para llevar a cabo su
misión. A pesar de las dificultades y
los altibajos, vemos su vida fecunda,
serena, feliz. Los profetas de Baal, en
cambio, recibían su alimento en la
corte. Quizá pensaron que adulando
a la reina, doblando la rodilla ante
Baal, se aseguraban una vida
tranquila. No fue así: es preferible
sentarse a la mesa del Señor que a la
de los ídolos; es mejor ser esclavo del
Señor que esclavo del pecado [21].

No hay mayor libertad para el
hombre que la de reconocer su
condición de criatura y adorar a



Dios: ese es el remedio más eficaz
contra todas las idolatrías: «quien se
inclina ante Jesús no puede y no debe
postrarse ante ningún poder terreno,
por más fuerte que sea. Los cristianos
solo nos arrodillamos ante Dios»[22].

Juan Carlos Ossandón

[1] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2582.

[2] St 5, 17.

[3] Cfr. 1 Re 16, 31.

[4] Benedicto XVI, Audiencia general,
15-VI-2011.

[5] 1 Re 17, 1.

[6] Cfr. 1 Re 18, 5.

[7] 1 Re 18, 22-24.



[8] 1 Re 18, 39.

[9] 1 Re 18, 27.

[10] Cfr. Dt 6, 14.

[11] Benedicto XVI, Audiencia
general, 15-VI-2011.

[12] Francisco, Homilía, 14-IV-2013.

[13] Cfr. 1 Re 18, 37.

[14] Francisco, Homilía, 14-IV-2013.

[15] Benedicto XVI, Motu proprio 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 10.

[16] Cfr. 1 Re 18, 41-46.

[17] 1 Re 19, 4.

[18] Palabras de San Josemaría
recogidas en J. Echevarría, Memoria
del Beato Josemaría, p. 116.

[19] San Josemaría, Forja, n. 379.

[20] 1 Re 19, 8.



[21] Cfr. Amigos de Dios, nn. 34-35.

[22] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 22-
V-2008.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/ejemplos-de-fe-iii-
el-profeta-elias/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/ejemplos-de-fe-iii-el-profeta-elias/
https://opusdei.org/es/article/ejemplos-de-fe-iii-el-profeta-elias/
https://opusdei.org/es/article/ejemplos-de-fe-iii-el-profeta-elias/

	Ejemplos de fe (IV): el profeta Elías

