
opusdei.org

Educar el corazón

Los sentimientos se forman de
un modo especial durante la
niñez. A aprender a amar se
aprende desde niños, y los
principales maestros son los
padres, como se señala en este
texto editorial sobre la familia.

29/01/2012

La educación es un derecho y un
deber de los padres que prolonga, de
algún modo, la generación; se puede
decir que el hijo, en cuanto persona,
es el fin primario al que tiende el
amor de los esposos en Dios. La



educación aparece así como la
continuación del amor que ha traído
a la vida al hijo, donde los padres
buscan darle los recursos para que
pueda ser feliz, capaz de asumir su
lugar en el mundo con garbo
humano y sobrenatural.

Los padres cristianos ven en cada
hijo una muestra de la confianza de
Dios, y educarlos bien es –como decía
San Josemaría– el mejor negocio ;
un negocio que comienza en la
concepción y da sus primeros pasos
en la educación de los sentimientos,
de la afectividad. Si los padres se
aman y ven en el hijo la culminación
de su entrega, lo educarán en el
amor y para amar; dicho de otro
modo: corresponde a los padres
primariamente educar la afectividad
de los hijos, normalizar sus afectos,
lograr que sean niños serenos.

Los sentimientos se forman de un
modo especial durante la niñez.



Después, en la adolescencia, pueden
producirse las crisis afectivas, y los
padres han de colaborar para que los
hijos las solucionen. Si de niños han
sido criados apacibles, estables,
superarán con más facilidad esos
momentos difíciles. Además, el
equilibrio emocional favorece el
crecimiento de los hábitos de la
inteligencia y la voluntad; sin
armonía afectiva, es más difícil el
desarrollo del espíritu.

Lógicamente, una condición
imprescindible para edificar una
buena base sentimental-afectiva es
que los mismos padres traten de
perfeccionar su propia estabilidad
emocional. ¿Cómo? Mejorando la
convivencia familiar, cuidando su
unión, demostrando –con prudencia–
su amor mutuo delante de los hijos.
Sin embargo, a veces uno se inclina a
pensar que los afectos o los
sentimientos desbordan el ámbito
educativo familiar; quizá porque



parece que son algo que sucede , que
escapan a nuestro control y no
podemos cambiar. Incluso se llega a
verlos desde una perspectiva
negativa; pues el pecado ha
desordenado las pasiones, y éstas
dificultan el obrar racionalmente.

EN EL ORIGEN DE LA
PERSONALIDAD

Esta actitud pasiva o hasta negativa,
presente en muchas religiones y
tradiciones morales, contrasta
fuertemente con las palabras que
Dios dirigió al profeta Ezequiel: les
daré un corazón de carne, para
que sigan mis preceptos, guarden
mis leyes y las cumplan [1] . Tener
un corazón de carne, un corazón
capaz de amar, se presenta como una
realidad creada para seguir la
voluntad divina: las pasiones
desordenadas no serían tanto un
fruto del exceso de corazón como la
consecuencia de poseer un mal



corazón, que debe ser sanado. Así lo
confirmó Jesucristo: el hombre
bueno del buen tesoro de su
corazón saca lo bueno, y el malo de
su mal saca lo malo: porque de la
abundancia del corazón habla su
boca [2] . Del corazón salen las cosas
que hacen impuro al hombre [3] ,
pero también todas las buenas.

El hombre necesita de los afectos,
pues son un poderoso motor para la
acción. Cada uno tiende hacia lo que
le gusta, y la educación consiste en
ayudar a que coincida con el bien de
la persona. Cabe comportarse de
modo noble y con pasión: ¿qué hay
más natural que el amor de una
madre por su hijo?, ¡y cómo empuja
ese cariño a tantos actos de sacrificio,
llevados con alegría!.Y, ante una
realidad que resulta, por cualquier
motivo, desagradable, ¡cuánto más
fácil es rehuirla!: en un determinado
momento, percibir la “fealdad” de
una acción mala puede ser un motivo



más fuerte para no cometerla que
miles de razonamientos.

Evidentemente, esto no debe
confundirse con una visión
sentimentalista de la moralidad. No
se trata de que la vida ética y el trato
con Dios deban abandonarse a los
sentimientos. Como siempre, el
modelo es Cristo: en Él, perfecto
Hombre, vemos cómo afectos y
pasiones cooperan al recto obrar:
Jesús se conmueve ante la realidad
de la muerte, y obra milagros; en
Getsemaní, encontramos la fuerza de
una oración que da cauce a vivísimos
sentimientos; incluso le invade la
pasión de la ira –buena aquí–,
cuando restituye al Templo su
dignidad [4] . Cuando se desea de
verdad algo, es normal que el
hombre se apasione. Por el contrario,
resulta poco agradable ver a alguien
hacer las cosas por cumplir, con
desgana, sin poner el corazón en
ellas. Pero esto no significa dejarse



arrastrar por los afectos: si bien lo
primero es poner la cabeza en lo que
se hace, el sentimiento da
cordialidad a la razón, hace que lo
bueno sea agradable; la razón –por
su parte– proporciona luz, armonía y
unidad a los sentimientos.

FACILITAR LA PURIFICACIÓN DEL
CORAZÓN

En la constitución del hombre, las
pasiones tienen como fin facilitar la
acción voluntaria, más que
difuminarla o dificultarla. «La
perfección moral consiste en que el
hombre no sea movido al bien sólo
por su voluntad, sino también por su
apetito sensible según estas palabras
del salmo: “Mi corazón y mi carne
gritan de alegría hacia el Dios
vivo” (Sal 84,3)» [5] . Por eso, no es
conveniente querer suprimir o
“controlar” las pasiones, como si
fueran algo malo o rechazable.
Aunque el pecado original las haya



desordenado, no las ha
desnaturalizado, ni las ha
corrompido de un modo absoluto e
irreparable. Cabe orientar de modo
positivo la emotividad, dirigiéndola
hacia los bienes verdaderos: el amor
a Dios y a los demás. De ahí que los
educadores, en primer lugar los
padres, deban buscar que el
educando, en la medida de lo posible,
disfrute haciendo el bien.

Formar la afectividad requiere, en
primer lugar, facilitar a los hijos que
se conozcan, y que sientan , de un
modo proporcionado a la realidad
que ha despertado su sensibilidad. Se
trata de ayudar a superar, a
trascender, aquel afecto hasta ver en
su justa medida la causa que lo ha
provocado. Quizá el resultado de esa
reflexión será el intento de influir
positivamente para modificar tal
causa; en otras ocasiones –la muerte
de un ser querido, una enfermedad
grave–, la realidad no se podrá



cambiar y será el momento de
enseñar a aceptar los
acontecimientos como venidos de la
mano de Dios, que nos quiere como
un Padre a su hijo. Otras veces, a raíz
de un enfado, de una reacción de
miedo, o de una antipatía, el padre o
la madre pueden hablar con los hijos,
ayudándoles a que entiendan –en la
medida de lo posible– el porqué de
esa sensación, de modo que puedan
superarla; así se conocerán mejor a sí
mismos y serán más capaces de
poner en su lugar el mundo de los
afectos.

Además, los educadores pueden
preparar al niño o al joven para que
reconozca –en ellos mismos y en los
demás– un determinado sentimiento.
Cabe crear situaciones, como son las
historias de la literatura o del cine, a
través de las cuales es posible
aprender a dar respuestas afectivas
proporcionadas, que colaboran a
modelar el mundo emocional del



hombre. Un relato interpela a quien
lo ve, lee o escucha, y mueve sus
sentimientos en una determinada
dirección, y le acostumbra a un
determinado modo de mirar la
realidad. Dependiendo de la edad –
en este sentido, la influencia puede
ser mayor cuanto más pequeño sea el
niño–, una historia de aventuras, o
de suspense, o bien un relato
romántico, pueden contribuir a
reforzar los sentimientos adecuados
ante situaciones que objetivamente
los merecen: indignación frente la
injusticia, compasión por los
desvalidos, admiración respecto al
sacrificio, amor delante de la belleza.
Contribuirá, además, a fomentar el
deseo de poseer esos sentimientos,
porque son hermosos, fuentes de
perfección y nobleza.

Bien encauzado, el interés por las
buenas historias también educa
progresivamente el gusto estético y la
capacidad de discriminar las que



poseen calidad. Esto fortalece el
sentido crítico, y es una eficaz ayuda
para prevenir la falta de tono
humano, que a veces degenera en
chabacanería y en descuido del
pudor. Sobre todo en las sociedades
del llamado primer mundo, se ha
generalizado un concepto de
“espontaneidad” y “naturalidad” que
con frecuencia resulta ajeno al
decoro. Quien se habitúa a ese tipo
de ambientes –con independencia de
la edad– acaba rebajando su propia
sensibilidad y animalizando (o
frivolizando) sus reacciones
afectivas; los padres han de
comunicar a sus hijos una actitud de
rechazo a la vulgaridad, también
cuando no se habla de cuestiones
directamente sensuales.

Por lo demás, conviene recordar que
la educación de la afectividad no se
identifica con la educación de la
sexualidad: ésta es sólo una parte del
campo emotivo. Pero, ciertamente,



cuando se ha logrado crear un
ambiente de confianza en la familia
será más fácil que los padres hablen
con los hijos sobre la grandeza y el
sentido del amor humano, y les den
poco a poco, desde pequeños, los
recursos –por la educación de los
sentimientos y las virtudes– para
orientar adecuadamente esa faceta
de la vida.

UN CORAZÓN A LA MEDIDA DE
CRISTO

En definitiva, la educación de las
emociones trata de fomentar en los
hijos un corazón grande, capaz de
amar de verdad a Dios y a los
hombres, capaz de sentir las
preocupaciones de los que nos
rodean, saber perdonar y
comprender: sacrificarse, con
Jesucristo, por las almas todas [6] .
Una atmósfera de serenidad y
exigencia contribuye como por
ósmosis a dar confianza y estabilidad



al complejo mundo de los
sentimientos. Si los hijos se ven
queridos incondicionalmente, si
aprecian que obrar bien es motivo de
alegría para sus padres, y que sus
errores no llevan a que se les retire
la confianza, si se les facilita la
sinceridad y que manifiesten sus
emociones… crecen con un clima
interior habitual de orden y sosiego,
donde predominan los sentimientos
positivos (comprensión, alegría,
confianza), mientras que lo que quita
la paz (enfados, rabietas, envidias) se
percibe como una invitación a
acciones concretas como pedir
perdón, perdonar, o tener algún
gesto de cariño.

Hacen falta corazones enamorados
de las cosas que valen realmente la
pena; enamorados, sobre todo, de
Dios [7] . Nada ayuda más a que los
afectos maduren que dejar el
corazón en el Señor y en el
cumplimiento de su voluntad: para



eso, como enseñaba San Josemaría,
hay que ponerle siete cerrojos, uno
por cada pecado capital [8] :
porque en todo corazón hay afectos
que son sólo para entregarlos a Dios,
y la conciencia pierde la paz cuando
los dirige a otras cosas. La verdadera
pureza del alma pasa por cerrar las
puertas a todo lo que implique dar a
las criaturas o al propio yo lo que
pertenece a Cristo; pasa por
“asegurar” que la capacidad de amar
y querer de la persona esté ajustada,
no desarticulada. Por eso, la imagen
de los siete cerrojos va más allá de la
moderación de la concupiscencia, o
de la preocupación excesiva por los
bienes materiales: nos recuerda que
es preciso luchar contra la vanidad,
controlar la imaginación, purificar la
memoria, moderar el apetito en las
comidas, fomentar el trato amable
con quienes nos irritan… La paradoja
está en que, cuando se ponen
“grilletes” al corazón, se aumenta su



libertad de amar con todas sus
fuerzas inalteradas.

La humanidad Santísima del Señor
es el crisol en el que mejor se puede
afinar el corazón y sus afectos.
Enseñar a los hijos desde pequeños a
tratar a Jesús y a su Madre con el
mismo corazón y manifestaciones de
cariño con que quieren a sus padres
en la tierra favorece, en la medida de
su edad, que descubran la verdadera
grandeza de sus afectos y que el
Señor se introduzca en sus almas. Un
corazón que guarda su integridad
para Dios, se posee entero y es capaz
de donarse totalmente.

Desde esta perspectiva, el corazón se
convierte en un símbolo de profunda
riqueza antropológica: es el centro de
la persona, el lugar en el que las
potencias más íntimas y elevadas del
hombre convergen, y donde la
persona toma las energías para
actuar. Un motor que debe ser



educado –cuidado, moderado,
afinado– para que encauce toda su
potencia en la dirección justa. Para
educar así, para poder amar y
enseñar a amar con esa fuerza, es
preciso que cada uno extirpe, de
su propia vida, todo lo que estorba
la Vida de Cristo en nosotros: el
apego a nuestra comodidad, la
tentación del egoísmo, la
tendencia al lucimiento propio.
Sólo reproduciendo en nosotros
esa Vida de Cristo, podremos
trasmitirla a los demás [9] . Con la
correspondencia a la gracia y la
lucha personal, el alma se va
endiosando y poco a poco el corazón
se vuelve magnánimo, capaz de
dedicar sus mejores esfuerzos en la
consecución de causas nobles y
grandes, en la realización de lo que
se percibe como la voluntad de Dios.

En algunos momentos, el hombre
viejo tratará de hacerse con sus
fueros perdidos; pero la madurez



afectiva –una madurez que, en parte,
es independiente de la edad– hace
que el hombre mire más allá de sus
pasiones para descubrir qué las ha
desencadenado y cómo debe
reaccionar ante esa realidad. Y
siempre contará con el refugio que le
ofrecen el Señor y su Madre. 
Acostúmbrate a poner tu pobre
corazón en el Dulce e Inmaculado
Corazón de María, para que te lo
purifique de tanta escoria, y te
lleve al Corazón Sacratísimo y
Misericordioso de Jesús [10] .

J.M. Martín, J. Verdiá

----------------------------------

[1] Ez 11, 19-20.

[2] Lc 6, 45.

[3] Cfr. Mc 7, 20-23.

[4] Cfr. Mc 5, 40-43; 14, 32ss; 11,
15-17.



[5] Catecismo de la Iglesia Católica ,
n. 1770.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 158.

[7] Cfr. San Josemaría, Surco , n. 795.

[8] San Josemaría, Tertulia en La
Lloma (Valencia), 7-I-1975, en P.
Rodríguez (ed.), Camino . Edición
crítico-histórica , Rialp, Madrid
20043, pág. 384; cfr. San Josemaría,
Camino, n. 188.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 158.

[10] San Josemaría, Surco , n. 830.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/educar-el-

corazon/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/educar-el-corazon/
https://opusdei.org/es/article/educar-el-corazon/
https://opusdei.org/es/article/educar-el-corazon/

	Educar el corazón

