opusdei.org

Trabajar bien,
trabajar por amor
(IV): Trabajoy
contemplacion (II)

Segunda entrega del texto sobre
como tratar a Dios -hasta llegar
a la "contemplacion"- mientras
se trabaja o se realiza otra
actividad.

29/11/2010

“Cuando iban de camino entro Jesus
en cierta aldea, y una mujer que se
llamaba Marta le recibio en su casa.
Tenia ésta una hermana llamada



Maria que, sentada a los pies del
Serior, escuchaba su palabra. Pero
Marta andaba afanada con
numerosos quehaceres y poniéndose
delante dijo: —Serfior, ¢no te importa
que mi hermana me deje sola en las
tareas de servir? Dile entonces que me
ayude. Pero el Sefior le respondio: —
Marta, Marta, tu te preocupasy te
inquietas por muchas cosas. Pero una
sola cosa es necesaria: Maria ha
escogido la mejor parte, que no le sera
arrebatada” [1].

Muchas veces en la historia se ha
tomado ocasion de las figuras de
Maria y Marta para representar la
vida contemplativa y la vida activa ,
como dos géneros de vida de los
cuales el primero seria mas perfecto,
segun las palabras del Sefior: “Maria
ha escogido la mejor parte”.

Por lo general se han referido estos
términos a la vocacion religiosa,
entendiendo por vida contemplativa,



a grandes rasgos, la de aquellos que
se apartan materialmente del mundo
para dedicarse a la oracion, y por
vida activa la de quienes realizan
tareas como la ensefianza de la
doctrina cristiana, la atencion a los
enfermos, y otras obras de
misericordia.

Tomando asi los términos, se ha
afirmado desde hace siglos que es
posible ser contemplativos en la
accion . El sentido clasico de esta
expresion no es que resulta posible la
contemplacion en las actividades
profesionales, familiares y sociales,
propias de la vida de los fieles
corrientes, sino que se refiere a las
acciones apostolicas y de
misericordia dentro del camino de la
vocacion religiosa.

San Josemaria ha ensefiado a
profundizar en las palabras del
Sefior a Marta, haciendo ver que no
hay ninguna oposicion entre la



contemplacion y la realizacion, lo
mas perfecta posible, del trabajo
profesional y de los deberes
ordinarios de un cristiano.

Ya se ha considerado en un texto
precedente qué es la contemplacion
cristiana: esa oracion sencilla de
tantas almas que, por amar mucho y
ser dociles al Espiritu Santo,
buscando en todo la identificacion
con Cristo, son llevadas por el
Paraclito a penetrar en las
profundidades de la vida intima de
Dios, de sus obras y sus designios,
con una sabiduria que dilata cada
vez mas su corazon y su
conocimiento. Una oracion en la que
“sobran las palabras, porque la
lengua no logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, jse mira! Y el alma rompe
otra vez a cantar con cantar nuevo,
porque se siente y se sabe también
mirada amorosamente por Dios, a
todas horas” [2].



Ahora conviene detenerse a
considerar tres modos en los que
puede darse la contemplacion: en los
ratos dedicados exclusivamente a la
oracion; mientras se trabaja o se
realiza cualquier actividad que no
requiera toda la atencion de la
mente; y, finalmente, a través del
mismo trabajo, incluso cuando exige
una concentracion exclusiva. Estos
tres cauces componen
conjuntamente la vida
contemplativa, haciendo de la vida
ordinaria un vivir en el Cielo y en la
tierra a la vez, como decia San
Josemaria.

En la oracion y en todas las normas
de piedad

Ante todo, la contemplacion se ha de
pedir a Dios y buscar en los actos de
piedad cristiana que pueden jalonar
nuestro dia, especialmente en los
ratos dedicados de modo exclusivo a
la oracion mental.



“"Et in meditatione mea exardescit
ignis" —Y, en mi meditacion, se
enciende el fuego. —A eso vas a la
oracion: a hacerte una hoguera,
lumbre viva, que dé calor y luz” [3] .
Los ratos de oracion bien hechos son
la caldera que extiende su calor a los
diversos momentos del dia.

Del recogimiento en los ratos de
oracion; del trato con el Sefior
buscado con afan en esos momentos,
a veces por medio de la meditacion
de algun texto que ayude a centrar la
cabeza y el corazon en Dios; del
empefio en apartar las distracciones;
de la humildad para comenzar y
recomenzar, sin apoyarse en las
propias fuerzas sino en la gracia de
Dios; en una palabra, de la fidelidad
diaria a los ratos de oracion depende
que se haga realidad, mas alla de
esos momentos, el ideal de ser
contemplativos en medio del mundo.



San Josemaria nos ha ensefiado a
buscar la contemplacion en los ratos
de oracion mental: a contemplar la
Vida del Sefior, a mirarle en la
Eucaristia, a tratar a las Tres
Personas divinas por el camino de la
Humanidad Santisima de Jesucristo,
a ir a Jesus por Maria... Es preciso no
conformarse con repetir oraciones
vocales en la oracion mental, aunque
quiza haya que repetirlas durante
mucho tiempo, pero viéndolas como
la puerta que abre a la
contemplacion.

También en el trato humano, cuando
se encuentra a un amigo, se suelen
dirigir algunas frases de saludo para
iniciar la conversacion. Pero el trato
no puede limitarse a eso. La
conversacion ha de continuar con
palabras mas personales, hasta que
incluso llegan a sobrar porque hay
una sintonia profunda y una gran
familiaridad. Mucho mas en el trato
con Dios. “Empezamos con oraciones



vocales (...) . Primero una jaculatoria,
y luego otra, y otra..., hasta que
parece insuficiente ese fervor,
porque las palabras resultan
pobres...: y se deja paso a la
intimidad divina, en un mirar a Dios
sin descanso y sin cansancio” [4].

Mientras se trabaja o se realiza
otra actividad

La contemplacion no se limita a los
ratos dedicados a la oracion. Puede
tener lugar a lo largo de la jornada,
en medio de las ocupaciones
ordinarias, mientras se realizan
tareas que no requieren toda la
atencion de la mente y que se deben
hacer, o en los momentos de pausa
de cualquier otro trabajo.

Se puede contemplar a Dios mientras
se va por la calle, mientras se
cumplen algunos deberes familiares
y sociales que son habituales en la
vida de cualquier persona, o se
realizan trabajos que ya se dominan



con soltura, o con ocasion de un
intervalo en la propia tarea, o
simplemente de una espera...

Del mismo modo que en los ratos de
oracion las jaculatorias pueden abrir
el paso a la contemplacion, también
en medio de estas otras ocupaciones
la busqueda de la presencia de Dios
desemboca en vida contemplativa,
incluso mas intensa, como el Sefior
hizo experimentar a San Josemaria.
“Es incomprensible — anota en sus
Apuntes intimos — : sé de quien esta
frio (a pesar de su fe, que no admite
limites) junto al fuego divinisimo del
Sagrario, y luego, en plena calle,
entre el ruido de automaoviles y
tranvias y gentes, jleyendo un
periodico! vibra con arrebatos de
locura de Amor de Dios” [5].

Esta realidad es enteramente un don
de Dios, pero solo puede recibirlo

quien lo desea en su corazon y no lo
rechaza con las obras. Lo rechaza el



que tiene los sentidos dispersos, o se
deja dominar por la curiosidad, o se
sumerge en un tumulto de
pensamientos y de imaginaciones
inutiles que le distraen y disipan. En
una palabra, quien no sabe estar en
lo que hace [6] . La vida
contemplativa requiere
mortificacion interior, negarse a uno
mismo por amor a Dios, para que El
reine en el corazon y sea el centro al
que se dirigen en ultimo término los
pensamientos y los afectos del alma.

Contemplacion "en y a través de"
las actividades ordinarias

Asi como en los ratos de oracion no
hay que conformarse con repetir
jaculatorias ni quedarse en la lectura
y en la meditacion, sino buscar el
dialogo con Dios hasta llegar, con su
gracia, a la contemplacion, asi
también en el trabajo, que ha de
convertirse en oracion, es preciso no
contentarse con ofrecerlo al



principio y dar gracias al final, o en
procurar renovar ese ofrecimiento
varias veces, unidos al Sacrificio del
altar. Todo esto es ya muy agradable
al Sefior, pero un hijo de Dios ha de
ser audaz y aspirar a mas: a realizar
su trabajo como Jesus en Nazaret,
unido a El. Un trabajo en el que
gracias al amor sobrenatural con que
se lleva a cabo, se contempla a Dios
que es Amor [7].

Ensefianza constante y caracteristica
de San Josemaria es que la
contemplacion es posible no solo
mientras se realiza una actividad,
sino por medio de las actividades que
Fl quiere que realicemos, en esas
mismas tareasy a través de ellas,
incluso cuando se trata de trabajos
que exigen toda la concentracion de
la mente. San Josemaria ensefiaba
que llega el momento en el que no se
es capaz de distinguir la
contemplacion y la accion,
terminando estos conceptos por



significar lo mismo en la mente y en
la conciencia.

En este sentido, resulta iluminadora
una explicacion de Santo Tomas: “
cuando de dos cosas una es la razon
de la otra, la ocupacion del alma en
una no impide ni disminuye la
ocupacion en la otra... Y como Dios es
aprehendido por los santos como la
razon de todo cuanto hacen o
conocen, su ocupacion en percibir las
cosas sensibles, o en contemplar o
hacer cualquier otra cosa, en nada les
impide la divina contemplacion, ni
viceversa” [8] . De ahi que, si se
quiere buscar el don de la
contemplacion, el cristiano deba
poner al Sefior como fin de todos sus
trabajos, realizandolos non quasi
hominibus placentes, sed Deo qui
probat corda nostra ; no para agradar
a los hombres, sino a Dios que
sondea nuestros corazones [9].



Puesto que la contemplacion es como
un anticipo de la vision beatifica, fin
ultimo de nuestra vida, es preciso
que cualquier actividad que Dios
quiera que realicemos —como el
trabajo y las tareas familiares y
sociales, que son Voluntad suya para
cada uno— pueda ser cauce para la
vida contemplativa. En otros
términos, por lo mismo que
cualquiera de esas actividades se
puede realizar por amor a Dios y con
amor a Dios, también se pueden
convertir en medio de
contemplacion, que no es otra cosa
que un modo especialmente familiar
de conocerle y amarle.

Podemos contemplar a Dios en las
actividades que realizamos por amor
suyo, porque ese amor es
participacion del Amor infinito que
es el Espiritu Santo, que escruta las
profundidades de Dios [10] . El que
trabaja por amor a Dios puede darse
cuenta —sin pensar en otra cosa, sin



distraerse— de que le ama cuando
trabaja, con el amor que infunde el
Paraclito en los corazones de los hijos
de Dios en Cristo [11] . “Reconocemos
a Dios no sdlo en el espectaculo de la
naturaleza, sino también en la
experiencia de nuestra propia labor”
[12].

También podemos contemplar a Dios
a través del trabajo, porque si esta
hecho por amor sera un trabajo
realizado con la mayor perfeccion de
que seamos capaces en esas
circunstancias, una tarea que refleja
las perfecciones divinas, un trabajo
como el de Cristo. No necesariamente
porque haya salido bien a los ojos de
los hombres, sino porque esta bien
hecho a los ojos de Dios. Puede
suceder que el trabajo haya salido
mal o que humanamente haya sido
un fracaso, y sin embargo que haya
estado bien hecho ante Dios, con
rectitud de intencion, con espiritu de
servicio, con la practica de las



virtudes: en una palabra, con
perfeccion humana y cristiana. Un
trabajo asi es medio de
contemplacion; asi se comprende que
la contemplacion sea posible en y a
través de trabajos que exigen poner
todas las energias de la mente, como
son —por ejemplo- el estudio, o la
docencia.

El cristiano que trabaja o cumple sus
deberes por amor a Dios, trabaja en
union vital con Cristo. Sus obras se
convierten entonces en obras de
Dios, en operatio Dei , y por eso
mismo son medio de contemplacion.
Pero no basta estar en gracia de Dios
y que las obras sean moralmente
buenas. Han de estar informadas por
una caridad heroica, y realizadas con
virtudes heroicas, y con ese modo
divino de obrar que confieren los
Dones del Espiritu Santo en quien es
docil a su accion.

* %k ok



La contemplacion en la vida
ordinaria hace pregustar la union
definitiva con Dios en el Cielo. A la
vez que lleva a obrar cada vez con
mas amor, enciende el deseo de verle
no ya por medio de las actividades
que realizamos, sino cara a cara.
“Vivimos entonces como cautivos,
como prisioneros. Mientras
realizamos con la mayor perfeccion
posible, dentro de nuestras
equivocaciones y limitaciones, las
tareas propias de nuestra condicion y
de nuestro oficio, el alma ansia
escaparse. Se va hacia Dios, como el
hierro atraido por la fuerza del iman.
Se comienza a amar a Jesus, de
forma mas eficaz, con un dulce
sobresalto. (...) Un nuevo modo de
pisar en la tierra, un modo divino,
sobrenatural, maravilloso.
Recordando a tantos escritores
castellanos del quinientos, quiza nos
gustard paladear por nuestra cuenta:
jque vivo porque no vivo: que es Cristo
quien vive en mi! (cfr. Gal 2, 20)” [13].



[1] Lc 10, 38-42.

[2] San Josemaria, Amigos de Dios , n.
307.

[3] San Josemaria, Camino , n. 92.

[4] San Josemaria, Amigos de Dios , n.
296.

[5] San Josemaria, Apuntes intimos ,
n. 673 (del 26-111-1932). Citado en A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. I, Rialp, Madrid 1997,
p. 420.

6] San Josemaria, Camino , n. 815.
[7] Cfr. 1 Jn 4, 8.

[8] Santo Tomas de Aquino, Summa
Theologiae. , Suppl.,, q. 82, a. 3 ad 4.

[9]11Ts 2, 4.

[10] 1 Cor 2, 10.



[11]Rm 5, 5.

[12] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 48.

[13] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 297.

F.J. Lopez Diaz

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/editorial-trabajo-
y-contemplacion-2/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/editorial-trabajo-y-contemplacion-2/
https://opusdei.org/es/article/editorial-trabajo-y-contemplacion-2/
https://opusdei.org/es/article/editorial-trabajo-y-contemplacion-2/

	Trabajar bien, trabajar por amor (IV): Trabajo y contemplación (II)

