opusdei.org

Hacia la libertad

"Paradojicamente, la libertad
alcanza su plenitud cuando
elige servir”, se dice en este
texto sobre la libertad en la
vida del cristiano, una libertad
que madura en el amor a Dios.

03/06/2013

Nada hay mejor que saberse, por
Amor, esclavos de Dios. Porque en ese
momento perdemos la situacion de
esclavos, para convertirnos en
amigos, en hijos. Y aqui se manifiesta
la diferencia: afrontamos las honestas
ocupaciones del mundo con la misma



pasion, con el mismo afan que los
demas, pero con paz en el fondo del
alma; con alegria y serenidad,
también en las contradicciones: que
no depositamos nuestra confianza en
lo que pasa, sino en lo que permanece
para siempre, no somos hijos de la
esclava, sino de la libre (Gal 4, 31)
[1].

Paraddjicamente, la libertad alcanza
su plenitud cuando elige servir. Por
el contrario, la pretension de una
libertad absoluta, independizada de
Dios y de los demas, sin nada que la
limite, desemboca en un yo postrado
ante el dinero, el poder, el éxito u
otros idolos, mas o menos brillantes,
pero caducos y sin valor.

«La libertad de un ser humano es la
libertad de un ser limitado y, por
tanto, es limitada ella misma. Solo
podemos poseerla como libertad
compartida, en la comunion de las
libertades: la libertad sdlo puede



desarrollarse si vivimos, como
debemos, unos con otros y unos para
otros» [2].

Necesitamos a los demas, no sélo por
lo que recibimos de ellos, sino
también porque estamos hechos para
dar. No hay crecimiento personal con
independencia de las necesidades de
quienes nos rodean: el marido se
realiza sirviendo a su mujer y a sus
hijos, y 1o mismo ocurre con la
esposa; el abogado ejerce su
profesion para servir al cliente y al
bien comun de los ciudadanos; el
enfermo se pone en manos del
médico y éste se tiene que acomodar
al paciente...; ¢quién es mayor: el
que esta a la mesa o el que sirve?
¢No es el que esta a la mesa? Sin
embargo, yo estoy en medio de
Vvosotros como quien sirve [3].

El servicio que Cristo pide a sus
discipulos no consiste solo en dar
algo, sino en darse uno mismo, en



poner la libertad radicalmente en
juego. Como ha escrito el Papa
Benedicto XVI en su primera carta
enciclica: «La intima participacion
personal en las necesidades y
sufrimientos del otro se convierte asi
en un darme a mi mismo: para que el
don no humille al otro, no solamente
debo darle algo mio, sino a mi
mismo; he de ser parte del don como
persona» [4].

Darme a mi mismo por completo,
entregarme del todo, es
sencillamente entregar mi libertad:
entregarla por amor. Entregando la
libertad por amor nos hacemos mas
capaces de amor y de entrega y, por
tanto, mas libres; éste es el juego de
la donacidn personal: dar sin perder;
mas todavia: ganar dando.

Cuando la libertad se deposita
enteramente en Dios, sin mas
garantias que buscar y hacer su
voluntad, la ganancia es la



identificacion con Cristo, y la libertad
se recupera a un nivel mas profundo:
como intima libertad filial que
ninguna circunstancia ni ningun
poder pueden someter. Por El perdi
todas las cosas, y las considero
como bhasura con tal de ganar a
Cristo, y vivir en Fl [5].

Buscar a Cristo

«A cada hombre se le confia la tarea
de ser artifice de la propia vida» [6]
Cada uno puede hacer de su vida una
obra maestra de amor; con aciertos,
errores, debilidades: no pasa nada.
Lo importante es no perder de vista
el faro, el sentido, Aquel en quien se
alegra el corazon [7], el unico que
puede llenar la capacidad de amar, a
quien radicalmente queremos
orientar la libertad.

Las elecciones particulares —
emprender y desarrollar una
profesion, establecer un horario,



adquirir cualquier compromiso,
grande o pequefio— apuntan, en
ultimo término, a un bien querido en
si mismo, no en funcidon de otro. Ese
bien que amamos de manera
absoluta nos caracteriza mas que
cualquier otra cosa.

Este fin da sentido ultimo a las
pequenas acciones de cada dia, guia
el comportamiento concreto, es el
criterio que indica, en la duda, lo que
conviene o no conviene hacer.

En definitiva, como dice Santo Tomas
comentando a San Agustin, sélo hay
dos bienes que pueden presentarse
al hombre como absolutos y, por
tanto, guiar el resto de las acciones:
la gloria de Dios o la propia estima.
«Como en el amor a Dios, el mismo
Dios es el ultimo fin al que se
ordenan todas las cosas que se aman
rectamente, asi en el amor de la
propia excelencia se encuentra otro
ultimo fin al que se ordenan también



todas las cosas; pues el que busca
abundar en las riquezas, en ciencia, o
en honores, o cualesquiera otros
bienes, por todo ello busca su propia
excelencia» [8].

Solo Dios puede dar auténtica unidad
de sentido a nuestros afanesy
quehaceres: «nos has hecho paratiy
nuestro corazon esta inquieto
mientras no descansa en ti» [9] Esta
frase de San Agustin muestra el
origen y el fin de la libertad creada,
que es al mismo tiempo don y tarea.
Dios nos ha dado la libertad para
alcanzar la plenitud; y la plenitud es
el resultado de elegir el Amor de
Dios, buscando su voluntad en las
grandes decisiones y en lo pequefio
de cada dia.

Uno de los lugares donde el
Evangelio muestra la orientacion de
la existencia como fruto de las
elecciones personales es el episodio
del joven rico. La inquietud del



corazon de ese hombre le empuja a
buscar el camino de la auténtica
felicidad.

No queriendo conformarse con
menos, acude a quien tiene las
respuestas definitivas, a Jesus:
Maestro bueno, ¢qué debo hacer
para heredar la vida eterna? [10]
La contestacion del Sefior no es
menos radical que la pregunta.
Primero sefiala cudles son los
caminos incompatibles con lo que
busca: no cometeras adulterio, no
robaras, no diras falso
testimonio...[11]

Después le indica la direccion que
lleva a la paz y la alegria verdaderas:
si quieres ser perfecto, anda,
vende tus bienes y daselos a los
pobres, y tendras un tesoro en los
cielos. Luego, ven y sigueme [12].

Esas palabras relativizan la
importancia de todo lo que hasta
entonces centraba el interés del



joven. Su libertad tropieza con una
alternativa no prevista, una llamada
a ensanchar el horizonte de su vida.

No es que viviera mal; al contrario,
tenia un prestigio social y moral que
seguramente proporcionaba
satisfaccion a sus padres 'y
educadores. Pero esto le parecia
insuficiente, aspiraba a mas..., y por
eso se dirigid al Maestro. Sin
embargo, ante el nuevo panorama
que Jesus le abre, calla; sabe que el
Maestro bueno tiene razén, mas aun
tras escuchar las misteriosas
palabras que revelan de algun modo
su divinidad: ¢Por qué me llamas
bueno?, nadie es bueno sino uno
solo, Dios.

A pesar de todo, no es
suficientemente libre para ponerse a
disposicion del Sefior. La prudencia
humana, el temor a perder algo
valioso y quiza el afan de seguridad,
le llevan a conformarse con lo que ya



tiene; con la vana esperanza de que,
sin aspirar a tanto como Jesus le
propone, sin arriesgar su posicion, su
fama, su dinero y en definitiva su
propio yo, tal vez podra estar bien.

Cuando se busca hacer el bien con
poco amor dificilmente se encuentra
el camino. En palabras de San Juan
de la Cruz, «quien a Dios busca
queriendo continuar con sus gustos,
lo busca de noche y, de noche, no lo
encontrara» [13]; entonces la razon
se complica en razonadas sinrazones
[14] y el bien deja de hacerse o se
retrasa.

Si el amor es muy débil la lucha se
hace torpe, enredada por la marafia
de muchas pequefias ataduras,
indecisa: cuando las razones de amor
no son suficientes para hacer lo que
Dios quiere, se buscan otras
sinrazones para no hacerlo.

El corazon del joven no quedé
satisfecho: a nadie satisface una



respuesta a medias, ningun corazon
humano se conforma con medianias;
por eso se marcho triste [15]

Volver a Cristo

Perseverar en el amor no consiste en
una lucha tensa por no fallar nunca.
De ordinario ningun velero llega a
puerto en linea recta, sino que trata
de aprovechar los vientos que
encuentra y corrige constantemente
las desviaciones que detectan los
instrumentos de navegacion.

Lo importante es saber a donde se
quiere llegar y permanecer
vigilantes. Es necesario volver a
entregar la libertad muchas veces,
sobre todo si nos damos cuenta de
que hemos comenzado a servir a
otros sefiores [16].

Para no perdernos, debemos
examinar la actuacion concreta a la
luz de la vocacion; ésta es como el



faro divino que orienta la libertad. Es
indispensable por eso estar dispuestos
a recomenzar, a reencontrar —en las
nuevas situaciones de nuestra vida- la
luz, el impulso de la primera
conversion. Y ésta es la razon por la
que hemos de prepararnos con un
examen hondo, pidiendo ayuda al
Sefior, para que podamos conocerle
mejor y nos conozcamos mejor a
nosotros mismos. No hay otro
camino, si hemos de convertirnos de
nuevo [17].

La falta de alegria es uno de esos
indicadores que permiten descubrir
cuando la voluntad esta perdiendo la
orientacion a Dios. Con la luz del
Espiritu Santo podremos ver donde
estd puesto el corazon, para rectificar
lo que sea menester.

La parabola del hijo prédigo es la
auténtica guia en el itinerario hacia
la conversion. El punto de partida es
el momento en el que el hijo advierte



su indigencia material, y sobre todo
espiritual -la falta de alegria—; pues
toma conciencia de haber abusado
de su libertad filial.

Comienza entonces a examinar su
situacion con objetividad. Mira
dentro de si, in se autem reversus
[18], sin miedo a reconocer la dura
verdad de los hechos. El panorama es
de hambre, soledad, tristeza, falta de
carifio... ¢Como he llegado a esta
situacion?, se preguntaria. Podria
haber echado la culpa a la mala
fortuna o al periodo de carestia que
atravesaba la region. Sin embargo, se
atreve a asumir sus decisiones
anteriores sin esquivar la
responsabilidad.

Ha sido él mismo, libremente, quien
ha cambiado la fidelidad a su padre
por el espejismo de una felicidad
irreal. Fue madurando en él la idea
de que los bienes que le
correspondian, en este caso la



herencia paterna, tendrian la
capacidad de saciar sus ansias de
bienestar, de realizacion personal. Su
voluntad se habia ido replegando
hacia su pequefio tesoro: sus
ambiciones, su diversion, su tiempo,
su sensualidad, su pereza.

Fue la viva percepcion de su penuria
lo que le hizo reaccionar y darse
cuenta de lo poco que valia por si
solo, de las crueles servidumbres a
las que se habia visto abocado sin su
padre: jcuantos jornaleros en casa
de mi padre tienen pan abundante
mientras yo aqui me muero de
hambre! [19]

La casa del Padre: la Iglesia Santa de
Dios, esta partecica de la Iglesia que
es la Obra... Ha perdido el miedo a
llamar a las cosas por su nombre, y el
contacto con la verdad sobre si
mismo le encamina hacia la libertad:
la verdad os hara libres [20] Ante la
realidad de las cosas toma cuerpo la



nostalgia del amor del Padre; es el
viaje de regreso a casa.

Al hogar se debe tornar y retornar
muchas veces en la vida porque es el
lugar del reencuentro con nosotros
mismos, donde redescubrimos lo que
somos: hijos de Dios. La casa es
también la conciencia, sagrario
intimo de la persona. Y el hijo
prodigo, que con tanta
determinacion habia exigido sus
derechos, a la vista de la desnuda
verdad sobre si mismo, renuncia
ahora a todo derecho. Me levantaré
e iré a mi padre y le diré: “padre,
he pecado contra el cielo y contra
ti; ya no soy digno de ser llamado
hijo tuyo; tratame como a uno de
tus jornaleros”. Y levantandose se
puso en camino hacia la casa de su
padre [21].

En la vuelta ya estd incoada la
alegria de la conversion. El
arrepentimiento ha abierto la puerta



a la esperanza y, en la decision de
regresar, la libertad ha recuperado
su disposicion hacia el amor. Pero
ademas, el encuentro con el padre
supera las mejores expectativas.

El pobre corazon humano, humillado
por sus faltas, se vera desbordado
por la infinita misericordia del Amor:
cuando aun estaba lejos, le vio su
padre y se compadecio. Y
corriendo a su encuentro, se le
echo al cuello y le cubrio de besos
[22].

La libertad madura en el amor a
Dios; la libertad filial no se
contabiliza en un balance de aciertos
y errores; los errores se convierten
en aciertos, en ocasion de amar mas,
cuando sabemos rectificar y pedir
perdon, con plena confianza en la
misericordia de Dios.

Aprendamos a recomenzar de la
mano de nuestro Padre: habréis
observado en vuestro examen —a mi



me sucede otro tanto: perdonad que
haga estas referencias a mi persona,
pero, mientras os hablo, estoy dando
vueltas con el Sefior a las necesidades
de mi alma-, que sufris repetidamente
pequerios reveses, y a veces se 0S
antoja que son descomunales, porque
revelan una evidente falta de amor, de
entrega, de espiritu de sacrificio, de
delicadeza. Fomentad las ansias de
reparacion, con una contricion
sincera, pero no me perddais la paz
[23].

No me perdais la paz: este
conmovedor ruego paterno va unido
a una llamada a la contricion, que es
lo mas importante del examen de
conciencia. San Josemaria abria su
alma para darnos el alimento de su
experiencia de trato con Dios.

Ahora su experiencia es la
bienaventuranza, y su participacion
en la paternidad de Dios es méas
intensa. Acudamos a su intercesion



para alcanzar una contricion serena
y filial; para que nos ensefie a hacer
un examen contrito, que no quita la
paz sino que la da. Cada acto de
contricion es un recomenzar. jQué
paz confiere saber que, mientras hay
vida, no hay fracasos definitivos!

Vivir en Cristo

San Juan describe en el Apocalipsis a
una multitud incontable ante el
trono y ante el Cordero, vestidos de
blanco y con palmas en las manos
[24]. La palma es simbolo de la
alegria y del triunfo: de la alegria de
honrar a Dios y de la victoria de
quienes le dan gloria para siempre.
Podriamos decir, siguiendo esta
imagen, que la palma de la libertad
esta en su orientacion a Dios hasta
llegar al triunfo definitivo de la
santidad alcanzada.

¢Como lograremos tan preciosa
conquista? El Concilio Vaticano II



ensefia que «la libertad del hombre,
herida por el pecado, no puede
conseguir esta orientacion hacia Dios
con plena eficacia si no es con la
ayuda de la gracia» [25].

Por eso Dios envio a su Hijo, que ha
venido en nuestra ayuda para
hacernos participes de su victoria en
la Cruz y para que recibamos el don
del Espiritu Santo. Nuestra libertad
ha sido liberada en el Calvario: «para
ser libres nos liberté Cristo En Fl
participamos de la verdad que nos
hace libres. El Espiritu Santo nos ha
sido dado, y, como ensefia el Apdstol,
donde esta el Espiritu, alli esta la
libertad. Ya desde ahora nos
gloriamos de la libertad de los hijos
de Dios» [26].

Dios habia prometido a su Pueblo un
principio nuevo de vida, una ley
escrita en el corazon que no solo
indicase la direccion sino que diese
también las fuerzas para caminar



por la senda del amor a Dios: os daré
un corazon nuevo y pondré en
vuestro interior un espiritu nuevo.
Arrancaré de vuestra carne el
corazon de piedra y os daré un
corazon de carne. Pondré mi
espiritu en vuestro interior y haré
que caminéis segin mis preceptos,
y guardaréis y cumpliréis mis
normas [27].

Esta promesa se hizo realidad con el
envio del Espiritu Santo, porque el
amor de Dios ha sido derramado
en nuestros corazones por medio
del Espiritu Santo que se nos ha
dado [28]. So6lo sobre este principio
nuevo podremos construir una vida
liberada de la esclavitud del egoismo,
una vida de hijos libres. Porque los
que son guiados por el Espiritu de
Dios, estos son hijos de Dios [29].

Que la voluntad se apoye sobre la
roca sobrenatural de la filiacion
divina, y no sobre la arena de las



propias fuerzas. Entonces se pueden
vencer las propias limitaciones,
superando los obstaculos desde la
humildad, con la fuerza de Dios.

La voluntad sobrenaturalmente
buena vive asi endiosada, buscando
hacer en todo la Voluntad de Dios.
¢Como? Mediante el olvido de si, con
la fortaleza de Cristo. Por eso —dice
San Pablo-, con sumo gusto me
gloriaré mas todavia en mis
flaquezas, para que habite en mi la
fuerza de Cristo. Por lo cual me
complazco en las flaquezas, en los
oprobios, en las necesidades, en las
persecuciones y angustias, por
Cristo; pues cuando soy débil,
entonces soy fuerte [30].

El sentido de la filiacion divina es un
fundamento realista para la libertad;
ensefia a recomenzar desde la
verdad de la propia pequefiez, que es
a la vez la grandeza de ser hijo
amadisimo de Dios; es fuente de



serenidad y de optimismo para la
lucha.

El hijo de Dios se siente sostenido por
la omnipotencia de un Padre que le
quiere con sus defectos, al mismo
tiempo que le ayuda a luchar contra
ellos y le impulsa hacia la libertad.

C. Ruiz

[1] Amigos de Dios, n. 35.

[2] Benedicto XVI, Homilia, 8-
XII-2005.

[3] Lc 22, 27.

[4] Benedicto XVI, Litt. enc. Deus
caritas est, n. 34.

[5] Flp 3, 8.

[6] Juan Pablo II, Carta a los artistas,
4-IV-1999, n. 2.



[7] Cfr. Sal 33[32], 21.

[8] Santo Tomas de Aquino, De Malo,
g.8,a.2,c.

[9] San Agustin, Confesiones 1, 1, 1.
[10] Lc 18, 18.
[11] Lc 18, 20.
[12] Mt 19, 21.

[13] San Juan de la Cruz, Cantico
espiritual, 3, 3.

[14] Amigos de Dios, n. 37.
[15] Mt 19, 22.

[16] Cfr. Lc 16, 13.

[17] Es Cristo que pasa, n. 58.
[18] Lc 15, 17.

[19] Ibid., 15, 17.

[20] Jn 8, 32



[21] Lc 15, 18-20.

[22] Ibid., 15, 20.

[23] Amigos de Dios, n. 13.
[24] Cfr. Ap 7, 9-10.

[25] Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, n. 17.

[26] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 1741; Ga 5, 1; cfr. Jn 8, 32; cfr. 2 Co
3,17; cfr. Rm 8, 21.

[27] Ez 36, 26-27.
[28] Rm 5, 5.
[29] Ibid., 8, 14.

[30] 2 Co 12, 9-10.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://


https://opusdei.org/es/article/editorial-hacia-la-libertad/

opusdei.org/es/article/editorial-hacia-la-
libertad/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/editorial-hacia-la-libertad/
https://opusdei.org/es/article/editorial-hacia-la-libertad/

	Hacia la libertad
	Buscar a Cristo
	Volver a Cristo
	Vivir en Cristo


