
opusdei.org

Desprendimiento
(meditación en
Cuaresma)

Homilía de san Josemaría sobre
la virtud cristiana del
desprendimiento y predicada el
4 de abril de1955, Lunes Santo.
Está publicada en "Amigos de
Dios".

25/02/2025

Este umbral de la Semana Santa, tan
próximo ya el momento en el que se
consumó sobre el Calvario la
Redención de la humanidad entera,



me parece un tiempo
particularmente apropiado para que
tú y yo consideremos por qué
caminos nos ha salvado Jesús Señor
Nuestro; para que contemplemos ese
amor suyo —verdaderamente
inefable— a unas pobres criaturas,
formadas con barro de la tierra.

Memento, homo, quia pulvis es, et in
pulverem reverteris, nos amonestaba
nuestra Madre la Iglesia, al iniciarse
la Cuaresma, con el fin de que jamás
olvidásemos que somos muy poca
cosa, que un día cualquiera nuestro
cuerpo —tan lleno de vida ahora— se
deshará, como la ligera nube de
polvo que levantan nuestros pies al
andar; se disipará como niebla
acosada por los rayos del sol.

Ejemplo de Cristo

Pero yo quisiera, después de
recordaros tan crudamente nuestra
personal insignificancia, encarecer



ante vuestros ojos otra estupenda
realidad: la magnificencia divina que
nos sostiene y que nos endiosa.
Escuchad las palabras del Apóstol:
bien sabéis cómo ha sido la
liberalidad de Nuestro Señor
Jesucristo que, siendo rico, se hizo
pobre por vosotros, de modo que
vosotros fueseis ricos por medio de
su pobreza. Fijaos con calma en el
ejemplo del Maestro, y
comprenderéis enseguida que
disponemos de tema abundante para
meditar durante toda la vida, para
concretar propósitos sinceros de más
generosidad. Porque, y no me
perdáis de vista esta meta que hemos
de alcanzar, cada uno de nosotros
debe identificarse con Jesucristo, que
—ya lo habéis oído— se hizo pobre
por ti, por mí, y padeció, dándonos
ejemplo, para que sigamos sus
pisadas.

¿No te has preguntado alguna vez,
movido por una curiosidad santa, de



qué modo llevó a término Jesucristo
este derroche de amor? De nuevo se
ocupa San Pablo de respondernos:
teniendo la naturaleza de Dios, (...)
no obstante, se anonadó a sí mismo
tomando la forma de siervo, hecho
semejante a los hombres y reducido
a la condición de hombre. Hijos,
pasmaos agradecidos ante este
misterio, y aprended: todo el poder,
toda la majestad, toda la hermosura,
toda la armonía infinita de Dios, sus
grandes e inconmensurables
riquezas, ¡todo un Dios!, quedó
escondido en la Humanidad de Cristo
para servirnos. El Omnipotente se
presenta decidido a oscurecer por un
tiempo su gloria, para facilitar el
encuentro redentor con sus
criaturas.

A Dios, escribe el Evangelista San
Juan, nadie le ha visto jamás: el Hijo
Unigénito, existente en el seno del
Padre, es quien lo ha dado a conocer,
compareciendo ante la mirada



atónita de los hombres: primero,
como un recién nacido, en Belén;
después, como un niño igual a los
otros; más adelante, en el Templo,
como un adolescente juicioso y
despierto; y, al fin, con aquella figura
amable y atractiva del Maestro, que
removía los corazones de las
muchedumbres que le acompañaban
entusiasmadas.

Bastan unos rasgos del Amor de Dios
que se encarna, y su generosidad nos
toca el alma, nos enciende, nos
empuja con suavidad a un dolor
contrito por nuestro
comportamiento, mezquino y egoísta
en tantas ocasiones. Jesucristo no
tiene inconveniente en rebajarse,
para elevarnos de la miseria a la
dignidad de hijos de Dios, de
hermanos suyos. Tú y yo, por el
contrario, con frecuencia nos
enorgullecemos neciamente de los
dones y talentos recibidos, hasta
convertirlos en pedestal para



imponernos a los demás, como si el
mérito de unas acciones, acabadas
con una perfección relativa,
dependiera exclusivamente de
nosotros: ¿qué posees tú que no
hayas alcanzado de Dios? Y si lo que
tienes, lo has recibido, ¿de qué te
glorías como si no lo hubieses
recibido?.

Al considerar la entrega de Dios y su
anonadamiento —hablo para que lo
meditemos, pensando cada uno en sí
mismo—, la vanagloria, la
presunción del soberbio se revela
como un pecado horrendo,
precisamente porque coloca a la
persona en el extremo opuesto al
modelo que Jesucristo nos ha
señalado con su conducta. Pensadlo
despacio: Él se humilló, siendo Dios.
El hombre, engreído por su propio
yo, pretende enaltecerse a toda costa,
sin reconocer que está hecho de mal
barro de botijo.



No sé si os habrán contado, en
vuestra infancia, la fábula de aquel
campesino, al que regalaron un
faisán dorado. Transcurrido el
primer momento de alegría y de
sorpresa por ese obsequio, el nuevo
dueño buscó dónde podría
encerrarlo. Al cabo de bastantes
horas, tras muchas dudas y
diferentes planes, optó por meterlo
en el gallinero. Las gallinas,
admiradas por la belleza del recién
venido, giraban a su alrededor, con
el asombro de quien descubre un
semidiós. En medio de tanto
alboroto, sonó la hora de la pitanza y,
al echar el dueño los primeros
puñados de salvado, el faisán —
famélico por la espera— se lanzó con
avidez a sacar el vientre de mal año.
Ante un espectáculo tan vulgar —
aquel prodigio de hermosura comía
con las mismas ansias del animal
más corriente— las desencantadas
compañeras de corral la
emprendieron a picotazos contra el



ídolo caído, hasta arrancarle todas
las plumas. Así de triste es el
desmoronamiento del ególatra; tanto
más desastroso cuanto más se ha
empinado sobre sus propias fuerzas,
presuntuosamente confiado en su
personal capacidad.

Sacad consecuencias prácticas para
vuestra vida diaria, sintiéndoos
depositarios de unos talentos —
sobrenaturales y humanos— que
habéis de aprovechar rectamente, y
rechazad el ridículo engaño de que
algo os pertenece, como si fuera fruto
de vuestro solo esfuerzo. Acordaos
de que hay un sumando —Dios— del
que nadie puede prescindir.

Con esta perspectiva, convenceos de
que si de veras deseamos seguir de
cerca al Señor y prestar un servicio
auténtico a Dios y a la humanidad
entera, hemos de estar seriamente
desprendidos de nosotros mismos: de
los dones de la inteligencia, de la



salud, de la honra, de las ambiciones
nobles, de los triunfos, de los éxitos.

Me refiero también —porque hasta
ahí debe llegar tu decisión— a esas
ilusiones limpias, con las que
buscamos exclusivamente dar toda la
gloria a Dios y alabarle, ajustando
nuestra voluntad a esta norma clara
y precisa: Señor, quiero esto o
aquello sólo si a Ti te agrada, porque
si no, a mí, ¿para qué me interesa?
Asestamos así un golpe mortal al
egoísmo y a la vanidad, que serpean
en todas las conciencias; de paso que
alcanzamos la verdadera paz en
nuestras almas, con un desasimiento
que acaba en la posesión de Dios,
cada vez más íntima y más intensa.

Para imitar a Jesucristo, el corazón
ha de estar enteramente libre de
apegamientos. Si alguno quiere venir
en pos de mí, niéguese a sí mismo,
cargue con su cruz y sígame. Pues
quien quisiera salvar su vida, la



perderá; mas quien perdiere su vida
por amor de mí, la encontrará.
Porque ¿de qué le sirve al hombre
ganar todo el mundo, si pierde su
alma?. Y comenta San Gregorio: no
bastaría vivir desprendidos de las
cosas, si no renunciáramos además a
nosotros mismos. Pero... ¿a dónde
iremos fuera de nosotros? ¿Quién es
el que renuncia, si a sí mismo se
deja?

Sabed que una es la situación
nuestra en cuanto caídos por el
pecado; y otra, en cuanto formados
por Dios. De una forma hemos sido
creados, y en otra distinta nos
encontramos a causa de nosotros
mismos. Renunciémonos, en lo que
nos hemos convertido pecando, y
mantengámonos como hemos sido
constituidos por la gracia. Así, el que
ha sido soberbio, si, convertido a
Cristo, se hace humilde, ya ha
renunciado a sí mismo; si un
lujurioso cambia a una vida



continente, también se ha
renunciado en lo que antes era; si un
avariento deja de codiciar y, en lugar
de apoderarse de lo ajeno, comienza
a ser generoso con lo propio,
ciertamente se ha negado a sí mismo.

Señorío del cristiano

Corazones generosos, con
desprendimiento verdadero, pide el
Señor. Lo conseguiremos, si soltamos
con entereza las amarras o los hilos
sutiles que nos atan a nuestro yo. No
os oculto que esta determinación
exige una lucha constante, un saltar
por encima del propio entendimiento
y de la propia voluntad, una
renuncia —en pocas palabras— más
ardua que el abandono de los bienes
materiales más codiciados.

Ese desprendimiento que el Maestro
predicó, el que espera de todos los
cristianos, comporta necesariamente
también manifestaciones externas.



Jesucristo coepit facere et docere:
antes que con la palabra, anunció su
doctrina con las obras. Lo habéis
visto nacer en un establo, en la
carencia más absoluta, y dormir
recostado sobre las pajas de un
pesebre sus primeros sueños en la
tierra. Luego, durante los años de sus
andanzas apostólicas, entre otros
muchos ejemplos, recordaréis su
clara advertencia a uno de los que se
ofrecieron para acompañarle como
discípulo: las raposas tienen
guaridas, y las aves del cielo nidos;
más el Hijo del hombre no tiene
dónde reclinar su cabeza. Y no dejéis
de contemplar aquella escena, que
recoge el Evangelio, en la que los
Apóstoles, para mitigar el hambre,
arrancan por el camino en un sábado
unas espigas de trigo.

Se puede decir que nuestro Señor,
cara a la misión recibida del Padre,
vive al día, tal y como aconsejaba en
una de las enseñanzas más



sugestivas que salieron de su boca
divina: no os inquietéis, en orden a
vuestra vida, sobre lo que comeréis;
ni en orden a vuestro cuerpo, sobre
qué vestiréis. Importa más la vida
que la comida, y el cuerpo que el
vestido. Fijaos en los cuervos: no
siembran, ni siegan, no tienen
despensa, ni granero; y, sin embargo,
Dios los alimenta. Pues, ¡cuánto más
valéis vosotros!... Mirad cómo crecen
los lirios: no trabajan, ni hilan; y, no
obstante, os aseguro que ni Salomón,
con toda su magnificencia, estuvo
jamás vestido como una de estas
flores. Pues, si a una hierba que hoy
crece en el campo y mañana se echa
al fuego, Dios así la viste, ¿cuánto
más hará con vosotros, hombres de
poquísima fe?

Si viviéramos más confiados en la
Providencia divina, seguros —¡con fe
recia!— de esta protección diaria que
nunca nos falta, cuántas
preocupaciones o inquietudes nos



ahorraríamos. Desaparecerían tantos
desasosiegos que, con frase de Jesús,
son propios de los paganos, de los
hombres mundanos, de las personas
que carecen de sentido sobrenatural.
Querría, en confidencia de amigo, de
sacerdote, de padre, traeros a la
memoria en cada circunstancia que
nosotros, por la misericordia de Dios,
somos hijos de ese Padre Nuestro,
todo poderoso, que está en los cielos
y a la vez en la intimidad del
corazón; querría grabar a fuego en
vuestras mentes que tenemos todos
los motivos para caminar con
optimismo por esta tierra, con el
alma bien desasida de esas cosas que
parecen imprescindibles, ya que
¡bien sabe ese Padre vuestro qué
necesitáis!, y Él proveerá. Creedme
que sólo así nos conduciremos como
señores de la Creación, y evitaremos
la triste esclavitud en la que caen
tantos, porque olvidan su condición
de hijos de Dios, afanados por un



mañana o por un después que quizá
ni siquiera verán.

Permitidme que, una vez más, os
manifieste una partecica de mi
experiencia personal. Os abro mi
alma, en la presencia de Dios, con la
persuasión más absoluta de que no
soy modelo de nada, de que soy un
pingajo, un pobre instrumento —
sordo e inepto— que el Señor ha
utilizado para que se compruebe, con
más evidencia, que Él escribe
perfectamente con la pata de una
mesa. Por tanto, al hablaros de mí,
no se me pasa por la cabeza, ¡ni de
lejos!, el pensamiento de que en mi
actuación haya un poco de mérito
mío; y mucho menos pretendo
imponeros que caminéis por donde
el Señor me ha llevado a mí, ya que
puede muy bien suceder que no os
pida el Maestro a vosotros lo que
tanto me ha ayudado a trabajar sin
impedimento en esta Obra de Dios, a



la que he dedicado mi entera
existencia.

Os aseguro —lo he tocado con mis
manos, lo he contemplado con mis
ojos— que, si confiáis en la divina
Providencia, si os abandonáis en sus
brazos omnipotentes, nunca os
faltarán los medios para servir a
Dios, a la Iglesia Santa, a las almas,
sin descuidar ninguno de vuestros
deberes; y gozaréis además de una
alegría y de una paz que mundus
dare non potest, que la posesión de
todos los bienes terrenos no puede
dar.

Desde los comienzos del Opus Dei, en
1928, aparte de que no contaba con
ningún recurso humano, nunca he
manejado personalmente ni un
céntimo; ni tampoco he intervenido
directamente en las lógicas
cuestiones económicas, que se
plantean al realizar cualquier tarea
en la que participan criaturas —



hombres de carne y hueso, no
ángeles—, que precisan de
instrumentos materiales para
desarrollar con eficacia su labor.

El Opus Dei ha necesitado y pienso
que necesitará siempre —hasta el fin
de los tiempos— la colaboración
generosa de muchos, para sostener
las obras apostólicas: de una parte,
porque esas actividades jamás son
rentables; de otra, porque, aunque
aumente el número de los que
cooperan y el trabajo de mis hijos, si
hay amor de Dios, el apostolado se
ensancha y las demandas se
multiplican. Por eso, en más de una
ocasión, he hecho reír a mis hijos,
pues mientras les impulsaba con
fortaleza a que respondiesen
fielmente a la gracia de Dios, les
animaba a encararse
descaradamente con el Señor,
pidiéndole más gracia y el dinero,
contante y sonante, que nos urgía.



En los primeros años, carecíamos
hasta de lo más indispensable.
Atraídos por el fuego de Dios, venían
a mi alrededor obreros, menestrales,
universitarios..., que ignoraban la
estrechez y la indigencia en que nos
encontrábamos, porque siempre en
el Opus Dei, con el auxilio del Cielo,
hemos procurado trabajar de
manera que el sacrificio y la oración
fueran abundantes y escondidos. Al
volver ahora la mirada a aquella
época, brota del corazón una acción
de gracias rendida: ¡qué seguridad
había en nuestras almas! Sabíamos
que, buscando el reino de Dios y su
justicia, lo demás se nos concedería
por añadidura. Y os puedo asegurar
que ninguna iniciativa apostólica ha
dejado de llevarse a cabo por falta de
recursos materiales: en el momento
preciso, de una forma o de otra,
nuestro Padre Dios con su
Providencia ordinaria nos facilitaba
lo que era menester, para que



viéramos que Él es siempre buen
pagador.

Si queréis actuar a toda hora como
señores de vosotros mismos, os
aconsejo que pongáis un empeño
muy grande en estar desprendidos
de todo, sin miedo, sin temores ni
recelos. Después, al atender y al
cumplir vuestras obligaciones
personales, familiares..., emplead los
medios terrenos honestos con
rectitud, pensando en el servicio a
Dios, a la Iglesia, a los vuestros, a
vuestra tarea profesional, a vuestro
país, a la humanidad entera. Mirad
que lo importante no se concreta en
la materialidad de poseer esto o de
carecer de lo otro, sino en conducirse
de acuerdo con la verdad que nos
enseña nuestra fe cristiana: los
bienes creados son sólo eso, medios.
Por lo tanto, rechazad el espejuelo de
considerarlos como algo definitivo:
no queráis amontonar tesoros en la
tierra, donde el orín y la polilla los



consumen y donde los ladrones los
desentierran y roban; atesorad en
cambio bienes en el cielo, donde no
hay orín, ni la polilla los consume, ni
tampoco ladrones que los descubran
y los roben. Porque donde está tu
tesoro, allí está también tu corazón.

Cuando alguno centra su felicidad
exclusivamente en las cosas de aquí
abajo —he sido testigo de verdaderas
tragedias—, pervierte su uso
razonable y destruye el orden
sabiamente dispuesto por el Creador.
El corazón queda entonces triste e
insatisfecho; se adentra por caminos
de un eterno descontento y acaba
esclavizado ya en la tierra, víctima
de esos mismos bienes que quizá se
han logrado a base de esfuerzos y
renuncias sin cuento. Pero, sobre
todo, os recomiendo que no olvidéis
jamás que Dios no cabe, no habita en
un corazón enfangado por un amor
sin orden, tosco, vano. Ninguno
puede servir a dos señores, porque



tendría aversión a uno y amor al
otro, o si se sujeta al primero,
despreciará al segundo: no podéis
servir a Dios y a las riquezas.
Anclemos, pues, el corazón en el
amor capaz de hacernos felices...
Deseemos los tesoros del cielo.

No te estoy llevando hacia una
dejación en el cumplimiento de tus
deberes o en la exigencia de tus
derechos. Al contrario, para cada uno
de nosotros, de ordinario, una
retirada en ese frente equivale a
desertar cobardemente de la pelea
para ser santos, a la que Dios nos ha
llamado. Por eso, con seguridad de
conciencia, has de poner empeño —
especialmente en tu trabajo— para
que ni a ti ni a los tuyos os falte lo
conveniente para vivir con cristiana
dignidad. Si en algún momento
experimentas en tu carne el peso de
la indigencia, no te entristezcas ni te
rebeles; pero, insisto, procura
emplear todos los recursos nobles



para superar esa situación, porque
obrar de otra forma sería tentar a
Dios. Y mientras luchas, acuérdate
además de que omnia in bonum!,
todo —también la escasez, la pobreza
— coopera al bien de los que aman al
Señor; acostúmbrate, ya desde ahora,
a afrontar con alegría las pequeñas
limitaciones, las incomodidades, el
frío, el calor, la privación de algo que
consideras imprescindible, el no
poder descansar como y cuando
quisieras, el hambre, la soledad, la
ingratitud, la incomprensión, la
deshonra...

Padre, ...no los saques del mundo

Somos nosotros hombres de la calle,
cristianos corrientes, metidos en el
torrente circulatorio de la sociedad, y
el Señor nos quiere santos,
apostólicos, precisamente en medio
de nuestro trabajo profesional, es
decir, santificándonos en esa tarea,
santificando esa tarea y ayudando a



que los demás se santifiquen con esa
tarea. Convenceos de que en ese
ambiente os espera Dios, con
solicitud de Padre, de Amigo; y
pensad que con vuestro quehacer
profesional realizado con
responsabilidad, además de
sosteneros económicamente, prestáis
un servicio directísimo al desarrollo
de la sociedad, aliviáis también las
cargas de los demás y mantenéis
tantas obras asistenciales —a nivel
local y universal— en pro de los
individuos y de los pueblos menos
favorecidos.

Al comportarnos con normalidad —
como nuestros iguales— y con
sentido sobrenatural, no hacemos
más que seguir el ejemplo de
Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero Hombre. Fijaos en que
toda su vida está llena de
naturalidad. Pasa seis lustros oculto,
sin llamar la atención, como un
trabajador más, y le conocen en su



aldea como el hijo del carpintero. A
lo largo de su vida pública, tampoco
se advierte nada que desentone, por
raro o por excéntrico. Se rodeaba de
amigos, como cualquiera de sus
conciudadanos, y en su porte no se
diferenciaba de ellos. Tanto, que
Judas, para señalarlo, necesita
concertar un signo: aquel a quien yo
besare, ése es. No había en Jesús
ningún indicio extravagante. A mí,
me emociona esta norma de
conducta de nuestro Maestro, que
pasa como uno más entre los
hombres.

Juan el Bautista —siguiendo una
llamada especial— vestía con piel de
camello y se alimentaba de langostas
y miel silvestre. El Salvador usaba
una túnica de una sola pieza, comía y
bebía igual que los demás, se llenaba
de alegría con la felicidad ajena, se
conmovía ante el dolor del prójimo,
no rechazaba el descanso que le
ofrecían sus amistades, y a nadie se



le ocultaba que se había ganado el
sustento, durante muchos años,
trabajando con sus propias manos
junto a José, el artesano. Así hemos
de desenvolvernos nosotros en
medio de este mundo: como nuestro
Señor. Te diría, en pocas palabras,
que hemos de ir con la ropa limpia,
con el cuerpo limpio y,
principalmente, con el alma limpia.

Incluso —por qué no notarlo—, el
Señor que predica un
desprendimiento tan maravilloso de
los bienes terrenos, muestra a la vez
un cuidado admirable en no
desperdiciarlos. Después de aquel
milagro de la multiplicación de los
panes, que tan generosamente
saciaron a más de cinco mil hombres,
ordenó a sus discípulos: recoged los
pedazos que han sobrado, para que
no se pierdan. Lo hicieron así, y
llenaron doce cestos. Si meditáis
atentamente toda esa escena,
aprenderéis a no ser roñosos nunca,



sino buenos administradores de los
talentos y medios materiales que
Dios os conceda.

El desprendimiento que predico,
después de mirar a nuestro Modelo,
es señorío; no clamorosa y llamativa
pobretería, careta de la pereza y del
abandono. Debes ir vestido de
acuerdo con el tono de tu condición,
de tu ambiente, de tu familia, de tu
trabajo..., como tus compañeros,
pero por Dios, con el afán de dar una
imagen auténtica y atractiva de la
verdadera vida cristiana. Con
naturalidad, sin extravagancias: os
aseguro que es mejor que pequéis
por carta de más que por carta de
menos. Tú, ¿cómo imaginas el porte
de Nuestro Señor?, ¿no has pensado
con qué dignidad llevaría aquella
túnica inconsútil, que probablemente
habrían tejido las manos de Santa
María? ¿No recuerdas cómo, en casa
de Simón, se lamenta porque no le
han ofrecido agua para lavarse, antes



de sentarse a la mesa?. Ciertamente
Él sacó a colación esa falta de
urbanidad para realzar con esa
anécdota la enseñanza de que en los
detalles pequeños se muestra el
amor, pero procura también dejar
claro que se atiene a las costumbres
sociales del ambiente. Por lo tanto, tú
y yo nos esforzaremos en estar
despegados de los bienes y de las
comodidades de la tierra, pero sin
salidas de tono ni hacer cosas raras.

Para mí, una manifestación de que
nos sentimos señores del mundo,
administradores fieles de Dios, es
cuidar lo que usamos, con interés en
que se conserve, en que dure, en que
luzca, en que sirva el mayor tiempo
posible para su finalidad, de manera
que no se eche a perder. En los
Centros del Opus Dei encontraréis
una decoración sencilla, acogedora y,
sobre todo, limpia, porque no hay
que confundir una casa pobre con el
mal gusto ni con la suciedad. Sin



embargo, comprendo que tú, de
acuerdo con tus posibilidades y con
tus obligaciones sociales, familiares,
poseas objetos de valor y los cuides,
con espíritu de mortificación, con
desprendimiento.

Hace muchos años —más de
veinticinco— iba yo por un comedor
de caridad, para pordioseros que no
tomaban al día más alimento que la
comida que allí les daban. Se trataba
de un local grande, que atendía un
grupo de buenas señoras. Después de
la primera distribución, para recoger
las sobras acudían otros mendigos y,
entre los de este grupo segundo, me
llamó la atención uno: ¡era
propietario de una cuchara de peltre!
La sacaba cuidadosamente del
bolsillo, con codicia, la miraba con
fruición, y al terminar de saborear su
ración, volvía a mirar la cuchara con
unos ojos que gritaban: ¡es mía!, le
daba dos lametones para limpiarla y
la guardaba de nuevo satisfecho



entre los pliegues de sus andrajos.
Efectivamente, ¡era suya! Un
pobrecito miserable, que entre
aquella gente, compañera de
desventura, se consideraba rico.

Conocía yo por entonces a una
señora, con título nobiliario, Grande
de España. Delante de Dios esto no
cuenta nada: todos somos iguales,
todos hijos de Adán y Eva, criaturas
débiles, con virtudes y defectos,
capaces —si el Señor nos abandona—
de los peores crímenes. Desde que
Cristo nos ha redimido, no hay
diferencia de raza, ni de lengua, ni de
color, ni de estirpe, ni de riquezas...:
somos todos hijos de Dios. Esta
persona de la que os hablo ahora,
residía en una casa de abolengo, pero
no gastaba para sí misma ni dos
pesetas al día. En cambio, retribuía
muy bien a su servicio, y el resto lo
destinaba a ayudar a los
menesterosos, pasando ella misma
privaciones de todo género. A esta



mujer no le faltaban muchos de esos
bienes que tantos ambicionan, pero
ella era personalmente pobre, muy
mortificada, desprendida por
completo de todo. ¿Me habéis
entendido? Nos basta además
escuchar las palabras del Señor:
bienaventurados los pobres de
espíritu, porque de ellos es el reino
de los cielos.

Si tú deseas alcanzar ese espíritu, te
aconsejo que contigo seas parco, y
muy generoso con los demás; evita
los gastos superfluos por lujo, por
veleidad, por vanidad, por
comodidad...; no te crees
necesidades. En una palabra,
aprende con San Pablo a vivir en
pobreza y a vivir en abundancia, a
tener hartura y a sufrir hambre, a
poseer de sobra y a padecer por
necesidad: todo lo puedo en Aquel
que me conforta. Y como el Apóstol,
también así saldremos vencedores de



la pelea espiritual, si mantenemos el
corazón desasido, libre de ataduras.

Todos los que venimos a la palestra
de la fe, dice San Gregorio Magno,
tomamos a nuestro cargo luchar
contra los espíritus malignos. Los
diablos nada poseen de este mundo
y, por consiguiente, como acuden
desnudos, nosotros debemos luchar
desnudos también. Porque si uno
que está vestido pelea con otro sin
ropa, pronto será derribado, porque
su enemigo tiene por donde
agarrarle. ¿Y qué son las cosas de la
tierra sino una especie de
indumentaria?.

Dios ama al que da con
alegría

Dentro de este marco del
desprendimiento total que el Señor
nos pide, os señalaré otro punto de
particular importancia: la salud.
Ahora, la mayor parte de vosotros



sois jóvenes; atravesáis esa etapa
formidable de plenitud de vida, que
rebosa de energías. Pero pasa el
tiempo, e inexorablemente empieza a
notarse el desgaste físico; vienen
después las limitaciones de la
madurez, y por último los achaques
de la ancianidad. Además, cualquiera
de nosotros, en cualquier momento,
puede caer enfermo o sufrir algún
trastorno corporal.

Sólo si aprovechamos con rectitud —
cristianamente— las épocas de
bienestar físico, los tiempos buenos,
aceptaremos también con alegría
sobrenatural los sucesos que la gente
equivocadamente califica de malos.
Sin descender a demasiados detalles,
deseo transmitiros mi personal
experiencia. Mientras estamos
enfermos, podemos ser cargantes: no
me atienden bien, nadie se preocupa
de mí, no me cuidan como merezco,
ninguno me comprende... El diablo,
que anda siempre al acecho, ataca



por cualquier flanco; y en la
enfermedad, su táctica consiste en
fomentar una especie de psicosis,
que aparte de Dios, que amargue el
ambiente, o que destruya ese tesoro
de méritos que, para bien de todas
las almas, se alcanza cuando se lleva
con optimismo sobrenatural —
¡cuando se ama!— el dolor. Por lo
tanto, si es voluntad de Dios que nos
alcance el zarpazo de la aflicción,
tomadlo como señal de que nos
considera maduros para asociarnos
más estrechamente a su Cruz
redentora.

Se requiere, pues, una preparación
remota, hecha cada día con un santo
desapego de uno mismo, para que
nos dispongamos a sobrellevar con
garbo —si el Señor lo permite— la
enfermedad o la desventura. Servíos
ya de las ocasiones normales, de
alguna privación, del dolor en sus
pequeñas manifestaciones
habituales, de la mortificación, y



poned en ejercicio las virtudes
cristianas.

Hemos de exigirnos en la vida
cotidiana, con el fin de no
inventarnos falsos problemas,
necesidades artificiosas, que en
último término proceden del
engreimiento, del antojo, de un
espíritu comodón y perezoso.
Debemos ir a Dios con paso rápido,
sin pesos muertos ni impedimentas
que dificulten la marcha.
Precisamente porque no consiste la
pobreza de espíritu en no tener, sino
en estar de veras despegados,
debemos permanecer atentos para
no engañarnos con imaginarios
motivos de fuerza mayor. Buscad lo
suficiente, buscad lo que basta. Y no
queráis más. Lo que pasa de ahí, es
agobio, no alivio; apesadumbra, en
vez de levantar.

Al descender a estos consejos, no me
baso en situaciones extrañas,



anormales o complicadas. Sé de uno
que usaba, como registros para los
libros, unos papeles en los que
escribía algunas jaculatorias que le
ayudaran a mantener la presencia de
Dios. Y le entró el deseo de conservar
con cariño aquel tesoro, hasta que se
dio cuenta de que se estaba
apegando a aquellos papelajos de
nada. ¡Ya veis qué modelo de
virtudes! No me importaría
manifestaros todas mis miserias, si
os sirviese para algo. He tirado un
poco de la manta, porque quizá a ti te
sucede otro tanto: tus libros, tu ropa,
tu mesa, tus... ídolos de quincallería.

En casos como ésos, os recomiendo
que consultéis a vuestro director
espiritual, sin ánimo pueril ni
escrupuloso. A veces bastará como
remedio la pequeña mortificación de
prescindir del uso de algo por una
temporada corta. O, en otro orden,
no pasa nada si un día renuncias al
medio de transporte que



habitualmente empleas, y entregas
como limosna la cantidad que
ahorras, aunque sea muy poco
dinero. De todos modos, si tienes
espíritu de desprendimiento, no
dejarás de descubrir ocasiones
continuas, discretas y eficaces, de
ejercitarlo.

Después de abriros mi alma, necesito
confesaros también que tengo un
apegamiento al que no querría
renunciar nunca: el de quereros de
verdad a todos vosotros. Lo he
aprendido del mejor Maestro, y me
gustaría seguir fidelísimamente su
ejemplo, amando sin límites a las
almas, comenzando por los que me
rodean. ¿No os conmueve esa
caridad ardiente —¡ese cariño!— de
Jesucristo, que utiliza el Evangelista
para designar a uno de sus
discípulos?: quem diligebat Iesus,
aquel a quien Él amaba.



Terminamos con una consideración
que nos ofrece el Evangelio de la
Misa de hoy: seis días antes de la
Pascua, vino Jesús a Betania, donde
había muerto Lázaro, a quien Jesús
resucitó. Allí le prepararon una cena:
servía Marta, y Lázaro era uno de los
que estaban con Él a la mesa.
Entonces María tomó una libra de
ungüento de nardo puro y de gran
precio, y lo derramó sobre los pies de
Jesús, y los enjugó con sus cabellos,
llenándose la casa de la fragancia del
perfume. ¡Qué prueba tan clara de
magnanimidad el derroche de María!
Judas se lamenta de que se haya
echado a perder un perfume que
valía —con su codicia, ha hecho muy
bien sus cálculos— por lo menos
trescientos denarios.

El verdadero desprendimiento lleva
a ser muy generosos con Dios y con
nuestros hermanos; a moverse, a
buscar recursos, a gastarse para
ayudar a quienes pasan necesidad.



No puede un cristiano conformarse
con un trabajo que le permita ganar
lo suficiente para vivir él y los suyos:
su grandeza de corazón le impulsará
a arrimar el hombro para sostener a
los demás, por un motivo de caridad,
y por un motivo de justicia, como
escribía San Pablo a los de Roma: la
Macedonia y la Acaya han tenido a
bien hacer una colecta para socorrer
a los pobres de entre los santos de
Jerusalén. Así les ha parecido, y en
verdad obligación les tienen. Porque
si los gentiles han sido hecho
partícipes de los bienes espirituales
de los judíos, deben también aquéllos
hacer partícipes a éstos de sus bienes
temporales.

No seáis mezquinos ni tacaños con
quien tan generosamente se ha
excedido con nosotros, hasta
entregarse totalmente, sin tasa.
Pensad: ¿cuánto os cuesta —también
económicamente— ser cristianos?
Pero, sobre todo, no olvidéis que Dios



ama al que da con alegría. Por lo
demás, poderoso es el Señor para
colmaros de todo bien, de suerte que,
contentos siempre con tener en todas
las cosas lo suficiente, estéis sobrados
para ejercitar todo tipo de obras
buenas.

Al acercarnos, durante esta Semana
Santa, a los dolores de Jesucristo,
vamos a pedir a la Santísima Virgen
que, como Ella, sepamos también
nosotros ponderar y conservar todas
estas enseñanzas en nuestros
corazones.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/desprendimiento-
meditacion-en-cuaresma/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/
https://opusdei.org/es/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/
https://opusdei.org/es/article/desprendimiento-meditacion-en-cuaresma/

	Desprendimiento (meditación en Cuaresma)
	Ejemplo de Cristo
	Señorío del cristiano
	Dios ama al que da con alegría


