
opusdei.org

Cristo presente en
los cristianos
(Domingo
Resurrección)

El tiempo pascual es tiempo de
alegría, de una alegría que no
se limita a esa época del año
litúrgico, sino que se asienta en
todo momento en el corazón del
cristiano. Porque Cristo vive:
Cristo no es una figura que
pasó, que existió en un tiempo y
que se fue, dejándonos un
recuerdo y un ejemplo
maravillosos.



19/04/2025

Cristo vive. Esta es la gran verdad
que llena de contenido nuestra fe.
Jesús, que murió en la Cruz, ha
resucitado, ha triunfado de la
muerte, del poder de las tinieblas, del
dolor y de la angustia. No temáis, con
esta invocación saludó un ángel a las
mujeres que iban al sepulcro; no
temáis. Vosotras venís a buscar a
Jesús Nazareno, que fue crucificado:
ya resucitó, no está aquí. Hæc est dies
quam fecit Dominus, exsultemus et
lætemur in ea; éste es el día que hizo
el Señor, regocijémonos.

El tiempo pascual es tiempo de
alegría, de una alegría que no se
limita a esa época del año litúrgico,
sino que se asienta en todo momento
en el corazón del cristiano. Porque
Cristo vive: Cristo no es una figura
que pasó, que existió en un tiempo y



que se fue, dejándonos un recuerdo y
un ejemplo maravillosos.

No: Cristo vive. Jesús es el
Emmanuel: Dios con nosotros. Su
Resurrección nos revela que Dios no
abandona a los suyos. ¿Puede la
mujer olvidarse del fruto de su
vientre, no compadecerse del hijo de
sus entrañas? Pues aunque ella se
olvidare, yo no me olvidaré de ti,
había prometido. Y ha cumplido su
promesa. Dios sigue teniendo sus
delicias entre los hijos de los
hombres.

Cristo vive en su Iglesia. "Os digo la
verdad: os conviene que yo me vaya;
porque si yo no me voy, el Consolador
no vendrá a vosotros, pero si me voy,
os lo enviaré". Esos eran los designios
de Dios: Jesús, muriendo en la Cruz,
nos daba el Espíritu de Verdad y de
Vida. Cristo permanece en su Iglesia:
en sus sacramentos, en su liturgia, en
su predicación, en toda su actividad.



De modo especial Cristo sigue
presente entre nosotros, en esa
entrega diaria de la Sagrada
Eucaristía. Por eso la Misa es centro y
raíz de la vida cristiana. En toda misa
está siempre el Cristo Total, Cabeza y
Cuerpo. Per Ipsum, et cum Ipso et in
Ipso. Porque Cristo es el Camino, el
Mediador: en Él, lo encontramos
todo; fuera de Él, nuestra vida queda
vacía. En Jesucristo, e instruidos por
Él, nos atrevemos a decir —audemus
dicere— Pater noster, Padre nuestro.
Nos atrevemos a llamar Padre al
Señor de los cielos y de la tierra.

La presencia de Jesús vivo en la
Hostia Santa es la garantía, la raíz y
la consumación de su presencia en el
mundo.

Cristo vive en el cristiano. La fe nos
dice que el hombre, en estado de
gracia, está endiosado. Somos
hombres y mujeres, no ángeles. Seres
de carne y hueso, con corazón y con



pasiones, con tristezas y con alegrías.
Pero la divinización redunda en todo
el hombre como un anticipo de la
resurrección gloriosa. Cristo ha
resucitado de entre los muertos y ha
venido a ser como las primicias de los
difuntos; porque así como por un
hombre vino la muerte, por un
hombre debe venir la resurrección de
los muertos. Que así como en Adán
mueren todos, así en Cristo todos
serán vivificados.

La vida de Cristo es vida nuestra,
según lo que prometiera a sus
Apóstoles, el día de la Ultima Cena: 
Cualquiera que me ama, observará
mis mandamientos, y mi Padre le
amará, y vendremos a él, y haremos
mansión dentro de él. El cristiano
debe —por tanto— vivir según la
vida de Cristo, haciendo suyos los
sentimientos de Cristo, de manera
que pueda exclamar con San Pablo, 
non vivo ego, vivit vero in me



Christus, no soy yo el que vive, sino
que Cristo vive en mí.

Jesucristo fundamento de la
vida cristiana

He querido recordar, aunque fuera
brevemente, algunos de los aspectos
de ese vivir actual de Cristo —Iesus
Christus heri et hodie; ipse et in
sæcula-, porque ahí está el
fundamento de toda la vida cristiana.
Si miramos a nuestro alrededor y
consideramos el transcurso de la
historia de la humanidad,
observaremos progresos y avances.
La ciencia ha dado al hombre una
mayor conciencia de su poder. La
técnica domina la naturaleza en
mayor grado que en épocas pasadas,
y permite que la humanidad sueñe
con llegar a un más alto nivel de
cultura, de vida material, de unidad.

Algunos quizá se sientan movidos a
matizar ese cuadro, recordando que



los hombres padecen ahora
injusticias y guerras, incluso peores
que las del pasado. No les falta razón.
Pero, por encima de esas
consideraciones, yo prefiero
recordar que, en el orden religioso, el
hombre sigue siendo hombre, y Dios
sigue siendo Dios. En este campo la
cumbre del progreso se ha dado ya:
es Cristo, alfa y omega, principio y
fin.

En la vida espiritual no hay una
nueva época a la que llegar. Ya está
todo dado en Cristo, que murió, y
resucitó, y vive y permanece
siempre. Pero hay que unirse a Él
por la fe, dejando que su vida se
manifieste en nosotros, de manera
que pueda decirse que cada cristiano
es no ya alter Christus, sino ipse
Christus, ¡el mismo Cristo!

Instaurare omnia in Christo, da como
lema San Pablo a los cristianos de
Efeso; informar el mundo entero con



el espíritu de Jesús, colocar a Cristo
en la entraña de todas las cosas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia traham
ad meipsum, cuando sea levantado
en alto sobre la tierra, todo lo atraeré
hacia mí. Cristo con su Encarnación,
con su vida de trabajo en Nazareth,
con su predicación y milagros por las
tierras de Judea y de Galilea, con su
muerte en la Cruz, con su
Resurrección, es el centro de la
creación, Primogénito y Señor de
toda criatura.

Nuestra misión de cristianos es
proclamar esa Realeza de Cristo,
anunciarla con nuestra palabra y con
nuestras obras. Quiere el Señor a los
suyos en todas las encrucijadas de la
tierra. A algunos los llama al
desierto, a desentenderse de los
avatares de la sociedad de los
hombres, para hacer que esos
mismos hombres recuerden a los
demás, con su testimonio, que existe
Dios. A otros, les encomienda el



ministerio sacerdotal. A la gran
mayoría, los quiere en medio del
mundo, en las ocupaciones terrenas.
Por lo tanto, deben estos cristianos
llevar a Cristo a todos los ámbitos
donde se desarrollan las tareas
humanas: a la fábrica, al laboratorio,
al trabajo de la tierra, al taller del
artesano, a las calles de las grandes
ciudades y a los senderos de
montaña.

Me gusta recordar a este propósito la
escena de la conversación de Cristo
con los discípulos de Emaús. Jesús
camina junto a aquellos dos
hombres, que han perdido casi toda
esperanza, de modo que la vida
comienza a parecerles sin sentido.
Comprende su dolor, penetra en su
corazón, les comunica algo de la vida
que habita en Él.

Cuando, al llegar a aquella aldea,
Jesús hace ademán de seguir
adelante, los dos discípulos le



detienen, y casi le fuerzan a
quedarse con ellos. Le reconocen
luego al partir el pan: El Señor,
exclaman, ha estado con nosotros.
Entonces se dijeron uno a otro: ¿No
es verdad que sentíamos abrasarse
nuestro corazón, mientras nos
hablaba por el camino, y nos
explicaba las Escrituras? Cada
cristiano debe hacer presente a
Cristo entre los hombres; debe obrar
de tal manera que quienes le traten
perciban el bonus odor Christi, el
buen olor de Cristo; debe actuar de
modo que, a través de las acciones
del discípulo, pueda descubrirse el
rostro del Maestro.

El cristiano se sabe injertado en
Cristo por el Bautismo; habilitado a
luchar por Cristo, por la
Confirmación; llamado a obrar en el
mundo por la participación en la
función real, profética y sacerdotal
de Cristo; hecho una sola cosa con
Cristo por la Eucaristía, sacramento



de la unidad y del amor. Por eso,
como Cristo, ha de vivir de cara a los
demás hombres, mirando con amor a
todos y a cada uno de los que le
rodean, y a la humanidad entera.

La fe nos lleva a reconocer a Cristo
como Dios, a verle como nuestro
Salvador, a identificarnos con Él,
obrando como Él obró. El Resucitado,
después de sacar al apóstol Tomás de
sus dudas, mostrándole sus llagas,
exclama: bienaventurados aquellos
que sin haberme visto creyeron. Aquí
—comenta San Gregorio Magno— se
habla de nosotros de un modo
particular, porque nosotros poseemos
espiritualmente a Aquel a quien
corporalmente no hemos visto. Se
habla de nosotros, pero a condición de
que nuestras acciones sean conformes
a nuestra fe. No cree verdaderamente
sino quien, en su obrar, pone en
práctica lo que cree. Por eso, a
propósito de aquellos que de la fe no
poseen más que palabras, dice San



Pablo: profesan conocer a Dios, pero
le niegan con las obras.

No es posible separar en Cristo su ser
de Dios-Hombre y su función de
Redentor. El Verbo se hizo carne y
vino a la tierra ut omnes homines
salvi fiant, para salvar a todos los
hombres. Con nuestras miserias y
limitaciones personales, somos otros
Cristos, el mismo Cristo, llamados
también a servir a todos los
hombres.

Es necesario que resuene una y otra
vez aquel mandamiento que
permanecerá nuevo a través de los
siglos. Carísimos —escribe San Juan
—, no voy a escribiros un
mandamiento nuevo, sino un
mandamiento antiguo, que recibisteis
desde el principio; el mandamiento
antiguo, es la palabra divina que
oísteis. Y no obstante yo os digo que el
mandamiento de que os hablo, es un
mandamiento nuevo, que es



verdadero en sí mismo y en vosotros,
porque las tinieblas desaparecieron, y
luce ya la luz verdadera. Quien dice
estar en la luz aborreciendo a su
hermano, en tinieblas está todavía.
Quien ama a su hermano, en la luz
mora, y en él no hay escándalo.

Nuestro Señor ha venido a traer la
paz, la buena nueva, la vida, a todos
los hombres. No sólo a los ricos, ni
sólo a los pobres. No sólo a los sabios,
ni sólo a los ingenuos. A todos. A los
hermanos, que hermanos somos,
pues somos hijos de un mismo Padre
Dios. No hay, pues, más que una raza:
la raza de los hijos de Dios. No hay
más que un color: el color de los hijos
de Dios. Y no hay más que una
lengua: ésa que habla al corazón y a
la cabeza, sin ruido de palabras, pero
dándonos a conocer a Dios y
haciendo que nos amemos los unos a
los otros.



Contemplación de la vida de
Cristo

Es ese amor de Cristo el que cada uno
de nosotros debe esforzarse por
realizar, en la propia vida. Pero para
ser ipse Christus hay que mirarse en
Él. No basta con tener una idea
general del espíritu de Jesús, sino
que hay que aprender de Él detalles y
actitudes. Y, sobre todo, hay que
contemplar su paso por la tierra, sus
huellas, para sacar de ahí fuerza, luz,
serenidad, paz.

Cuando se ama a una persona se
desean saber hasta los más mínimos
detalles de su existencia, de su
carácter, para así identificarse con
ella. Por eso hemos de meditar la
historia de Cristo, desde su
nacimiento en un pesebre, hasta su
muerte y su resurrección. En los
primeros años de mi labor
sacerdotal, solía regalar ejemplares
del Evangelio o libros donde se



narraba la vida de Jesús. Porque
hace falta que la conozcamos bien,
que la tengamos toda entera en la
cabeza y en el corazón, de modo que,
en cualquier momento, sin necesidad
de ningún libro, cerrando los ojos,
podamos contemplarla como en una
película; de forma que, en las
diversas situaciones de nuestra
conducta, acudan a la memoria las
palabras y los hechos del Señor.

Así nos sentiremos metidos en su
vida. Porque no se trata sólo de
pensar en Jesús, de representarnos
aquellas escenas. Hemos de
meternos de lleno en ellas, ser
actores. Seguir a Cristo tan de cerca
como Santa María, su Madre, como
los primeros doce, como las santas
mujeres, como aquellas
muchedumbres que se agolpaban a
su alrededor. Si obramos así, si no
ponemos obstáculos, las palabras de
Cristo entrarán hasta el fondo del
alma y nos transformarán. Porque la



palabra de Dios es viva y eficaz, y más
penetrante que espada de dos filos, y
se introduce hasta en los pliegues del
alma y del espíritu, hasta en las
junturas y tuétanos, y discierne los
pensamientos y las intenciones del
corazón.

Si queremos llevar hasta el Señor a
los demás hombres, es necesario ir al
Evangelio y contemplar el amor de
Cristo. Podríamos fijarnos en las
escenas cumbres de la Pasión,
porque, como Él mismo dijo, nadie
tiene amor más grande que el que da
su vida por sus amigos. Pero
podemos considerar también el resto
de su vida, su trato ordinario con
quienes se cruzaron con Él.

Cristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, para hacer llegar a los
hombres su doctrina de salvación y
manifestarles el amor de Dios,
procedió de modo humano y divino.
Dios condesciende con el hombre,



toma nuestra naturaleza sin
reservas, con excepción del pecado.

Me produce una honda alegría
considerar que Cristo ha querido ser
plenamente hombre, con carne como
la nuestra. Me emociona contemplar
la maravilla de un Dios que ama con
corazón de hombre.

Entre tantas escenas como nos
narran los evangelistas,
detengámonos a considerar algunas,
comenzando con los relatos del trato
de Jesús con los doce. El apóstol Juan,
que vuelca en su Evangelio la
experiencia de toda una vida, narra
aquella primera conversación con el
encanto de lo que nunca se olvida. 
Maestro, ¿dónde habitas? Díceles
Jesús: Venid y lo veréis. Fueron, pues,
y vieron donde habitaba, y se
quedaron con Él aquel día.

Diálogo divino y humano que
transformó las vidas de Juan y de
Andrés, de Pedro, de Santiago y de



tantos otros, que preparó sus
corazones para escuchar la palabra
imperiosa que Jesús les dirigió junto
al mar de Galilea. Caminando Jesús
por la ribera del mar de Galilea, vio a
dos hermanos, Simón, llamado Pedro,
y Andrés, su hermano, echando la red
en el mar, pues eran pescadores. Y les
dijo: seguidme y yo haré que vengáis a
ser pescadores de hombres. Al
instante los dos, dejadas las redes, le
siguieron.

En los tres años sucesivos, Jesús
convive con sus discípulos, los
conoce, contesta a sus preguntas,
resuelve sus dudas. Es sí, el Rabbí, el
Maestro que habla con autoridad, el
Mesías enviado de Dios. Pero es a la
vez asequible, cercano. Un día Jesús
se retira en oración; los discípulos se
encontraban cerca, quizá mirándole
e intentando adivinar sus palabras.
Cuando Jesús vuelve, uno de ellos
pregunta: Domine, doce nos orare,
sicut docuit et Ioannes discipulos



suos; enséñanos a orar, como enseñó
Juan a sus discípulos. Y Jesús les
respondió: Cuando os pongáis a orar,
habéis de decir: Padre, sea santificado
tu nombre...

Con autoridad de Dios y con cariño
de hombre recibe igualmente el
Señor a los Apóstoles que,
asombrados de los frutos de su
primera misión, le comentaban las
primicias de su apostolado: Venid a
retiraros conmigo en un lugar
solitario, y reposaréis un poquito.

Una escena muy similar se repite
hacia el final de la estancia de Jesús
sobre la tierra, poco antes de la
Ascensión. Venida la mañana, se
apareció Jesús en la ribera; pero los
discípulos no conocieron que fuese Él.
Y Jesús les dijo: muchachos, ¿tenéis
algo que comer? El que ha
preguntado como hombre, habla
después como Dios: Echad la red a la
derecha del barco y encontraréis.



Echáronla, pues, y ya no podían
sacarla por la multitud de peces que
había. Entonces el discípulo aquel a
quien Jesús amaba, dijo a Pedro: Es el
Señor.

Y Dios les espera en la orilla: Al saltar
a tierra, vieron preparadas brasas
encendidas y un pez puesto encima y
pan. Jesús les dijo: Traed acá de los
peces que acabáis de coger. Subió al
barco Simón Pedro y sacó a tierra la
red, llena de ciento cincuenta y tres
peces grandes. Y a pesar de ser tantos,
no se rompió la red. Díceles Jesús:
Vamos, almorzad. Y ninguno de los
que estaban comiendo osaba
preguntarle: ¿quién eres?, sabiendo
que era el Señor. Acércase Jesús, y
toma el pan y se lo distribuye y lo
mismo hace con el pez.

Esa delicadeza y cariño la manifiesta
Jesús no sólo con un grupo pequeño
de discípulos, sino con todos. Con las
santas mujeres, con representantes



del Sanedrín como Nicodemo y con
publicanos como Zaqueo, con
enfermos y con sanos, con doctores
de la ley y con paganos, con personas
individuales y con muchedumbres
enteras.

Nos narran los Evangelios que Jesús
no tenía dónde reclinar su cabeza,
pero nos cuentan también que tenía
amigos queridos y de confianza,
deseosos de acogerlo en su casa. Y
nos hablan de su compasión por los
enfermos, de su dolor por los que
ignoran y yerran, de su enfado ante
la hipocresía. Jesús llora por la
muerte de Lázaro, se aíra con los
mercaderes que profanan el templo,
deja que se enternezca su corazón
ante el dolor de la viuda de Naim.

Cada uno de esos gestos humanos es
gesto de Dios. En Cristo habita toda la
plenitud de la divinidad
corporalmente. Cristo es Dios hecho
hombre, hombre perfecto, hombre



entero. Y, en lo humano, nos da a
conocer la divinidad.

Al recordar esta delicadeza humana
de Cristo, que gasta su vida en
servicio de los otros, hacemos mucho
más que describir un posible modo
de comportarse. Estamos
descubriendo a Dios. Toda obra de
Cristo tiene un valor trascendente:
nos da a conocer el modo de ser de
Dios, nos invita a creer en el amor de
Dios, que nos creó y que quiere
llevarnos a su intimidad. Yo he
manifestado tu nombre, a los hombres
que me has dado del mundo; tuyos
eran, y me los diste; y ellos han puesto
por obra tu palabra. Ahora han
conocido que todo lo que me diste
viene de ti, exclamó Jesús en la larga
oración que nos conserva el
evangelista Juan.

Por eso, el trato de Jesús no es un
trato que se quede en meras palabras
o en actitudes superficiales. Jesús



toma en serio al hombre, y quiere
darle a conocer el sentido divino de
su vida. Jesús sabe exigir, colocar a
cada uno frente a sus deberes, sacar
a quienes le escuchan de la
comodidad y del conformismo, para
llevarles a conocer al Dios tres veces
santo. Conmueven a Jesús el hambre
y el dolor, pero sobre todo le
conmueve la ignorancia. Vio Jesús la
muchedumbre que le aguardaba, y
enterneciéronsele con tal vista las
entrañas, porque andaban como
ovejas sin pastor, y así se puso a
instruirlos sobre muchas cosas.

Aplicación a nuestra vida
ordinaria

Hemos recorrido algunas páginas de
los Santos Evangelios para
contemplar a Jesús en su trato con
los hombres, y aprender a llevar a
Cristo hasta nuestros hermanos,
siendo nosotros mismos Cristo.
Apliquemos esa lección a nuestra



vida ordinaria, a la propia vida.
Porque no es la vida corriente y
ordinaria, la que vivimos entre los
demás conciudadanos, nuestros
iguales algo chato y sin relieve. Es,
precisamente en esas circunstancias,
donde el Señor quiere que se
santifique la inmensa mayoría de sus
hijos.

Es necesario repetir una y otra vez
que Jesús no se dirigió a un grupo de
privilegiados, sino que vino a
revelarnos el amor universal de Dios.
Todos los hombres son amados de
Dios, de todos ellos espera amor. De
todos, cualesquiera que sean sus
condiciones personales, su posición
social, su profesión u oficio. La vida
corriente y ordinaria no es cosa de
poco valor: todos los caminos de la
tierra pueden ser ocasión de un
encuentro con Cristo, que nos llama
a identificarnos con Él, para realizar
—en el lugar donde estamos— su
misión divina.



Dios nos llama a través de las
incidencias de la vida de cada día, en
el sufrimiento y en la alegría de las
personas con las que convivimos, en
los afanes humanos de nuestros
compañeros, en las menudencias de
la vida de familia. Dios nos llama
también a través de los grandes
problemas, conflictos y tareas que
definen cada época histórica,
atrayendo esfuerzos e ilusiones de
gran parte de la humanidad.

Se comprende muy bien la
impaciencia, la angustia, los deseos
inquietos de quienes, con un alma
naturalmente cristiana, no se
resignan ante la injusticia personal y
social que puede crear el corazón
humano. Tantos siglos de
convivencia entre los hombres y,
todavía, tanto odio, tanta
destrucción, tanto fanatismo
acumulado en ojos que no quieren
ver y en corazones que no quieren
amar.



Los bienes de la tierra, repartidos
entre unos pocos; los bienes de la
cultura, encerrados en cenáculos. Y,
fuera, hambre de pan y de sabiduría,
vidas humanas que son santas,
porque vienen de Dios, tratadas
como simples cosas, como números
de una estadística. Comprendo y
comparto esa impaciencia, que me
impulsa a mirar a Cristo, que
continúa invitándonos a que
pongamos en práctica ese 
mandamiento nuevo del amor.

Todas las situaciones por las que
atraviesa nuestra vida nos traen un
mensaje divino, nos piden una
respuesta de amor, de entrega a los
demás. Cuando venga el Hijo del
hombre con toda su majestad y
acompañado de todos sus ángeles,
sentarse ha entonces en el trono de su
gloria, y hará comparecer delante de
él a todas las naciones, y separará a
los unos de los otros, como el pastor
separa las ovejas de los cabritos,



poniendo las ovejas a su derecha y los
cabritos a la izquierda.

Entonces el rey dirá a los que estarán
a su derecha: venid, benditos de mi
padre, a tomar posesión del reino, que
os está preparado desde el principio
del mundo. Porque yo tuve hambre, y
me disteis de comer; tuve sed, y me
disteis de beber; era peregrino, y me
hospedasteis; estando desnudo, me
cubristeis; enfermo, y me visitasteis;
encarcelado, y vinisteis a verme. A lo
cual los justos le responderán,
diciendo: Señor, ¿cuándo te vimos
nosotros hambriento y te dimos de
comer, sediento y te dimos de beber?,
¿cuándo te hallamos de peregrino y te
hospedamos, desnudo y te vestimos?,
o ¿cuándo te vimos enfermo o en la
cárcel y fuimos a visitarte? Y el rey en
respuesta les dirá: en verdad os digo,
siempre que lo hicisteis con algunos
de estos mis más pequeños hermanos,
conmigo lo hicisteis.



Hay que reconocer a Cristo, que nos
sale al encuentro, en nuestros
hermanos los hombres. Ninguna
vida humana es una vida aislada,
sino que se entrelaza con otras vidas.
Ninguna persona es un verso suelto,
sino que formamos todos parte de un
mismo poema divino, que Dios
escribe con el concurso de nuestra
libertad.

No hay nada que pueda ser ajeno al
afán de Cristo. Hablando con
profundidad teológica, es decir, si no
nos limitamos a una clasificación
funcional; hablando con rigor, no se
puede decir que haya realidades —
buenas, nobles, y aun indiferentes—
que sean exclusivamente profanas,
una vez que el Verbo de Dios ha
fijado su morada entre los hijos de
los hombres, ha tenido hambre y sed,
ha trabajado con sus manos, ha
conocido la amistad y la obediencia,
ha experimentado el dolor y la
muerte. Porque en Cristo plugo al



Padre poner la plenitud de todo ser, y
reconciliar por Él todas las cosas
consigo, restableciendo la paz entre el
cielo y la tierra, por medio de la
sangre que derramó en la Cruz.

Hemos de amar el mundo, el trabajo,
las realidades humanas. Porque el
mundo es bueno; fue el pecado de
Adán el que rompió la divina
armonía de lo creado, pero Dios
Padre ha enviado a su Hijo unigénito
para que restableciera esa paz. Para
que nosotros, hechos hijos de
adopción, pudiéramos liberar a la
creación del desorden, reconciliar
todas las cosas con Dios.

Cada situación humana es
irrepetible, fruto de una vocación
única que se debe vivir con
intensidad, realizando en ella el
espíritu de Cristo. Así, viviendo
cristianamente entre nuestros
iguales, de una manera ordinaria
pero coherente con nuestra fe,



seremos Cristo presente entre los
hombres.

Al considerar la dignidad de la
misión a la que Dios nos llama,
puede quizá surgir la presunción, la
soberbia, en el alma humana. Es una
falsa conciencia de la vocación
cristiana, la que ciega, la que nos
hace olvidar que estamos hechos de
barro, que somos polvo y miseria.
Que no sólo hay mal en el mundo, a
nuestro alrededor, sino que el mal
está dentro de nosotros, que anida en
nuestro mismo corazón, haciéndonos
capaces de vilezas y egoísmos. Sólo la
gracia de Dios es roca fuerte:
nosotros somos arena, y arena
movediza.

Si se recorre con la mirada la historia
de los hombres o la situación actual
del mundo, causa dolor contemplar
que, después de veinte siglos, hay tan
pocos que se llaman cristianos, y que,
los que se adornan con ese nombre,



son tantas veces infieles a su
vocación. Hace años, una persona
que no tenía mal corazón, pero que
no tenía fe, señalado un mapamundi,
me comentó: He aquí el fracaso de
Cristo. Tantos siglos procurando
meter en el alma de los hombres su
doctrina, y vea los resultados: no hay
cristianos.

No faltan hoy quienes todavía
piensan así. Pero Cristo no ha
fracasado: su palabra y su vida
fecundan continuamente el mundo.
La obra de Cristo, la tarea que su
Padre le encomendó, se está
realizando, su fuerza atraviesa la
historia trayendo la verdadera vida,
y cuando ya todas las cosas estén
sujetas a Él, entonces el Hijo mismo
quedará sujeto en cuanto hombre al
que se las sujetó todas, a fin de que en
todas las cosas todo sea Dios.

En esa tarea que va realizando en el
mundo, Dios ha querido que seamos



cooperadores suyos, ha querido 
correr el riesgo de nuestra libertad.
Me llega a lo hondo del alma
contemplar la figura de Jesús recién
nacido en Belén: un niño indefenso,
inerme, incapaz de ofrecer
resistencia. Dios se entrega en manos
de los hombres, se acerca y se abaja
hasta nosotros.

Jesucristo teniendo la naturaleza de
Dios, no tuvo por usurpación el ser
igual a Dios, y no obstante se anonadó
a sí mismo tomando forma de esclavo.
Dios condesciende con nuestra
libertad, con nuestra imperfección,
con nuestras miserias. Consiente en
que los tesoros divinos sean llevados
en vasos de barro, en que los demos
a conocer mezclando nuestras
deficiencias humanas con su fuerza
divina.

La experiencia del pecado no nos
debe, pues, hacer dudar de nuestra
misión. Ciertamente nuestros



pecados pueden hacer difícil
reconocer a Cristo. Por tanto, hemos
de enfrentarnos con nuestras propias
miserias personales, buscar la
purificación. Pero sabiendo que Dios
no nos ha prometido la victoria
absoluta sobre el mal durante esta
vida, sino que nos pide lucha. Sufficit
tibi gratia mea, te basta mi gracia,
respondió Dios a Pablo, que
solicitaba ser liberado del aguijón
que le humillaba.

El poder de Dios se manifiesta en
nuestra flaqueza, y nos impulsa a
luchar, a combatir contra nuestros
defectos, aun sabiendo que no
obtendremos jamás del todo la
victoria durante el caminar terreno.
La vida cristiana es un constante
comenzar y recomenzar, un
renovarse cada día.

Cristo resucita en nosotros, si nos
hacemos copartícipes de su Cruz y de
su Muerte. Hemos de amar la Cruz, la



entrega, la mortificación. El
optimismo cristiano no es un
optimismo dulzón, ni tampoco una
confianza humana en que todo
saldrá bien. Es un optimismo que
hunde sus raíces en la conciencia de
la libertad y en la fe en la gracia; es
un optimismo que lleva a exigirnos a
nosotros mismos, a esforzarnos por
corresponder a la llamada de Dios.

De esa manera, no ya a pesar de
nuestra miseria, sino en cierto modo
a través de nuestra miseria, de
nuestra vida de hombres hechos de
carne y de barro, se manifiesta
Cristo: en el esfuerzo por ser
mejores, por realizar un amor que
aspira a ser puro, por dominar el
egoísmo, por entregarnos
plenamente a los demás, haciendo de
nuestra existencia un constante
servicio.

No quiero terminar sin una última
reflexión. El cristiano, al hacer



presente a Cristo entre los hombres,
siendo él mismo ipse Christus, no
trata sólo de vivir una actitud de
amor, sino de dar a conocer el Amor
de Dios, a través de ése su amor
humano.

Jesús ha concebido toda su vida
como una revelación de ese amor: 
Felipe, respondió a uno de sus
discípulos, quien me ve a mí ve
también al Padre. Siguiendo esa
enseñanza el apóstol Juan invita a los
cristianos a que, ya que han conocido
el amor de Dios, lo manifiesten con
sus obras: Carísimos, amémonos los
unos a los otros, porque la caridad
procede de Dios; y todo aquel que
ama, es hijo de Dios y conoce a Dios.

Quien no tiene este amor no conoce a
Dios: puesto que Dios es amor. En esto
se demostró el amor de Dios hacia
nosotros, en que envió a su Hijo
unigénito al mundo, para que por Él
tengamos la vida. Y en esto consiste



su amor, que no es porque nosotros
hayamos amado a Dios, sino que Él
nos amó primero a nosotros, y envió a
su Hijo a ser víctima de propiciación
por nuestros pecados. Queridos, si así
nos amó Dios, también nosotros
debemos amarnos los unos a los
otros.

Es necesario, pues, que nuestra fe sea
viva, que nos lleve realmente a creer
en Dios y a mantener un constante
diálogo con Él. La vida cristiana
deber ser vida de oración constante,
procurando estar en la presencia del
Señor de la mañana a la noche y de
la noche a la mañana. El cristiano no
es nunca un hombre solitario, puesto
que vive en un trato continuo con
Dios, que está junto a nosotros y en
los cielos.

Sine intermissione orate, manda el
Apóstol, orad sin intermisión. Y,
recordando ese precepto apostólico,
escribe Clemente Alejandrino: se nos



manda alabar y honrar al Verbo, a
quien conocemos como salvador y
rey; y por Él al Padre, no en días
escogidos, como hacen otros, sino
constantemente a lo largo de toda la
vida, y de todos los modos posibles.

En medio de las ocupaciones de la
jornada, en el momento de vencer la
tendencia al egoísmo, al sentir la
alegría de la amistad con los otros
hombres, en todos esos instantes el
cristiano debe reencontrar a Dios.
Por Cristo y en el Espíritu Santo, el
cristiano tiene acceso a la intimidad
de Dios Padre, y recorre su camino
buscando ese reino, que no es de este
mundo, pero que en este mundo se
incoa y prepara.

Hay que tratar a Cristo, en la Palabra
y en el Pan, en la Eucaristía y en la
Oración. Y tratarlo como se trata a un
amigo, a un ser real y vivo como
Cristo lo es, porque ha resucitado. 
Cristo, leemos en la Epístola a los



Hebreos, como siempre permanece,
posee eternamente el sacerdocio. De
aquí que puede perpetuamente salvar
a los que por medio suyo se presentan
a Dios, puesto que está siempre vivo
para interceder por nosotros.

Cristo, Cristo resucitado, es el
compañero, el Amigo. Un compañero
que se deja ver sólo entre sombras,
pero cuya realidad llena toda nuestra
vida, y que nos hace desear su
compañía definitiva. El espíritu y la
esposa dicen: ven. Diga también quien
escucha: ven. Asimismo el que tiene
sed, venga; y el que quiera, tome de
balde el agua de vida, la felicidad
eterna... Y el que da testimonio de
estas cosas dice: ciertamente, vengo
pronto. Así sea. Ven, Señor Jesús.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/article/cristo-presente-en-los-cristianos/


opusdei.org/es/article/cristo-presente-
en-los-cristianos/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/cristo-presente-en-los-cristianos/
https://opusdei.org/es/article/cristo-presente-en-los-cristianos/

	Cristo presente en los cristianos (Domingo Resurrección)
	Jesucristo fundamento de la vida cristiana
	Contemplación de la vida de Cristo
	Aplicación a nuestra vida ordinaria


