opusdei.org

Conocerley
conocerte (X): Jesus
esta muy cerca

San Josemaria hablaba de un
"quid divinum" -algo divino-
que podemos descubrir a
nuestro alrededor y en las cosas
que hacemos. Entonces, se nos
abre una nueva dimension en
la que compartimos todo con
Dios.

01/11/2020

- Otros articulos de la serie
"Conocerle y conocerte".


https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/

«Cada dia veo mas claro lo cerca que
estd Jesus de mi en todos los
momentos, le contaria detalles
pequefiitos pero constantes, que ya
ni me asombran, sino que se los
agradezco y los espero
constantemente»'". La carta de la
beata Guadalupe a la que pertenece
el anterior fragmento, en su
sencillez, debi6 de suponer una gran
alegria para su destinatario, san
Josemaria. Aunque Guadalupe
llevaba apenas dos afios en el Opus
Dei, aquellas lineas son un
testimonio de como la vida de piedad
que habia emprendido miraba
precisamente a facilitar una continua
presencia de Dios, para «hacer de
nuestra vida corriente una continua
oracion»".

La doctrina es evangélica. Jesus
hablo a sus discipulos en distintos
modos sobre «la necesidad de orar



siempre y no desfallecer» (Lc 18,1).
En muchas ocasiones le vemos
dirigirse a su Padre a lo largo del dia,
como ante la tumba de Lazaro (cfr.
Jn 11,41-42) o cuando los apostoles
regresaron de su primera mision
llenos de alegria (cfr. Mt 11,25-26). Ya
resucitado, el Sefior se acerca a sus
discipulos en muy variadas
circunstancias: cuando se alejan
llenos de tristeza, camino de Emaus;
cuando estan llenos de miedo, en el
Cenaculo; cuando vuelven al trabajo,
en el mar de Galilea... E incluso
durante los instantes antes de volver
junto a su Padre, Jesus les aseguro:
«Yo estoy con vosotros todos los dias
hasta el fin del mundo» (Mt 28,20).

Los primeros cristianos eran muy
conscientes de esa cercania.
Aprendieron a hacerlo todo para la
gloria de Dios, como escribia san
Pablo a los romanos: «Si vivimos,
vivimos para el Sefior; y si morimos,
morimos para el Sefior; porque



vivamos o0 muramos, somos del
Sefior» (Rm 14,8-10; cfr. 1Co 10,31).
¢Y nosotros? En un mundo tan
acelerado como el nuestro, tan lleno
de cosas por hacer, de fechas de
entrega, de trafico y de ruido, ¢es
posible mantener constantemente
nuestra «conversacioén en los
cielos»®'?

Por el motivo adecuado

Hay conversaciones silenciosas,
como la de los amigos que caminan
juntos, o la de los enamorados que se
miran a los ojos. No necesitan
palabras para compartir lo que
llevan en el corazon. Sin embargo, no
existe conversacion sin atencion a la
persona que tenemos delante. Los
teléfonos moviles han introducido en
nuestra vida el extrafio fenomeno de
estar hablando con alguien y, a pesar
de eso, pensar que quiza esta mas
pendiente de otras conversaciones...



El didlogo con Dios al que estamos
llamados tiene que ver precisamente
con esa atencion. Una atencion que
no es excluyente, en cuanto podemos
descubrir a Dios en muchas
circunstancias y actividades que,
aparentemente, tienen poco que ver
con €él. Algo similar hacian aquellos
canteros que veian, tras las piedras
que picaban, cosas tan distintas como
la servidumbre del trabajo manual,
el alimento de su familia o el
esplendor de una catedral. Por eso,
san Josemaria hablaba de la
necesidad de «ejercitar las virtudes
teologales y cardinales en el mundo,
y llegar de esta manera a ser almas
contemplativas». No se trata
solamente de obrar de modo
correcto, sino también de obrar por
el motivo adecuado, que en este caso
es buscar, amar y servir a Dios.
Precisamente eso hace posible la
presencia del Espiritu Santo en
nuestras almas, vivificdndola con las
virtudes teologales. Asi, en las mil y



una elecciones de cada dia podemos
permanecer atentos a Dios y
mantener viva nuestra conversacion
con él.

Al ir a trabajar por la mafiana o al
despertarnos para ir a clase; al llevar
a los hijos al colegio o al atender a un
cliente podemos preguntarnos: ;Qué
estoy haciendo? ;Qué me mueve a
hacerlo bien? La respuesta que
brotara enseguida serd mas o menos
profunda, pero en todo caso puede
ser una buena ocasion para anadir:
Gracias, Sefior, por contar conmigo.
Quisiera servirte con esta actividad, y
hacer presente en este mundo tu luz y
tu alegria. Entonces,
verdaderamente, nuestro trabajo
nacera del amor, manifestara el

amor y se ordenara al amor"”'.

Mirar con los ojos de Dios

«Se podrian enumerar muchos
problemas que existen en la
actualidad y que es preciso resolver,



pero todos ellos solo se pueden
resolver si se pone a Dios en el
centro, si Dios resulta de nuevo
visible en el mundo, sillega a ser
decisivo en nuestra vida y si entra
también en el mundo de un modo
decisivo a través de nosotros»®. Ser
contemplativos en medio del mundo
significa que Dios ocupe el centro de
nuestra existencia, en torno al cual
gire todo lo demas. En otras palabras,
que €l sea el tesoro en que esté
siempre fijo nuestro corazon, porque
todo lo demas nos interesa solamente
si nos une a él (cfr. Mt 6,21).

De este modo, nuestro trabajo sera
oracion, porque sabremos ver en €l
la tarea que Dios nos ha confiado
para cuidar y embellecer su creacion,
y para servir a los demas. Nuestra
vida familiar sera oracion, porque
veremos en nuestro conyuge y en
nuestros hijos (o en nuestros padres)
un don que el mismo Dios nos ha
hecho para que nos entreguemos a



ellos, recordandoles siempre su valor
infinito y ayudandoles a crecer. A fin
de cuentas, eso mismo es lo que
haria Jesus en Nazaret. ;Con qué ojos
veria su trabajo diario en el taller de
José? ¢Qué sentido ocultaria para él
esa labor cotidiana? ¢Y las mil
pequerias ocupaciones de la vida
domeéstica? ¢Y todo lo que hacia en
comun con sus vecinos?

Mirar las cosas con los ojos de la fe,
descubrir el amor de Dios en nuestra
vida, no quiere decir que dejen de
afectarnos las contrariedades: el
cansancio, los contratiempos, un
dolor de cabeza, las malas jugadas
que puedan ocasionarnos otras
personas... No es que todo eso vaya a
desaparecer. Lo que sucede es que, si
vivimos centrados en Dios, sabremos
unir todas esas realidades a la cruz
de Cristo, donde encuentran su
sentido al servicio de la redencion.
Una humillaciéon puede ser oracion si
nos sirve para unirnos a Jesus y se



convierte asi en una ocasion de
purificacion. Lo mismo se puede
decir de una enfermedad o de un
fracaso profesional. En todo
podemos encontrar a Dios, que es
Sefior de la historia, y en todo
podemos abrazar la seguridad de que
Dios abre siempre posibilidades de
futuro, porque «todas las cosas
cooperan para el bien de los que
aman a Dios» (Rm 8,28). Incluso un
pequetio contratiempo como un
atasco de trafico de vuelta a casa
puede ser oracion, silo convertimos
en ocasion para poner en manos de
Dios nuestro tiempo... y para
interceder ante él por quienes
comparten nuestra suerte.

Para alcanzar la contemplacion en la
vida corriente no debemos esperar lo
extraordinario. «Muchas veces
tenemos la tentacion de pensar que
la santidad esta reservada solo a
quienes tienen la posibilidad de
tomar distancia de las ocupaciones



ordinarias, para dedicar mucho
tiempo a la oracion. No es asi. Todos
estamos llamados a ser santos
viviendo con amor y ofreciendo el
propio testimonio en las ocupaciones
de cada dia, alli donde cada uno se
encuentra»"”. La mirada de la fe hace
posible y convierte, por la caridad,
nuestra vida entera en una continua
conversacion con Dios. Una mirada
que nos permite vivir con un hondo
realismo, pues nos descubre esa
cuarta dimension que es la del quid
divinum —el algo divino- que existe
en todo lo real.

La caldera y la conexion

«Cuando el hombre esta
completamente ocupado con su
mundo, con las cosas materiales, con
lo que puede hacer, con todo lo que
es factible y le lleva al éxito, (...)
entonces su capacidad de percibir a
Dios se debilita, el drgano para ver a
Dios se atrofia, resulta incapaz de



percibir y se vuelve insensible. Ya no
percibe lo divino, porque el 6rgano
correspondiente se ha atrofiado en
é1, no se ha desarrollado»®. También
es verdad lo contrario: la capacidad
de mirar la realidad con los ojos de la
fe se puede cultivar. Lo hacemos, en
primer lugar, cuando pedimos esa
luz, como los apostoles:
«jAumeéntanos la fe!» (.c 17,5). Y lo
hacemos también cuando nos
detenemos, a lo largo de la jornada, a
poner nuestra vida ante el Sefior. Asi
pues, aunque deba ocupar el dia
entero, «la vida de oracién ha de
fundamentarse ademas en algunos
ratos diarios, dedicados
exclusivamente al trato con Dios»"".
En definitiva, para tener nuestra
atencion habitualmente fija en Dios,
necesitamos dedicar unos ratos a
atender exclusivamente a él.

En una ocasion, san Josemaria
explico esta necesidad con el ejemplo
de la calefaccion de una casa: «Si



tenemos un radiador, quiere decir
que habra calefaccion. Pero sdlo se
caldeara el ambiente si esta
encendida la caldera... Luego
necesitamos el radiador en cada
momento, y ademas la caldera bien
encendida. ¢De acuerdo? Los ratos de
oracion, bien hechos: son la caldera.
Y ademas, el radiador en cada
instante, en cada habitacion, en cada
lugar, en cada trabajo: la presencia
de Dios»"?. Tan importante es la
caldera como los radiadores. Para
que el calor de Dios llene nuestro dia
entero, necesitamos dedicar unos
tiempos a encender y alimentar el
fuego de su amor en nuestro
corazon.

Otra imagen que puede servirnos es
la de la conexion a internet. A
menudo habremos contemplado los
esfuerzos que hacen muchos por
buscar cobertura cuando van de
excursion o cuando estan pasando
un fin de semana en el campo.



Igualmente, nos preocupamos de que
esté activado el wifi en el teléfono
movil, con la esperanza de que se
conecte tan pronto como detecte una
red conocida. Ahora bien, que el
teléfono esté abierto a recibir la
sefial no quiere decir que
automaticamente la tenga, o que
reciba todo tipo de mensajes. La
sefial llega a lo largo del dia, cuando
nos acercamos a esta red o a aquella,
y los mensajes entran cuando alguien
los envia. Nosotros ponemos lo que
esta de nuestra parte activando
nuestro teléfono y luego esperamos
que lleguen los mensajes.

De modo analogo, en los ratos de
oracion activamos el wifi de nuestra
alma; le decimos a Dios: «Habla,
Sefior, que tu siervo escucha» (1S
3,9). A veces nos hablara en esos
ratos; otras veces reconoceremos su
voz en mil detalles de nuestra
jornada. En todo caso, esos tiempos
de oracion son una buena ocasion



para poner en sus manos todo lo que
hemos hecho o lo que vamos a hacer,
aunque tal vez en el instante mismo
de ponerlo por obra no hayamos
levantado los ojos a Dios. Ademas,
haber dedicado un tiempo exclusivo
a Dios es la mejor muestra de que,
efectivamente, tenemos el deseo de
escucharle.

Ahora bien, a diferencia de lo que
sucede con el teléfono, abrir el
corazon no es algo que se puede dar
por supuesto, que se hace una vezy
queda asi para siempre: es preciso
disponerse a diario a escuchar a
Dios, porque «lo encontramos en el
presente, ni ayer ni mafiana, sino
hoy: “jOjala oyerais hoy su voz!: No
endurezcais vuestro corazon” (Sal
95,7-8)»"". Si mantenemos este
empefio cotidiano, Dios puede
concedernos una maravillosa
facilidad para vivir nuestro dia a dia
en su presencia. Otras veces se nos
hara mas dificil. Pero, en cualquier



caso, de aquellos momentos
sacaremos fuerza y esperanza
abundantes para proseguir con
alegria nuestra lucha cotidiana,
nuestro diario esfuerzo por encender
el fuego, por abrir la conexion.

En todo lo que nos sucede

Son conocidas las palabras de san
Josemaria en la homilia del campus:
«Hijos mios, alli donde estan vuestras
aspiraciones, vuestro trabajo,
vuestros amores, alli esta el sitio de
vuestro encuentro cotidiano con
Cristo. Es, en medio de las cosas mas
materiales de la tierra donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres»"?. Y
enseguida afiadia: «En un
laboratorio, en el quiréfano de un
hospital, en el cuartel, en la catedra
universitaria, en la fabrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos



espera cada dia»"®. En las mil
actividades que llenan nuestra
jornada nos espera Dios, para
mantener con nosotros una
conversacion encantadora y para
llevar a cabo su mision en el mundo.
Pero, ¢cOmo se puede entender eso?,
¢Como se vive?

Dios nos espera cada dia para
conversar tranquilamente sobre lo
que llena nuestra vida, al igual que
un padre o una madre que escucha
las largas peroratas de su hijo de
pocos afnos. Un nifio pequefio cuenta
lo que les ha sucedido en el colegio
practicamente a tiempo real. Parece
que quisiera exprimir al maximo la
maravillosa capacidad de recordar y
expresar lo que ha vivido, contando
los sucesos mas nimios con todo lujo
de detalles. Y sus padres le escuchan,
y le preguntan como sucedio esto o
aquello, qué dijo aquel otro nifio...



De modo analogo, a Dios le interesa
todo lo que nos sucede, con la
peculiaridad de que, a diferencia de
los padres de la tierra, él nunca se
cansa de escucharnos, nunca se
acostumbra a que le hablemos. Mas
bien somos nosotros los que a veces
nos cansamos de dirigirnos a él, de
buscar su presencia. Sin embargo, si
mantenemos vivo ese deseo, «todo —
personas, cosas, tareas— nos ofrece la
ocasion y el tema para una continua
conversacion con el Sefior»™. Todo
puede convertirse en tema de
conversacion para hablar con Dios.
Todo, absolutamente todo, podemos
compartirlo con él.

Por otra parte, Dios nos espera en
nuestro trabajo para seguir
realizando en el mundo la obra de la
redencion, esto es, para seguir
atrayendo el mundo hacia él. No se
trata de yuxtaponer actividades
piadosas a nuestro quehacer diario,
sino de procurar conducir hacia Dios



todos los ambientes de nuestro
mundo: la familia, la politica, la
cultura, el deporte... todo. Para
hacerlo necesitamos, en primer
lugar, descubrir su presencia en
todos esos lugares. Se trata, en
definitiva, de ver nuestro trabajo
como un don de Dios, como el modo
concreto en que ponemos por obra
su mandato de cuidar, de cultivar el
mundo y de anunciar la buena nueva
de que Dios nos quiere y nos ofrece
su amor. Desde ese descubrimiento,
procuraremos que todas nuestras
acciones se conviertan en un servicio
a los demads, en un amor como el que
Jesus nos muestra y nos entrega cada
dia en la santa Misa. Al vivir de este
modo, uniendo todas nuestras
acciones al sacrificio de Cristo,
realizamos plenamente la mision que
el Sefior quiso comunicarnos antes
de volver junto al Padre (cfr. Jn
20,21).

KKk



En una entrevista, poco antes de la
beatificacion de Guadalupe Ortiz de
Landazuri, preguntaron al Padre
cual era la formula de la santidad de
aquella mujer. Lo resumio en pocas
lineas: «La santidad no es llegar al
final de la vida siendo perfectos,
como angeles, sino alcanzar la
plenitud del amor. Como san
Josemaria decia, se trataba de la
lucha por transformar el trabajo, la
vida ordinaria, en un encuentro con
Jesucristo y en un servicio a los
demds»". La formula de la santidad
se condensa, pues, en que todo
responda a una misma motivacion,
en que todo tenga una misma meta:
vivir con Cristo en medio del mundo
llevando, con él, el mundo al Padre. Y
eso es posible porque Jesus esta muy
cerca.

Lucas Buch // Photo: Gaelle Marcel -
Unsplash




[1] Guadalupe Ortiz de Landazuri,
Carta a san Josemaria, 1-IV-1946.

[2] San Josemaria, Carta 24-111-1930

[3] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
300.

[4] San Josemaria, Carta 8-XII-1949,
n. 26.

[5] Cfr. san Josemaria, Es Cristo que
Pasa, n. 48.

[6] Benedicto XVI, Homilia, 7-XI-2006.

[7] Francisco, ex. ap. Gaudete et
Exsultate, n. 14.

[8] Benedicto XVI, Homilia, 7-XI-2006.
En el texto, el Papa retoma un texto
de san Gregorio Magno.

[9] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 119.

[10] San Josemaria, Apuntes de la
predicacion, 28-1X-1973.



[11] Catecismo de la Iglesia Catolica,
n. 2659.

[12] San Josemaria, Conversaciones,
n. 113.

[13] Ibid., n. 114.

[14] San Josemaria, Carta 11-11I-1940,
n. 15.

[15] Mons. Fernando Ocariz,
entrevista 13-V-2019.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es/article/conocerle-y-
conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/
(22/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/

	Conocerle y conocerte (X): ​Jesús está muy cerca

