
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (X): Jesús
está muy cerca

San Josemaría hablaba de un
"quid divinum" -algo divino-
que podemos descubrir a
nuestro alrededor y en las cosas
que hacemos. Entonces, se nos
abre una nueva dimensión en
la que compartimos todo con
Dios.

01/11/2020

· Otros artículos de la serie
"Conocerle y conocerte".

https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/
https://opusdei.org/es-es/tag/conocerle-y-conocerte/


«Cada día veo más claro lo cerca que
está Jesús de mí en todos los
momentos, le contaría detalles
pequeñitos pero constantes, que ya
ni me asombran, sino que se los
agradezco y los espero
constantemente»[1]. La carta de la
beata Guadalupe a la que pertenece
el anterior fragmento, en su
sencillez, debió de suponer una gran
alegría para su destinatario, san
Josemaría. Aunque Guadalupe
llevaba apenas dos años en el Opus
Dei, aquellas líneas son un
testimonio de cómo la vida de piedad
que había emprendido miraba
precisamente a facilitar una continua
presencia de Dios, para «hacer de
nuestra vida corriente una continua
oración»[2].

La doctrina es evangélica. Jesús
habló a sus discípulos en distintos
modos sobre «la necesidad de orar



siempre y no desfallecer» (Lc 18,1).
En muchas ocasiones le vemos
dirigirse a su Padre a lo largo del día,
como ante la tumba de Lázaro (cfr.
Jn 11,41-42) o cuando los apóstoles
regresaron de su primera misión
llenos de alegría (cfr. Mt 11,25-26). Ya
resucitado, el Señor se acerca a sus
discípulos en muy variadas
circunstancias: cuando se alejan
llenos de tristeza, camino de Emaús;
cuando están llenos de miedo, en el
Cenáculo; cuando vuelven al trabajo,
en el mar de Galilea… E incluso
durante los instantes antes de volver
junto a su Padre, Jesús les aseguró:
«Yo estoy con vosotros todos los días
hasta el fin del mundo» (Mt 28,20).

Los primeros cristianos eran muy
conscientes de esa cercanía.
Aprendieron a hacerlo todo para la
gloria de Dios, como escribía san
Pablo a los romanos: «Si vivimos,
vivimos para el Señor; y si morimos,
morimos para el Señor; porque



vivamos o muramos, somos del
Señor» (Rm 14,8-10; cfr. 1Co 10,31).
¿Y nosotros? En un mundo tan
acelerado como el nuestro, tan lleno
de cosas por hacer, de fechas de
entrega, de tráfico y de ruido, ¿es
posible mantener constantemente
nuestra «conversación en los
cielos»[3]?

Por el motivo adecuado

Hay conversaciones silenciosas,
como la de los amigos que caminan
juntos, o la de los enamorados que se
miran a los ojos. No necesitan
palabras para compartir lo que
llevan en el corazón. Sin embargo, no
existe conversación sin atención a la
persona que tenemos delante. Los
teléfonos móviles han introducido en
nuestra vida el extraño fenómeno de
estar hablando con alguien y, a pesar
de eso, pensar que quizá está más
pendiente de otras conversaciones…



El diálogo con Dios al que estamos
llamados tiene que ver precisamente
con esa atención. Una atención que
no es excluyente, en cuanto podemos
descubrir a Dios en muchas
circunstancias y actividades que,
aparentemente, tienen poco que ver
con él. Algo similar hacían aquellos
canteros que veían, tras las piedras
que picaban, cosas tan distintas como
la servidumbre del trabajo manual,
el alimento de su familia o el
esplendor de una catedral. Por eso,
san Josemaría hablaba de la
necesidad de «ejercitar las virtudes
teologales y cardinales en el mundo,
y llegar de esta manera a ser almas
contemplativas»[4]. No se trata
solamente de obrar de modo
correcto, sino también de obrar por
el motivo adecuado, que en este caso
es buscar, amar y servir a Dios.
Precisamente eso hace posible la
presencia del Espíritu Santo en
nuestras almas, vivificándola con las
virtudes teologales. Así, en las mil y



una elecciones de cada día podemos
permanecer atentos a Dios y
mantener viva nuestra conversación
con él.

Al ir a trabajar por la mañana o al
despertarnos para ir a clase; al llevar
a los hijos al colegio o al atender a un
cliente podemos preguntarnos: ¿Qué
estoy haciendo? ¿Qué me mueve a
hacerlo bien? La respuesta que
brotará enseguida será más o menos
profunda, pero en todo caso puede
ser una buena ocasión para añadir: 
Gracias, Señor, por contar conmigo.
Quisiera servirte con esta actividad, y
hacer presente en este mundo tu luz y
tu alegría. Entonces,
verdaderamente, nuestro trabajo
nacerá del amor, manifestará el
amor y se ordenará al amor[5].

Mirar con los ojos de Dios

«Se podrían enumerar muchos
problemas que existen en la
actualidad y que es preciso resolver,



pero todos ellos solo se pueden
resolver si se pone a Dios en el
centro, si Dios resulta de nuevo
visible en el mundo, si llega a ser
decisivo en nuestra vida y si entra
también en el mundo de un modo
decisivo a través de nosotros»[6]. Ser
contemplativos en medio del mundo
significa que Dios ocupe el centro de
nuestra existencia, en torno al cual
gire todo lo demás. En otras palabras,
que él sea el tesoro en que esté
siempre fijo nuestro corazón, porque
todo lo demás nos interesa solamente
si nos une a él (cfr. Mt 6,21).

De este modo, nuestro trabajo será
oración, porque sabremos ver en él
la tarea que Dios nos ha confiado
para cuidar y embellecer su creación,
y para servir a los demás. Nuestra
vida familiar será oración, porque
veremos en nuestro cónyuge y en
nuestros hijos (o en nuestros padres)
un don que el mismo Dios nos ha
hecho para que nos entreguemos a



ellos, recordándoles siempre su valor
infinito y ayudándoles a crecer. A fin
de cuentas, eso mismo es lo que
haría Jesús en Nazaret. ¿Con qué ojos
vería su trabajo diario en el taller de
José? ¿Qué sentido ocultaría para él
esa labor cotidiana? ¿Y las mil
pequeñas ocupaciones de la vida
doméstica? ¿Y todo lo que hacía en
común con sus vecinos?

Mirar las cosas con los ojos de la fe,
descubrir el amor de Dios en nuestra
vida, no quiere decir que dejen de
afectarnos las contrariedades: el
cansancio, los contratiempos, un
dolor de cabeza, las malas jugadas
que puedan ocasionarnos otras
personas… No es que todo eso vaya a
desaparecer. Lo que sucede es que, si
vivimos centrados en Dios, sabremos
unir todas esas realidades a la cruz
de Cristo, donde encuentran su
sentido al servicio de la redención.
Una humillación puede ser oración si
nos sirve para unirnos a Jesús y se



convierte así en una ocasión de
purificación. Lo mismo se puede
decir de una enfermedad o de un
fracaso profesional. En todo
podemos encontrar a Dios, que es
Señor de la historia, y en todo
podemos abrazar la seguridad de que
Dios abre siempre posibilidades de
futuro, porque «todas las cosas
cooperan para el bien de los que
aman a Dios» (Rm 8,28). Incluso un
pequeño contratiempo como un
atasco de tráfico de vuelta a casa
puede ser oración, si lo convertimos
en ocasión para poner en manos de
Dios nuestro tiempo… y para
interceder ante él por quienes
comparten nuestra suerte.

Para alcanzar la contemplación en la
vida corriente no debemos esperar lo
extraordinario. «Muchas veces
tenemos la tentación de pensar que
la santidad está reservada solo a
quienes tienen la posibilidad de
tomar distancia de las ocupaciones



ordinarias, para dedicar mucho
tiempo a la oración. No es así. Todos
estamos llamados a ser santos
viviendo con amor y ofreciendo el
propio testimonio en las ocupaciones
de cada día, allí donde cada uno se
encuentra»[7]. La mirada de la fe hace
posible y convierte, por la caridad,
nuestra vida entera en una continua
conversación con Dios. Una mirada
que nos permite vivir con un hondo
realismo, pues nos descubre esa 
cuarta dimensión que es la del quid
divinum –el algo divino– que existe
en todo lo real.

La caldera y la conexión

«Cuando el hombre está
completamente ocupado con su
mundo, con las cosas materiales, con
lo que puede hacer, con todo lo que
es factible y le lleva al éxito, (…)
entonces su capacidad de percibir a
Dios se debilita, el órgano para ver a
Dios se atrofia, resulta incapaz de



percibir y se vuelve insensible. Ya no
percibe lo divino, porque el órgano
correspondiente se ha atrofiado en
él, no se ha desarrollado»[8]. También
es verdad lo contrario: la capacidad
de mirar la realidad con los ojos de la
fe se puede cultivar. Lo hacemos, en
primer lugar, cuando pedimos esa
luz, como los apóstoles:
«¡Auméntanos la fe!» (Lc 17,5). Y lo
hacemos también cuando nos
detenemos, a lo largo de la jornada, a
poner nuestra vida ante el Señor. Así
pues, aunque deba ocupar el día
entero, «la vida de oración ha de
fundamentarse además en algunos
ratos diarios, dedicados
exclusivamente al trato con Dios»[9].
En definitiva, para tener nuestra
atención habitualmente fija en Dios,
necesitamos dedicar unos ratos a
atender exclusivamente a él.

En una ocasión, san Josemaría
explicó esta necesidad con el ejemplo
de la calefacción de una casa: «Si



tenemos un radiador, quiere decir
que habrá calefacción. Pero sólo se
caldeará el ambiente si está
encendida la caldera... Luego
necesitamos el radiador en cada
momento, y además la caldera bien
encendida. ¿De acuerdo? Los ratos de
oración, bien hechos: son la caldera.
Y además, el radiador en cada
instante, en cada habitación, en cada
lugar, en cada trabajo: la presencia
de Dios»[10]. Tan importante es la
caldera como los radiadores. Para
que el calor de Dios llene nuestro día
entero, necesitamos dedicar unos
tiempos a encender y alimentar el
fuego de su amor en nuestro
corazón.

Otra imagen que puede servirnos es
la de la conexión a internet. A
menudo habremos contemplado los
esfuerzos que hacen muchos por
buscar cobertura cuando van de
excursión o cuando están pasando
un fin de semana en el campo.



Igualmente, nos preocupamos de que
esté activado el wifi en el teléfono
móvil, con la esperanza de que se
conecte tan pronto como detecte una
red conocida. Ahora bien, que el
teléfono esté abierto a recibir la
señal no quiere decir que
automáticamente la tenga, o que
reciba todo tipo de mensajes. La
señal llega a lo largo del día, cuando
nos acercamos a esta red o a aquella,
y los mensajes entran cuando alguien
los envía. Nosotros ponemos lo que
está de nuestra parte activando
nuestro teléfono y luego esperamos
que lleguen los mensajes.

De modo análogo, en los ratos de
oración activamos el wifi de nuestra
alma; le decimos a Dios: «Habla,
Señor, que tu siervo escucha» (1S
3,9). A veces nos hablará en esos
ratos; otras veces reconoceremos su
voz en mil detalles de nuestra
jornada. En todo caso, esos tiempos
de oración son una buena ocasión



para poner en sus manos todo lo que
hemos hecho o lo que vamos a hacer,
aunque tal vez en el instante mismo
de ponerlo por obra no hayamos
levantado los ojos a Dios. Además,
haber dedicado un tiempo exclusivo
a Dios es la mejor muestra de que,
efectivamente, tenemos el deseo de
escucharle.

Ahora bien, a diferencia de lo que
sucede con el teléfono, abrir el
corazón no es algo que se puede dar
por supuesto, que se hace una vez y
queda así para siempre: es preciso
disponerse a diario a escuchar a
Dios, porque «lo encontramos en el
presente, ni ayer ni mañana, sino
hoy: “¡Ojalá oyerais hoy su voz!: No
endurezcáis vuestro corazón” (Sal
95,7-8)»[11]. Si mantenemos este
empeño cotidiano, Dios puede
concedernos una maravillosa
facilidad para vivir nuestro día a día
en su presencia. Otras veces se nos
hará más difícil. Pero, en cualquier



caso, de aquellos momentos
sacaremos fuerza y esperanza
abundantes para proseguir con
alegría nuestra lucha cotidiana,
nuestro diario esfuerzo por encender
el fuego, por abrir la conexión.

En todo lo que nos sucede

Son conocidas las palabras de san
Josemaría en la homilía del campus:
«Hijos míos, allí donde están vuestras
aspiraciones, vuestro trabajo,
vuestros amores, allí está el sitio de
vuestro encuentro cotidiano con
Cristo. Es, en medio de las cosas más
materiales de la tierra donde
debemos santificarnos, sirviendo a
Dios y a todos los hombres»[12]. Y
enseguida añadía: «En un
laboratorio, en el quirófano de un
hospital, en el cuartel, en la cátedra
universitaria, en la fábrica, en el
taller, en el campo, en el hogar de
familia y en todo el inmenso
panorama del trabajo, Dios nos



espera cada día»[13]. En las mil
actividades que llenan nuestra
jornada nos espera Dios, para
mantener con nosotros una
conversación encantadora y para
llevar a cabo su misión en el mundo.
Pero, ¿cómo se puede entender eso?,
¿Cómo se vive?

Dios nos espera cada día para
conversar tranquilamente sobre lo
que llena nuestra vida, al igual que
un padre o una madre que escucha
las largas peroratas de su hijo de
pocos años. Un niño pequeño cuenta
lo que les ha sucedido en el colegio
prácticamente a tiempo real. Parece
que quisiera exprimir al máximo la
maravillosa capacidad de recordar y
expresar lo que ha vivido, contando
los sucesos más nimios con todo lujo
de detalles. Y sus padres le escuchan,
y le preguntan cómo sucedió esto o
aquello, qué dijo aquel otro niño…



De modo análogo, a Dios le interesa
todo lo que nos sucede, con la
peculiaridad de que, a diferencia de
los padres de la tierra, él nunca se
cansa de escucharnos, nunca se
acostumbra a que le hablemos. Más
bien somos nosotros los que a veces
nos cansamos de dirigirnos a él, de
buscar su presencia. Sin embargo, si
mantenemos vivo ese deseo, «todo –
personas, cosas, tareas– nos ofrece la
ocasión y el tema para una continua
conversación con el Señor»[14]. Todo
puede convertirse en tema de
conversación para hablar con Dios.
Todo, absolutamente todo, podemos
compartirlo con él.

Por otra parte, Dios nos espera en
nuestro trabajo para seguir
realizando en el mundo la obra de la
redención, esto es, para seguir
atrayendo el mundo hacia él. No se
trata de yuxtaponer actividades
piadosas a nuestro quehacer diario,
sino de procurar conducir hacia Dios



todos los ambientes de nuestro
mundo: la familia, la política, la
cultura, el deporte… todo. Para
hacerlo necesitamos, en primer
lugar, descubrir su presencia en
todos esos lugares. Se trata, en
definitiva, de ver nuestro trabajo
como un don de Dios, como el modo
concreto en que ponemos por obra
su mandato de cuidar, de cultivar el
mundo y de anunciar la buena nueva
de que Dios nos quiere y nos ofrece
su amor. Desde ese descubrimiento,
procuraremos que todas nuestras
acciones se conviertan en un servicio
a los demás, en un amor como el que
Jesús nos muestra y nos entrega cada
día en la santa Misa. Al vivir de este
modo, uniendo todas nuestras
acciones al sacrificio de Cristo,
realizamos plenamente la misión que
el Señor quiso comunicarnos antes
de volver junto al Padre (cfr. Jn
20,21).

***



En una entrevista, poco antes de la
beatificación de Guadalupe Ortiz de
Landázuri, preguntaron al Padre
cuál era la fórmula de la santidad de
aquella mujer. Lo resumió en pocas
líneas: «La santidad no es llegar al
final de la vida siendo perfectos,
como ángeles, sino alcanzar la
plenitud del amor. Como san
Josemaría decía, se trataba de la
lucha por transformar el trabajo, la
vida ordinaria, en un encuentro con
Jesucristo y en un servicio a los
demás»[15]. La fórmula de la santidad
se condensa, pues, en que todo
responda a una misma motivación,
en que todo tenga una misma meta:
vivir con Cristo en medio del mundo
llevando, con él, el mundo al Padre. Y
eso es posible porque Jesús está muy
cerca.

Lucas Buch // Photo: Gaelle Marcel -
Unsplash



[1] Guadalupe Ortiz de Landázuri,
Carta a san Josemaría, 1-IV-1946.

[2] San Josemaría, Carta 24-III-1930

[3] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
300.

[4] San Josemaría, Carta 8-XII-1949,
n. 26.

[5] Cfr. san Josemaría, Es Cristo que
Pasa, n. 48.

[6] Benedicto XVI, Homilía, 7-XI-2006.

[7] Francisco, ex. ap. Gaudete et
Exsultate, n. 14.

[8] Benedicto XVI, Homilía, 7-XI-2006.
En el texto, el Papa retoma un texto
de san Gregorio Magno.

[9] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 119.

[10] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, 28-IX-1973.



[11] Catecismo de la Iglesia Católica,
n. 2659.

[12] San Josemaría, Conversaciones,
n. 113.

[13] Ibid., n. 114.

[14] San Josemaría, Carta 11-III-1940,
n. 15.

[15] Mons. Fernando Ocáriz,
entrevista 13-V-2019.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/conocerle-y-
conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-x-jesus-esta-muy-cerca/

	Conocerle y conocerte (X): ​Jesús está muy cerca

