opusdei.org

Conocerley
conocerte (IV):
Cuando sabemos
ponernos a la
escucha

La vida de Moisés nos ensefia
que, para cumplir la mision a la
que estamos llamados,
necesitamos ser transformados
por el Espiritu Santo a través de
la escucha de Dios en el didlogo
filial con El.

01/03/2020



El Sefior penso en Moisés para una
mision crucial: guiar a su pueblo en
una nueva etapa de la historia de la
salvacion. Con su cooperacion, Israel
fue liberado de la esclavitud en
Egipto y conducido hasta la tierra
prometida. Por su mediacion, el
pueblo judio recibio las tablas de la
Ley y las bases del culto a Dios.
¢Como llegd Moisés a ser lo que fue?
¢Como alcanzd esa sintonia con Dios
que, con el tiempo, lo llevo a ser un
gran bien para tantas personas, nada
menos que a todo su pueblo y a todos
los que vendriamos después?

Aunque Moisés habia sido escogido
por Dios desde su nacimiento —basta
considerar su milagrosa
supervivencia de la persecucion del
Faradn—, es curioso que no haya
encontrado al Sefior hasta pasados
muchos afios. En su juventud no
parecia mas que un hombre comun,
ciertamente preocupado por los de
su raza (cfr. Ex 2,15). Tal vez lo que



mejor explica esa transformacion fue
su capacidad de escuchar al Sefior".
De modo semejante, para llegar a ser
lo que estamos llamados a ser,
también nosotros necesitamos
transformarnos a través de la
escucha. Es verdad que no es facil
llegar a experimentar lo que nos
cuenta el libro del Exodo, que «el
Sefior hablaba con Moisés cara a
cara, como se habla con un

amigo» (Ex 33,11). Es un proceso que
suele llevar afios —la vida entera—y
muchas veces es preciso recomenzar
a aprender a hacer oracion, como si
estuviéramos en los inicios de
nuestro didlogo con el Sefior.

«iMoisés, Moisés!»

Descubrir la necesidad de la oracion
es saber que «él nos amo primero» (1
Jn 4,19) y que, siguiendo esa ldgica,
también él nos hablo primero: «Cred
Dios al hombre a su imagen, a
imagen de Dios lo creo; varon y



mujer los creo. Y los bendijo Dios, y
les dijo...» (Gn 1,27-28)"'. Dios, que
tomo la iniciativa para crearnos por
amor y para elegirnos a una mision
determinada, también se nos
adelanta en la vida de oracion. En
nuestro dialogo con el Sefior es él
quien pronuncia la primera palabra.

Esta palabra inicial puede
reconocerse ya en el deseo de Dios,
que él mismo ha sembrado en
nuestro corazon y que se despierta
por mil experiencias distintas. La
primera aparicion a Moisés tuvo
lugar en el Horeb, también llamado
«el monte de Dios». Alli, «el angel del
Sefior se le manifesto en forma de
llama de fuego en medio de una
zarza. Moisés mir0: la zarza ardia
pero no se consumia. Y se dijo
Moisés: “Voy a acercarme y
comprobar esta vision prodigiosa:
por qué no se consume la zarza”» (Ex
3,2-3). No es mera curiosidad ante un
evento extraordinario, sino la clara



percepcion de que algo trascendente,
superior a él mismo, esta sucediendo.
En nuestra vida, también nosotros
podemos sorprendernos ante hechos
que nos abren una dimension mas
honda de la realidad. Puede ser un
descubrimiento intimo, de algo que
tal vez antes nos habia pasado
inadvertido: intuimos la presencia de
Dios al reconocer alguno de sus
dones, o al ver como las
contradicciones nos han hecho
madurar y nos han preparado para
afrontar distintas circunstancias o
tareas. Puede ser también un
descubrimiento en la realidad que
nos rodea: la familia, los amigos, la
naturaleza... De un modo u otro,
experimentamos la necesidad de
orar, de agradecer, de pedir... y nos
dirigimos a Dios. Ese es el primer
paso.

«Vio el Sefior que Moisés se acercaba
a mirar y lo llamoé de entre la zarza:
—iMoisés, Moisés! Y respondio él: —



Heme aqui» (Ex 3,4). El didlogo se
establece cuando nuestra mirada se
encuentra con la de Dios, que ya nos
estaba mirando. Y las palabras —si es
que son necesarias— fluyen cuando
dejamos que vengan primero las
suyas. Si lo intentamos solos, no
podremos orar. Mdas bien, conviene
poner los ojos en el Sefior y recordar
su promesa consoladora: «Sabed que
yo estoy con vosotros todos los dias
hasta el fin del mundo» (Mt 28,20).

Asi pues, una fe confiada en Dios es
ingrediente basico de cualquier
oracion sincera. A menudo, el mejor
modo de comenzar a orar es pedir al
Sefior que él nos ensefie. Es lo que
hicieron los apodstoles y es el camino
que san Josemaria nos animo a
recorrer: «Sino te consideras
preparado, acude a Jesus como
acudian sus discipulos: jenséfianos a
hacer oracion! Comprobaras como el
Espiritu Santo ayuda a nuestra
flaqueza, pues no sabiendo siquiera



qué hemos de pedir en nuestras
oraciones, ni cOmo conviene
expresarse, el mismo Espiritu facilita
nuestros ruegos con gemidos que son
inexplicables, que no pueden
contarse, porque no existen modos
apropiados para describir su

hondura»®..

«Quitate las sandalias de los pies»

Al finalizar unos dias de retiro
espiritual, la beata Guadalupe Ortiz
de Landazuri escribia a san
Josemaria: «De mi trato intimo con
Dios, de mi oracion, etc., ya le he
hablado otras veces: cuando pongo
un poco de mi parte el Sefior me lo
hace facil y me rindo del todo»™. La
iniciativa de la oracion —y la oracion
misma— son un don de Dios. Al
mismo tiempo, conviene también
preguntarse qué papel nos
corresponde a nosotros. El didlogo
con el Sefior es una gracia y, por lo
mismo, no es algo meramente pasivo,



pues para recibir se necesita, de
alguna manera, querer recibirla.

Aparte de disponerse en modo
receptivo, ¢qué mas se puede hacer
para tener una vida de oracion
intensa? Un buen comienzo puede
ser darnos cuenta de ante quién
estamos, respondiendo con una
actitud de reverencia y de adoracion.
En el didlogo del monte Horeb, «dijo
Dios: —No te acerques aqui; quitate
las sandalias de los pies, porque el
lugar que pisas es tierra sagrada. Y
afladid: —Yo soy el Dios de tu padre,
el Dios de Abrahdn, el Dios de Isaacy
el Dios de Jacob. Moisés se cubrid el
rostro por temor a contemplar a
Dios» (Ex 3,5-6).

Quitarse las sandalias y cubrirse el
rostro fue la respuesta del mas
grande profeta del pueblo de Israel
en su primer encuentro con Dios.
Con esos gestos expresaba su
conciencia de estar delante del Dios



trascendente. Algo parecido podemos
hacer nosotros cuando nos
acercamos a Jesus en el sagrario en
una actitud de adoracion. Durante
una vigilia de oracion, ante Jesus
sacramentado, Benedicto XVI se
expresaba con palabras que nos
hablan de como adorar al Sefior:
«Aqui, en la Hostia consagrada, él
esta ante nosotros y entre nosotros.
Como entonces, se oculta
misteriosamente en un santo silencio
y, como entonces, desvela
precisamente asi el verdadero rostro
de Dios. Por nosotros se ha hecho
grano de trigo que cae en tierra y
muere y da fruto hasta el fin del
mundo (cfr. Jn 12, 24). Esta presente,
como entonces en Belén. Y nos invita
a la peregrinacion interior que se
llama adoracion. Pongadmonos ahora
en camino para esta peregrinacion, y
pidadmosle a él que nos guie»®.

La actitud de adoracion puede
manifestarse en nuestra oracion de



distintos modos. Ante el Santisimo,
por ejemplo, nos arrodillamos, como
un signo de nuestra pequefiez ante
Dios. Y cuando, por diversas
circunstancias, no sea posible rezar
ante el Santisimo, podemos realizar
actos equivalentes como mirar al
interior de nuestra alma para
descubrir alli al Sefior, y poner el
alma de rodillas, recitando con calma
cada palabra de la oracion inicial o
de otra oracion que nos recuerde que
estamos en su presencia.

La nube lo cubrio

En un segundo momento de su
dialogo con Dios, Moisés recibio las
tablas de la Ley. La escena es
tremenda y, a la vez, de gran
intimidad: «La gloria del Sefior se
poso sobre el monte Sinai. La nube lo
cubri6 durante seis dias; al séptimo
el Sefior llamé a Moisés de en medio
de la nube. La gloria del Sefior se
manifestaba a los ojos de los hijos de



Israel como un fuego devorador
sobre la cima del monte. Moisés
penetro dentro de la nube y subio a
la montafia, y permanecio en la
montafia cuarenta dias y cuarenta
noches» (Ex 24,16-18).

Esa nube, aparte de manifestar la
gloria de Dios y ser figura anticipada
de la presencia del Espiritu Santo,
permitia un ambiente de intimidad
en el didlogo entre el profeta y su
creador. Esto nos muestra que para
orar es necesario ejercitarse en
algunas destrezas que faciliten la
intimidad con Dios: amor al silencio,
exterior e interior; constancia; y una
disciplina de la escucha que permita
percibir su voz.

A veces nos cuesta valorar el silencio
y, si en la oracion no oimos nada,
tendemos a llenar el tiempo de
palabras, lecturas, o incluso
imagenes y sonidos. Pero es posible
que, aunque lo hagamos con buena



intencioén, de esa manera no
logremos escuchar al Sefior. Tal vez
necesitamos una conversion al
silencio, que es mas que un mero
callar. San Josemaria recogié un
apunte durante el verano de 1932 -
posteriormente recogido en Camino-
que muestra de modo grafico como el
dialogo con Dios siempre tendra que
pasar por esta ruta: «El silencio es
como el portero de la vida
interior»[6].

Mientras los sonidos externos y las
pasiones internas nos apartan de
nosotros mismos, el silencio nos
recoge y nos lleva a interrogarnos
sobre nuestra propia vida. El
activismo o la locuacidad en la
oracion no nos acercan a Dios, ni nos
permiten tampoco una actividad
profunda. Con la agitacion no queda
tiempo para recogerse, para pensar,
para vivir en profundidad, mientras
que el silencio —interior y exterior—
nos conduce al encuentro con el



Sefior, a maravillarnos ante él. En
efecto, la oracion necesita un silencio
que no sea meramente negativo,
vacio, sino que esté lleno de Dios, que
nos lleve a descubrir su presencia.
Como apuntaba la beata Guadalupe:
«Profundizar en ese silencio hasta
llegar a donde solo esta Dios; donde
ni los dngeles, sin permiso nuestro,
pueden entrar». Y alli, «<adorar a
Dios, alabarle y decirle cosas
tiernas»"”. Ese es el silencio que
permite escuchar a Dios.

Se trata, en definitiva, de centrar
nuestra atencion —inteligencia,
voluntad, afectos— en Dios, para
dejarnos interpelar por él. Por eso,
podemos hacernos las preguntas que
sugeria el papa Francisco: «¢Hay
momentos en los que te pones en su
presencia en silencio, permaneces
con €l sin prisas, y te dejas mirar por
é1? ¢ Dejas que su fuego inflame tu
corazon? Sino le permites que €l
alimente el calor de su amor y de su



ternura, no tendras fuego, y asi
¢como podras inflamar el corazon de
los demas con tu testimonio y tus
palabras?»®,

Junto al silencio, es igualmente
necesaria la constancia, porque orar
es costoso. Supone tiempo y esfuerzo,
como sucedio a Moisés, que estuvo
seis dias cubierto por la nube, y solo
al séptimo recibi6 la palabra del
Sefior. Se requiere, en primer lugar,
una constancia exterior para
mantener un horario mas o menos
fijo de oracion y una duracion
concreta. Esta fue una
recomendacion constante en la vida
de san Josemaria: «Meditacion. —
Tiempo fijo y a hora fija. —Si no, se
adaptara a la comodidad nuestra:
esto es falta de mortificacion. Y la
oracion sin mortificacion es poco
eficaz»”. Esa constancia, si esta
movida por el amor, sera la puerta
de entrada para un trato de amistad
con Dios que estara cuajado de



conversacion, ya que €l no se
impone: solo nos habla si nosotros lo
deseamos. La constancia, por nuestra
parte, es una forma de manifestar y
cultivar un deseo ardiente de recibir
sus palabras de carifio.

Ademas de la constancia exterior, se
requiere una constancia interior,
como parte de la disciplina de la
escucha: necesitamos centrar la
inteligencia que se dispersa, mover la
voluntad que no termina de querer y
alimentar los afectos que algunas
veces no acompaifan. Esto puede
cansar, sobre todo si hay que hacerlo
frecuentemente porque los estimulos
que nos distraen son muchos. Al
mismo tiempo, la escucha
disciplinada no se puede confundir
con un excesivo rigorismo o con unos
ejercicios de concentracion
demasiado metodicos, porque la
oracion fluye de acuerdo con muchas
circunstancias. Fundamentalmente
fluye por donde Dios permite —«el



viento sopla donde quiere» (Jn 3,8)—,
pero también corre de acuerdo con
nuestra situacion particular. A veces
pasamos largos ratos pensando en
las personas a quienes amamos,
pidiendo al Sefior por ellas, y eso
puede ser ya un didlogo de amor.

Algunos consejos concretos que
facilitan una escucha disciplinada
pueden ser: huir de la actitud
multitarea para poder enfocarse y
estar presente durante el didlogo, sin
estar pensando en otras cosas;
fomentar la disposicion de quien va a
aprender, reconociendo
humildemente nuestra nada y su
todo, tal vez sirviéndonos de
jaculatorias o breves oraciones;
formular al Sefior preguntas
abiertas, dejandole espacio para que
nos responda cuando quiera, o
simplemente diciéndole que estamos
dispuestos a hacer lo que nos
indique; seguir el ritmo y el rumbo
por donde nos lleven las



consideraciones de su amor,
evitando las distracciones con otros
pensamientos colaterales; aprender a
tener la mente abierta para dejarnos
sorprender por él y para sofiar con
los suefios de Dios, sin pretender
controlar demasiado la oracion. De
este modo, nos vamos abriendo al
misterio y a la 16gica del Sefior, y eso
nos permite aceptar con paz el hecho
de desconocer por donde nos llevara.

«Muéstrame tu gloria»

Al comenzar un rato de oracion,
tenemos la expectativa razonable de
que el Sefior nos hablara —como de
hecho sucede algunas veces—. Sin
embargo, podria frustrarnos que al
finalizar ese encuentro no hayamos
escuchado nada, o muy poco. En
cualquier caso, es preciso mantener
la certeza de que en la oracion
siempre hay fruto. En el monte Sinai,
«Moisés exclamo: —Muéstrame tu
gloria». El Sefor parece que quiere



colmar ese deseo: «Yo haré pasar
todo mi esplendor ante ti, y ante ti
proclamaré mi nombre —el Sefior—,
porque tengo misericordia de quien
quiero y tengo compasion de quien
quiero». Sin embargo, sus palabras
toman de golpe un cariz que podria
parecer decepcionante: «Pero no
podras ver mi rostro, pues ningun
ser humano puede verlo y seguir
viviendo (...). Cuando pase mi gloria,
te colocaré en la hendidura de la
roca y te cubriré con mi mano hasta
que haya pasado. Luego retiraré mi
mano y tu podrdas ver mi espalda;
pero mi rostro no se puede ver» (Ex
33,18-23). Si Moiseés se hubiera
sentido frustrado por no haber
conseguido ver el rostro de Dios,
como era su deseo, habria podido
abandonar su intento o perder la
motivacion para futuros encuentros.
Y, en cambio, se dejo llevar por Dios y
asillegé a ser aquel «a quien el Sefior
trataba cara a cara» (Dt 34,10).



La clave de la oracion no consiste en
obtener resultados tangibles, ni
mucho menos en estar ocupados
durante un tiempo determinado. Lo
que buscamos mediante el didlogo
con el Sefior no es un resultado
inmediato, sino ser capaces de llegar
hasta aquel lugar, aquel estado vital
—por decirlo de alguna manera— en
el que la oracion se identifica cada
vez mas con la propia vida:
pensamientos, afectos, ilusiones... Se
trata de estar con el Sefior,
mantenernos en su presencia a lo
largo del dia. En definitiva, el fruto
principal de la oracidn es vivir en
Dios. Asi, la oracion se entiende como
una comunicacion de vida: vida
recibida y vida vivida, vida acogida y
vida entregada. No importa,
entonces, que no tengamos
sentimientos encendidos, o luces
fascinantes. De un modo mucho mas
sencillo, el tema de nuestra oracion
serd —como nos decia san
Josemaria"”— el tema de nuestra



vida, y viceversa, porque nuestra
vida entera se convertira en
auténtica oracion, avanzando en un
«cauce ancho, manso y seguro»"".

Jorge Mario Jaramillo

™ Como sugiere el papa Benedicto
XVI en sus catequesis sobre la
oracion: «Leyendo el Antiguo
Testamento, resalta una figura entre
las demads: la de Moisés,
precisamente como hombre de
oracion», Audiencia general, 1-
VI-2011.

' 1o mismo sucede en el segundo
relato de la creacion del hombre: cfr.
Gn 2,16. Las cursivas no son
originales del texto biblico.

B! Amigos de Dios, n. 244.



“ Carta, 12-XI1-1949, en: Letras a un
santo, II.

51 Benedicto XVI, Discurso, 20-
VIII-2005.

[6] Camino, n. 281.

"' Mercedes Eguibar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landdzuri.
Trabajo, amistad y buen humor,
Palabra, Madrid, 2001, p. 87.

® Prancisco, EX. Ap. Gaudete et
exsultate, n. 151.

T Surco, n. 446.
U Es Cristo que pasa, n. 174.

" Amigos de Dios, n. 306.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/conocerle-y-


https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/

conocerte-iv-cuando-sabemos-
ponernos-a/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-iv-cuando-sabemos-ponernos-a/

	Conocerle y conocerte (IV): Cuando sabemos ponernos a la escucha

