
opusdei.org

Conocerle y
conocerte (I): Robar
el corazón a Cristo

El buen ladrón con una palabra
robó el corazón a Cristo y abrió
las puertas del Cielo. Así es la
oración: una palabra que roba
el corazón a Jesús y nos permite
vivir, desde ese momento, junto
a Él.

27/11/2019

Fuera de las murallas de Jerusalén,
poco después del mediodía, tres
hombres habían sido crucificados



sobre el Monte Calvario. Era el
primer Viernes Santo de la historia.
Dos de ellos eran ladrones; el tercero,
al contrario, era el único hombre
absolutamente inocente: se trataba
del Hijo de Dios. Uno de los dos
bandidos, a pesar de su intenso
sufrimiento y de su agotamiento
físico, se animó a entablar una
brevísima conversación con Cristo.
Sus palabras llenas de humildad
—«acuérdate de mí cuando llegues a
tu Reino» (Lc 23,42) — merecieron
que el mismo Dios hecho hombre le
asegurara que en pocas horas estaría
en el paraíso. San Josemaría se
conmovió muchas veces con la
actitud de aquel buen ladrón que
«con una palabra robó el corazón a
Cristo y se abrió las puertas del
Cielo»[1]. Quizá la oración podría
definirse así: una palabra que roba el
corazón a Jesús y nos hace vivir,
desde ahora, junto a él.

Dos diálogos en la cruz



Nosotros deseamos también que
nuestra oración, como aquella del
buen ladrón al que una tradición da
el nombre de Dimas, se llene de
fruto. Nos ilusiona soñar cuánto
puede el diálogo con Dios
transformar nuestras vidas. Robar el
corazón es conquistar, enamorar,
entusiasmar. Se roba porque no se
merece recibir tanto cariño. Se asalta
lo que no es propiedad ni posesión,
pero se anhela. La oración se asienta
sobre algo tan sencillo —aunque no
es poco— como aprender a acoger
semejante don en nuestros
corazones, dejándonos acompañar
por Jesús, que nunca impone sus
regalos, ni su gracia, ni su amor.

Junto a Dimas, también en un
madero sobre el Calvario, estaba su
compañero de tormento. Contrasta el
reproche que este segundo dirige a
Jesús: «¿No eres tú el Mesías? Sálvate
a ti mismo y a nosotros» (Lc 23,39).
Son palabras que caen como un jarro



de agua fría. ¿Qué diferencia hay
entre esos dos diálogos? Ambos
hablaron con Jesús, pero solo Dimas
acogió lo que el Maestro tenía
preparado para regalarle. Llevó a
cabo su último y mejor golpe: aquella
petición de quedarse al menos en la
memoria de Cristo. Su compañero,
por el contrario, no abrió su corazón
con humildad a quien quería librarle
de su pasado y ofrecerle un tesoro
inigualable. Exigió su derecho a ser
escuchado y salvado; se encaró con la
aparente ingenuidad de Jesús y le
reprochó su también aparente
pasividad. Quizá siempre había 
robado así: considerando que
recuperaba lo que le pertenecía.
Dimas, por su parte, sabía que no
merecía nada y esa actitud logró
abrir la caja fuerte del amor de Dios.
Supo reconocer a Dios tal como
realmente es: un Padre entregado a
cada uno de sus hijos.



Frente a estos dos posibles diálogos
que encontramos en el Evangelio
podemos comprender que el Señor
cuenta con nuestra libertad para
hacernos felices. Y también que no
siempre resulta fácil dejarse querer.
La oración puede ser un medio
estupendo para descubrir qué es lo
que siente, lo que piensa y lo que
quiere Jesús. La vida divina en
nosotros es un don. La oración, en
ese sentido, es un canal por el que se
desborda el torrente de amor que
Dios nos quiere ofrecer, una
invitación inesperada a ganarnos de
otra forma la verdadera vida.

Para abrir las puertas del cielo

San Josemaría nos recordaba que
Dios «ha querido correr el riesgo de
nuestra libertad»[2]. Una buena
manera de agradecérselo podría ser
abrirnos nosotros también a la suya.
Incluso habría que decir que, en este
segundo caso, no corremos riesgo



alguno; tan solo podría darse cierta
apariencia de peligro, ya que
llevamos todas las de ganar: la
garantía de su promesa son unos
clavos que arden de amor por
nosotros. Observando las cosas desde
este punto de vista, comprendemos
lo absurdo que puede llegar a ser
resistirnos a la voluntad de Dios,
aunque pronto comprobemos que
nos ocurre con frecuencia. Lo que
sucede es que «ahora vemos como en
un espejo, confusamente; entonces
veremos cara a cara. Mi conocer es
ahora limitado; entonces conoceré
como he sido conocido por
Dios» (1Cor 13,12). Nos lo dice san
Pablo: para conocernos no hay mejor
camino que mirarnos desde Cristo,
contemplar nuestra vida a través de
sus ojos.

Dimas así lo comprende y no le da
miedo la brecha enorme que se abre
entre la bondad de Jesús y sus
errores personales. Reconoce al rey



del mundo en el rostro humillado y
desfigurado de Cristo; en unos ojos
que le miran con ternura, le
devuelven la dignidad y, de una
extraña manera, le recuerdan que es
amado por encima de todas las cosas.
Es verdad que puede parecer
demasiado fácil el final feliz de la
historia del buen ladrón. Sin
embargo, nunca conoceremos el
drama de la conversión que
experimentó su corazón en aquellos
momentos, ni la preparación que
seguramente la hizo posible.

Abrirse a tanto cariño tiene un
parecido enorme con descubrir que
la oración es un don, un cauce
privilegiado para acoger el afecto de
un corazón que no sabe de medidas
ni de cálculos. Se nos regala una vida
diferente, más llena, más plena,
mucho más feliz y con sentido. Así lo
afirma el Papa Francisco: «Rezando 
le abrimos la jugada a Él, le damos
lugar para que Él pueda actuar y



pueda entrar y pueda vencer»[3]. Es
Dios quien nos transformará, es Dios
mismo quien nos acompañará, es él
quien lo hará todo; solamente
necesita que le abramos la jugada. Es
en ese movimiento cuando entra en
juego nuestra libertad, ganada
precisamente en esa cruz de Cristo.

La oración nos ayuda a comprender
que «cuando Él pide algo, en realidad
está ofreciendo un don. No somos
nosotros quienes le hacemos un
favor: es Dios quien ilumina nuestra
vida, llenándola de sentido»[4]. Eso es
precisamente lo que le roba el
corazón: la puerta abierta de nuestra
vida que se deja hacer, que se deja
querer, transformar, que ansía
corresponder, aunque no sepa muy
bien cómo hacerlo. «Gustad y ved
qué bueno es el Señor» (Sal 34,9).
Estas pocas palabras resumen el
camino que nos lleva a ser almas de
oración, «porque si no conocemos
qué recibimos, no despertamos al



amor»[5]. ¿Cuándo fue la última vez
que le dijimos al Señor lo bueno que
es? ¿Con qué frecuencia nos
detenemos a considerarlo y gustarlo?

Por esta razón, el asombro es parte
esencial de nuestra vida de oración:
la admiración ante un prodigio que
no cabe en nuestros parámetros. Eso
nos lleva a repetir con frecuencia:
«¡Qué grande eres, y qué hermoso, y
qué bueno! Y yo, qué tonto soy, que
pretendía entenderte. ¡Qué poca cosa
serías, si me cupieras en la cabeza!
Me cabes en el corazón, que no es
poco»[6]. Alabar a Dios nos sitúa en la
verdad de nuestra relación con
Cristo, aligera el peso de nuestras
preocupaciones y nos abre
panoramas que no habíamos
previsto anteriormente. Son las
consecuencias de haber corrido el
riesgo de entregarnos a la libertad de
Dios.

Infinitas maneras de orar



Cuando san Josemaría estaba en
México, durante uno de los
encuentros que tuvo, quiso relatar
una anécdota. Contó que un hijo
suyo, filósofo de profesión, había
recibido inesperadamente el encargo
de ocuparse de las empresas de su
familia: «Cuando me habló de
negocios me quedé mirándole, me
eché a reír y le dije: ¿Negocios? El
dinero que tú ganes me lo pones
aquí, en el hueco de mi mano, que
me sobra sitio». Pasaron los años y
volvió a encontrarse con él y le dijo:
«Aquí está mi mano. ¿No te dije que
lo que ganaras me lo pusieras aquí?
Y él se levantó y, ante la expectación
de todos, me besó la palma de la
mano. Y dijo: ya está. Le di un abrazo
y le contesté: me has pagado de
sobra. ¡Anda, ladrón, que Dios te
bendiga!»[7].

En la oración bien podemos poner un
beso en la mano de Dios; entregarle
nuestro cariño, como único tesoro, ya



que no tenemos otra cosa. Para
algunas personas bastará un gesto
como este, dirigido al Señor, para
encenderse en una oración de afectos
y propósitos. Les parece mucho más
expresiva una mirada que mil
palabras. Querrían tocar todo lo que
se refiere a Dios. Disfrutarían
sintiendo, durante ese encuentro con
el Señor, la brisa de la orilla del mar
de Galilea. Los sentidos se disparan y
la cercanía con Jesús hace posible
esas sensaciones que llenan el
corazón de paz y de alegría.
Inmediatamente, ese gozo necesita
ser compartido y la misión se
convierte en abrir los brazos como
Cristo para abrazar el mundo entero
y salvarlo junto con Él.

Pero hay infinitas formas de orar,
tantas como personas. Otros, por
ejemplo, buscan sencillamente
escuchar algunas palabras de
consuelo. Jesús no escatima palabras
de admiración para quien las



necesita: «Ahí tenéis a un israelita de
verdad, en quien no hay engaño» (Jn
1,47). Nos las dirá si abrimos nuestro
corazón. Nadie ha pronunciado
palabras de amor como las suyas. Y
nadie las ha dicho con tanta gracia y
con tanta verdad. Cuando las
escuchamos, el amor que recibimos
se cuela en nuestra mirada.
Aprendemos así a mirar con Dios.
Vislumbramos, de esta manera, lo
que cada amigo o amiga sería capaz
de hacer si se dejara acompañar por
la gracia.

Hay también personas que disfrutan
sirviendo a los demás, como Marta,
la amiga del Señor que vivía en
Betania. Jesús, cuando el Evangelio
nos cuenta que estuvo de visita allí,
no le dijo a Marta que se sentara,
sino que la invitó a descubrir lo
único necesario (cfr. Lc 10,42) en
medio de lo que hacía. A personas
parecidas a Marta probablemente las
conforta pensar, mientras oran, que



Dios actúa a través de ellas para
llevar a muchas almas al cielo. Les
gusta llenar su oración con rostros y
nombres de personas concretas.
Necesitan convencerse de que son
corredentoras con todo lo que hacen.
De hecho, si María pudo escoger “la
mejor parte” es justamente porque
Marta servía; a esta última le bastaba
saber que quienes la rodeaban eran
felices.

Otras personas, por su parte, están
más inclinadas hacia los detalles
pequeños, hacia los regalos, aunque
sean de muy poco valor. Es la
manifestación de un corazón que no
deja de pensar en los demás y
siempre encuentra en la vida algo
que se refiere a sus seres queridos.
Puede ser que a ellas les sirva
aprender a descubrir todos los dones
que Dios ha sembrado en su vida.
«La oración, precisamente porque se
alimenta del don de Dios que se
derrama en nuestra vida, debería ser



siempre memoriosa»[8]. También
pueden ilusionarse con sorprender a
Dios con mil detalles minúsculos. El
factor sorpresa tiene mucha
importancia para ellas y atinar con lo
que al Señor le fascina no es tan
difícil. Aunque sea un misterio, hasta
lo más pequeño le llena de
agradecimiento y hace brillar sus
ojos. Cada alma que procuramos
acercar a su amor —como la de
Dimas en sus últimos momentos— le
roba de nuevo el corazón.

Sin ánimo de encerrar en esquemas
previos todas las posibilidades, hay
también almas que necesitan pasar
tiempo con quien aman. Puede que
les guste, por ejemplo, consolar a
Jesús. Todo tiempo gastado con quien
aman les parece poco. Para percibir
el cariño divino puede servirles
pensar en Nicodemo que era recibido
por Jesús con toda la noche por
delante, en la intimidad de un hogar
muy dado a las confidencias.



Precisamente por ese tiempo
compartido, Nicodemo será capaz de
dar la cara en los momentos más
difíciles y estar cerca de Cristo
cuando los demás se encuentren
llenos de miedo.

A veces pensamos que conocernos es
identificar nuestros errores: eso es
verdad, pero no es toda la verdad.
Conocer a fondo nuestro corazón y
nuestros anhelos más íntimos es
clave para poder escuchar a Dios,
para dejarnos llenar por su amor.

***

La conversación entre Jesús y el
buen ladrón fue breve pero intensa.
Dimas descubrió que había una
rendija en ese gran corazón inocente
de Cristo: una forma fácil de 
asaltarlo. La voluntad de Dios, tantas
veces oscura y dolorosa, se iluminó y
se ilumina con la petición humilde
del bandido. Su único deseo es que
seamos felices, muy felices, los más



felices del mundo. El buen ladrón se
coló por esa grieta y se apoderó del
mayor tesoro. La Virgen María fue
testigo de cómo Dimas defendió a su
hijo. Quizá, con una mirada, pidió a
Jesús que lo salvara. Y Cristo, incapaz
de negar nada a su madre, dijo: «Hoy
estarás conmigo en el paraíso» (Lc
23,43).

Diego Zalbidea

[1] San Josemaría, Via Crucis, estación
XIIª, punto 4.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 113.

[3] Papa Francisco, Christus vivit, n.
155.

[4] F. Ocáriz, Luz para ver, fuerza para
querer, en Diario ABC 18 de
septiembre de 2018.



[5] Santa Teresa de Jesús, Vida, 10, 3.

[6] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, 9-VI-1974; en volúmenes
de “Catequesis” 1974/1, p. 386 (AGP,
biblioteca, P04).

[7] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 27-XI-1972; en “Dos
meses de catequesis” 1972, vol. II, p.
616 (AGP, biblioteca, P04).

[8] Papa Francisco, Gaudete et
exsultate, n. 153.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/conocerle-y-
conocerte-i-robar-el-corazon-a-cristo/

(16/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-i-robar-el-corazon-a-cristo/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-i-robar-el-corazon-a-cristo/
https://opusdei.org/es/article/conocerle-y-conocerte-i-robar-el-corazon-a-cristo/

	Conocerle y conocerte (I): Robar el corazón a Cristo

