opusdei.org

La ternura de Dios
(IV): Con el cariino en
la mirada:
misericordia y
fraternidad

En el fondo del misterio de la
misericordia divina late la
alegria de Dios que quiere
entrar en el mundo. La
misericordia no es, pues, solo
un resorte que se activaria ante
la debilidad o las
imperfecciones de quienes nos
rodean: es un amor sin
reservas, que no calcula; es
irradiacion de un Amor que no
es de este mundo.



08/07/2016

Poco a poco, al ritmo de las fiestas
liturgicas y de los eventos del Jubileo,
estamos procurando «tener la
mirada fija en la misericordia»[1]
durante este Afio santo. Desde la
Bula de convocacion del Jubileo, el
Papa subrayo que el misterio de la
misericordia de Dios se dirige no solo
a los que viven lejos de la casa del
Padre, sino también a los que, con
nuestras limitaciones, procuramos
vivir cerca de Dios: para que seamos
«también nosotros mismos signo
eficaz del obrar del Padre (...), para
que haga mas fuerte y eficaz el
testimonio de los creyentes»[2].

La misericordia es «la viga maestra
que sostiene la vida de la Iglesia»[3],
y por eso abraza todos los aspectos
de la existencia de los cristianos. En
un primer momento, podria parecer



que se trata de un eslogan, un modo
distinto de hablar de las cosas de
siempre; y, sin embargo, es mas que
eso: la misericordia es luz y fuerza de
Dios para redescubrir «con todos los
santos cudl es la anchura y la
longitud, la altura y la
profundidad»[4] de su Amor.

Revisar el amor

La reflexion sosegada sobre la
misericordia, como algo que nos toca
de cerca, ayudard a puntualizar, en
el didlogo con el Sefior, donde
nuestro amor se podria haber
emparfado: si hay algo en nosotros
del hijo mayor de la parabola del
Padre misericordioso, que no era
capaz de alegrarse con los demas[5];
o0 del fariseo que subia al templo
satisfecho de las cosas con las que
cumplia, pero con el corazon frio[6];
o del siervo que, habiéndose hecho
perdonar por el amo, no estaba



dispuesto a pasar por alto las
pequerias deudas de otro[7].

«Conozco tus obras, tu fatiga y tu
constancia (...); que tienes paciencia
y has sufrido por mi nombre, sin
desfallecer. Pero tengo contra ti que
has perdido la caridad que tenias al
principio»[8]. Con estas palabras del
Apocalipsis, Dios llama a la puerta de
los cristianos que se esfuerzan por
vivir con profundidad su fe: les
confirma en el bien que hacen, pero
les empuja a la vez a una nueva
conversion. En la misma longitud de
onda se mueven estas palabras de
san Josemaria, que pueden
ayudarnos a iluminar el fondo del
alma:

«Cumples un plan de vida exigente:
madrugas, haces oracion, frecuentas
los Sacramentos, trabajas o estudias
mucho, eres sobrio, te mortificas...,
ipero notas que te falta algo!



»Lleva a tu didlogo con Dios esta
consideraciéon: como la santidad -la
lucha para alcanzarla- es la plenitud
de la caridad, has de revisar tu amor
a Dios y, por El, a los demas. Quiza
descubriras entonces, escondidos en
tu alma, grandes defectos, contra los
que ni siquiera luchabas: no eres
buen hijo, buen hermano, buen
comparfiero, buen amigo, buen colega

(...).

»Te “sacrificas” en muchos detalles
“personales”: por eso estads apegado a
tu yo, a tu persona vy, en el fondo, no
vives para Dios ni para los demas:
solo para ti»[9].

La misericordia de Dios, si dejamos
que nos entre en el alma, nos lleva a
revisar el amor, para despertar los
pliegues en los que el corazon se
podria haber quedado encogido,
adormilado, casi sin darnos cuenta;
nos hace descubrir que vivimos para
los demas; nos saca de un excesivo



«afan de seguridad personal»[10] en
el que podria haber poco sitio para
Dios y para quienes nos acomparfan
o nos salen al encuentro Mi alegria,
pregunta el Papa, ;esta en «salir de
mi mismo para ir al encuentro de los
demas» o en «tener todo resuelto,
encerrado en mi mismo»?[11]

Alegrarse con los demas

«Dios es alegria -decia san Juan Pablo
IT a los jovenes-, y en la alegria de
vivir hay un reflejo de la alegria
originaria que Dios experimento al
crear al hombre»[12], y que vuelve a
experimentar al perdonarnos: hay
«en el cielo mayor alegria por un
pecador que se convierta que por
noventa y nueve justos que no tienen
necesidad de conversion»[13]. En el
fondo del misterio de la misericordia
divina late «la alegria de Dios que
quiere entrar en el mundo»[14]. De
ahi el ruego de san Pablo: «el que



ejercita la misericordia, que lo haga
con alegria»[15].

Por eso la misericordia no es solo un
resorte que se activaria unicamente
ante la debilidad o las
imperfecciones de quienes nos
rodean: es un amor sin reservas, que
no calcula; una luz que lo invade
todo, y que hace de las virtudes
cristianas rasgos amables y
atractivos de la personalidad y, sobre
todo, irradiacion de un Amor que no
es de este mundo[16]. «La verdadera
virtud, escribid san Josemaria en
Camino, no es triste y antipatica, sino
amablemente alegre»[17]. Afios mas
tarde volveria sobre esa misma idea,
ponderando un comentario oido de
pasada:

«“Sois todos tan alegres que uno no
se lo espera”, oi comentar

»De lejos viene el empefio diabolico
de los enemigos de Cristo, que no se
cansan de murmurar que la gente



entregada a Dios es de la
“encapotada”. Y, desgraciadamente,
algunos de los que quieren ser
“buenos” les hacen eco, con sus
“virtudes tristes”.

»-Te damos gracias, Sefior, porque
has querido contar con nuestras
vidas, dichosamente alegres, para
borrar esa falsa caricatura.

»-Te pido también que no lo
olvidemos»[18].

La misericordia, pues, para
“funcionar”, para ser genuina, tiene
que invadirlo alegremente todo en
nuestra vida. La alegria se predica de
la juventud porque un espiritu joven
no calcula, no se pone limites. Para
que nuestra vida cristiana no sea una
«falsa caricatura», debe estar toda
ella impregnada de alegre
misericordia No es esta una vision
utopica, porque la misericordia es
compatible con la debilidad, y de
hecho la debilidad misma nos



permite crecer en misericordia,
porque nos hace mas humildes y
capaces de comprender que quienes
estan a nuestro lado también tienen
defectos Por eso, aunque en
ocasiones -porque fuimos duros,
porque no supimos darnos a los
demas, etc.- no lograremos reflejar la
misericordia de Dios, podemos al
menos decirle al Sefior que
quisiéramos ser misericordiosos en
todo. F1 nos ayudara a no calcular, a
no hacer acepcion de personas o de
circunstancias, de modo que se
cumpla en nosotros aquello de que
«darse sinceramente a los demas es
de tal eficacia, que Dios lo premia
con una humildad llena de
alegria»[19]. Y daremos también
entonces ese aire limpio a los demas,
que no es la «alegria fisioldgica, de
animal sano»[20], porque la
verdadera alegria «procede de
abandonar todo y abandonarte en
los brazos amorosos de nuestro
Padre-Dios»[21]. Quien se abandona



asi en Dios, transmite, muchas veces
sin darse cuenta, la alegria que Dios
le da; una alegria que «nace de la
gratuidad de un encuentro», de
«escuchar: “Tu eres importante para
mi”, no necesariamente con palabras
(...) Y es precisamente esto lo que
Dios nos hace comprender»[22], y 1o
que podemos hacer comprender,
también sin palabras, a los demas.

Carino

Cuando San Josemaria hablaba de la
caridad, muchas veces la llamaba
también carifio[23] -término dificil
de traducir a algunas lenguas, pero
central en sus ensefianzas-, para
aclarar que la verdadera caridad no
es «oficial, seca y sin alma» sino que
esta llena de «calor humano»[24], de
comprension, de apertura. “Vivir la
caridad” es mucho mas que observar
ciertas formas externas de educacion
0 guardar un respeto frio, que en
realidad mantiene al otro a distancia:



es abrir el corazon[25], quitar las
barreras con las que a veces nos
blindamos ante lo que nos resulta
menos amable en el modo de ser de
los demas. Respeto viene de
respectus, mirada atenta,
consideracion: el verdadero respeto
no es una educada resignacion ante
los defectos de los demas, con la que
nos quedamos protegidos detras de
nuestro muro de defensa, sino un
porte cercano, comprensivo,
magnanimo, que nos permite mirar
de verdad a los ojos a cada uno A
esta misma actitud se refiere el Papa
cuando habla de la ternura, que es
«caridad respetuosa y delicada»[26]:
«tratad siempre -decia en una
ocasion- de ser mirada que acoge,
mano que alivia y acompaiia,
palabra de consuelo, abrazo de
ternura»[27].

«Siguiendo el ejemplo del Sefior,
comprended a vuestros hermanos
con un corazon muy grande, que de



nada se asuste, y queredlos de
verdad (...). Al ser muy humanos,
sabréis pasar por encima de
pequetios defectos y ver siempre, con
comprension maternal, el lado bueno
de las cosas»[28]. Incluso si nos
resulta ya conocida, es bueno que
redescubramos la vibracion de
misericordia que late en aquella
comparacion de san Josemaria: «De
una manera grafica y bromeando, os
he hecho notar la distinta impresion
que se tiene de un mismo fenémeno,
segun se observe con carifio o sin él.
Y os decia -y perdonadme, porque es
muy grafico- que, del nifio que anda
con el dedo en la nariz, comentan las
visitas: jqué sucio!; mientras su
madre dice: jva a ser investigador!
Hijas e hijos mios, ya me
comprendéis: hemos de disculpar.
No manifestéis repugnancia por
pequerieces espirituales o materiales,
que no tienen demasiada categoria.
Mirad a vuestros hermanos con amor
y llegaréis a la conclusion -llena de



caridad- de que jtodos somos
investigadores!»[29].

Las personas se nos presentan de
modo muy distinto segun las
observemos «con carifio o sin él». La
misericordia no es, pues, solamente
una disposicion encomiable del
corazon; san Josemaria nos la
muestra como una condicién
necesaria para conocer a los demas,
sin las distorsiones generadas por
nuestro amor propio. Al ver a los
demas con misericordia, no
edulcoramos la mirada: les vemos
como les ve Dios; les vemos como
verdaderamente son: hombresy
mujeres con virtudes que
admiramos, pero también con
defectos que probablemente les
hacen sufrir, aunque exteriormente
no lo manifiesten, y que reclaman
una ayuda llena de comprension Sin
misericordia, en cambio, perdemos
angulo de vision y profundidad de
campo: empequefiecemos a los



demas. Mirar con carifio -querer con
la mirada- permite conocer mejor, y
asi también querer mejor. «El
corazon humano tiene un coeficiente
de dilatacion enorme. Cuando ama,
se ensancha en un crescendo de
carifio que supera todas las barreras.
Si amas al Sefor, no habra criatura
que no encuentre sitio en tu
corazon»[30].

Formas cotidianas del perdon

La unidad de una familia no se
identifica con la mera cohabitacidon
de sus miembros, como la paz no es
la simple ausencia de guerra. En un
hogar, una empresa, podria no haber
grandes conflictos, y a la vez existir
muros sutiles con los que unos se
protegen de otros. Son muros que se
levantan a veces casi sin darnos
cuenta, porque la convivencia
cotidiana trae consigo, casi
inevitablemente, tensiones o
enfados: «Hay roces, diferencias...



Pero esto son cosas corrientes, que
hasta cierto punto contribuyen
incluso a dar su sal a nuestros dias.
Son insignificancias, que el tiempo
supera siempre»[31]. El tiempo acaba
mostrando -siempre que no dejemos
que la soberbia las hinche- que
algunas cosas a las que en su
momento ddbamos mucha
importancia en realidad no la tenian.
Por eso, especialmente en la vida
familiar, es importante estar atentos
para evitar que se alcen, ni siquiera
un poco, esos muros a veces casi
imperceptibles que nos distancian a
unos de otros. Si, en lugar de pasar
por alto las cosas que nos resultan
molestas, alimentaramos
resentimientos, lo que en si es
“normal” e inofensivo nos podria
entumecer poco a poco el corazon, de
modo que nuestro trato con los
demas, y asi el ambiente de la casa,
se fuera enrareciendo.



La misericordia nos hace salir del
circulo vicioso del resentimiento, que
lleva a atesorar una lista de agravios,
en la que el yo siempre sale
enaltecido a costa de las deficiencias
de los demas, reales o imaginarias El
Amor de Dios nos empuja, en
cambio, a buscarle en nuestro
corazon, para encontrar alli nuestro
desahogo. «;Por donde comenzar
para disculpar las pequefias o
grandes ofensas que sufrimos cada
dia? Ante todo por la oracion (...). Se
comienza por el propio corazon:
podemos afrontar con la oracion el
resentimiento que experimentamos,
encomendando a quien nos ha hecho
el mal a la misericordia de Dios:
“Sefior, te pido por él, te pido por
ella”. Después se descubre que esta
lucha interior para perdonar purifica
del mal y que la oracion y el amor
nos liberan de las cadenas interiores
del rencor. jEs tan feo vivir en el
rencor! Cada dia tenemos la ocasion
de entrenarnos para perdonar, para



Vivir este gesto tan alto que acerca el
hombre a Dios»[32]. San Josemaria,
por ejemplo, solia rezar en los
mementos de la Misa también por
aquellos que le habian procurado
algun mal[33].

Un corazon misericordioso es un
corazon agil, que logra encajar «con
deportividad», sin dramatismos, los
episodios menos agradables del
dia[34]. A veces nos puede costar
perdonar, porque se acumula en
nosotros el cansancio, la desazon, la
tension. Pero es bueno que -con la
ayuda de Dios, que no falta-
aspiremos a perdonar sobre la
marcha, e incluso a perdonar por
anticipado, con magnanimidad: sin
llevar la cuenta. Si, por asi decirlo,
damos margen a los demads -margen
para equivocarse, para ser
inoportunos, para estar nerviosos-,
no les tendremos que perdonar como
quien hace una concesion: les
perdonaremos sin darnos



importancia, con una caridad que
«todo lo aguanta, todo lo cree, todo lo
espera, todo lo soporta»[35]. Sin
duda, podra costarnos digerir el
desencuentro; y en su momento
quiza convendrda hacer un
comentario delicado a esa persona,
que la ayude a mejorar; pero, en
cualquier caso, podemos perdonar
enseguida, aunque duela. Muchas
veces ni siquiera habra que
explicitarlo con palabras, para no
detenernos mas en el episodio, y
bastara nuestra cercania y una punta
de humor para quitar dramatismo a
las cosas Cuando superamos la
tentacion de devolver mal por mal, o
frialdad por frialdad, el Sefior nos
llena el alma; podemos decir
entonces con el salmista:
«misericordia tua super vitas, tu
misericordia vale mas que la
vida»[36]; y con san Josemaria, que
sabia que era el Sefior quien le
ensanchaba el corazon: «no he
necesitado aprender a perdonar,



porque el Sefior me ha ensefiado a
querer»[37].

Carlos Ayxela

Fotos: Santi Gonzdlez-Barros

[1] Francisco, Bula Misericordiae
vultus, 11-IV-2015, n. 3.

[2] Ibidem

[3] Ibidem, n. 10.

[4] Ef 3, 18.

[5] Cfr. Lc 15, 28-32.
[6] Cfr. Lc 18, 10-14.
[7] Cfr. Mt 18, 23-35.
[8] Ap 2, 2-4.

[9] San Josemaria, Surco, n. 739.



[10] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 18.

[11] Francisco, Homilia en Santa
Marta, 25-11-2016.

[12] San Juan Pablo II, Discurso, 6-
IV-1995.

[13] Lc 15, 7.

[14] Benedicto XVI, Homilia, 18-
IV-2010. Cfr. Santo Tomds de Aquino,
Super Psalmos, 24 n. 6: «<En Dios se
reconoce la bondad, es decir, la
comunicacion de bienes a las
criaturas, pues el bien es difusivo de
si mismo. La misericordia, a su vez,
se refiere a una especial efusion de
bondad para remover la miseria».

[15] Rm 12, 8.
[16] Cfr. Jn 17, 21.
[17] San Josemaria, Camino, n. 657.

[18] Surco, n. 58.



[19] San Josemaria, Forja, n. 591.
[20] Surco, n. 659.

[21] Ibidem.

[22] Francisco, Discurso, 6-VII-2013.

[23] Cfr., por ejemplo, Surco, n. 821;
Forja, n. 148; Amigos de Dios, nn. 125,
229; Es Cristo que pasa, n. 36.

[24] Es Cristo que pasa, n. 167.

[25] Cfr. Amigos de Dios, n. 225.
[26] Francisco, Mensaje, 6-XII-2013.
[27] Francisco, Discurso, 9-XI1-2013.

[28] San Josemaria, Carta 29-1X-1957,
n. 35 (citado en E. Burkhart - J.
Lopez, Vida cotidiana y santidad en la
ensefianza de San Josemaria. Estudio
de teologia espiritual, Rialp, Madrid
2011, vol. IL, pp. 331-332).

[29] Ibidem.



[30] Via Crucis, VIII, n. 5.

[31] San Josemaria, Conversaciones,
n. 101.

[32] Francisco, Angelus, 26-XII-2015.

[33] Cfr. Javier Echevarria, Vivir la
Santa Misa, Rialp, Madrid 2010, pp.
106, 151.

[34] Cfr. Conversaciones, n. 91.
[35] 1 Cor 13, 7.
[36] Sal 63, 4.

[37] Surco, n. 804.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es/article/con-el-carino-en-
la-mirada-misericordia-y-fraterni/
(24/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/con-el-carino-en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/
https://opusdei.org/es/article/con-el-carino-en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/
https://opusdei.org/es/article/con-el-carino-en-la-mirada-misericordia-y-fraterni/

	La ternura de Dios (IV): Con el cariño en la mirada: misericordia y fraternidad

