
opusdei.org

Comunicación y
Misericordia: un
encuentro fecundo

Mensaje del Santo Padre
Francisco para la 50 Jornada
Mundial de las Comunicaciones
Sociales.

08/05/2016

Queridos hermanos y hermanas:

El Año Santo de la Misericordia nos
invita a reflexionar sobre la relación
entre la comunicación y la
misericordia. En efecto, la Iglesia,
unida a Cristo, encarnación viva de



Dios Misericordioso, está llamada a
vivir la misericordia como rasgo
distintivo de todo su ser y actuar.

Lo que decimos y cómo lo decimos,
cada palabra y cada gesto debería
expresar la compasión, la ternura y
el perdón de Dios para con todos. El
amor, por su naturaleza, es
comunicación, lleva a la apertura, no
al aislamiento. Y si nuestro corazón y
nuestros gestos están animados por
la caridad, por el amor divino,
nuestra comunicación será portadora
de la fuerza de Dios.

Como hijos de Dios estamos llamados
a comunicar con todos, sin exclusión.
En particular, es característico del
lenguaje y de las acciones de la
Iglesia transmitir misericordia, para
tocar el corazón de las personas y
sostenerlas en el camino hacia la
plenitud de la vida, que Jesucristo,
enviado por el Padre, ha venido a
traer a todos. Se trata de acoger en



nosotros y de difundir a nuestro
alrededor el calor de la Iglesia
Madre, de modo que Jesús sea
conocido y amado, ese calor que da
contenido a las palabras de la fe y
que enciende, en la predicación y en
el testimonio, la «chispa» que los
hace vivos.

La comunicación tiene el poder de
crear puentes, de favorecer el
encuentro y la inclusión,
enriqueciendo de este modo la
sociedad. Es hermoso ver personas
que se afanan en elegir con cuidado
las palabras y los gestos para superar
las incomprensiones, curar la
memoria herida y construir paz y
armonía. Las palabras pueden
construir puentes entre las personas,
las familias, los grupos sociales y los
pueblos. Y esto es posible tanto en el
mundo físico como en el digital. Por
tanto, que las palabras y las acciones
sean apropiadas para ayudarnos a
salir de los círculos viciosos de las



condenas y las venganzas, que
siguen enmarañando a individuos y
naciones, y que llevan a expresarse
con mensajes de odio. La palabra del
cristiano, sin embargo, se propone
hacer crecer la comunión e, incluso
cuando debe condenar con firmeza
el mal, trata de no romper nunca la
relación y la comunicación.

Quisiera, por tanto, invitar a las
personas de buena voluntad a
descubrir el poder de la misericordia
de sanar las relaciones dañadas y de
volver a llevar paz y armonía a las
familias y a las comunidades. Todos
sabemos en qué modo las viejas
heridas y los resentimientos que
arrastramos pueden atrapar a las
personas e impedirles comunicarse y
reconciliarse.

Esto vale también para las relaciones
entre los pueblos. En todos estos
casos la misericordia es capaz de
activar un nuevo modo de hablar y



dialogar, como tan elocuentemente
expresó Shakespeare: «La
misericordia no es obligatoria, cae
como la dulce lluvia del cielo sobre la
tierra que está bajo ella. Es una doble
bendición: bendice al que la concede
y al que la recibe» (El mercader de
Venecia, Acto IV, Escena I).

Es deseable que también el lenguaje
de la política y de la diplomacia se
deje inspirar por la misericordia, que
nunca da nada por perdido. Hago un
llamamiento sobre todo a cuantos
tienen responsabilidades
institucionales, políticas y de formar
la opinión pública, a que estén
siempre atentos al modo de
expresase cuando se refieren a quien
piensa o actúa de forma distinta, o a
quienes han cometido errores. Es
fácil ceder a la tentación de
aprovechar estas situaciones y
alimentar de ese modo las llamas de
la desconfianza, del miedo, del odio.
Se necesita, sin embargo, valentía



para orientar a las personas hacia
procesos de reconciliación. Y es
precisamente esa audacia positiva y
creativa la que ofrece verdaderas
soluciones a antiguos conflictos así
como la oportunidad de realizar una
paz duradera. «Bienaventurados los
misericordiosos, porque ellos
alcanzarán misericordia. […]
Bienaventurados los que trabajan
por la paz, porque ellos serán
llamados hijos de Dios» (Mt 5,7.9).

Cómo desearía que nuestro modo de
comunicar, y también nuestro
servicio de pastores de la Iglesia,
nunca expresara el orgullo soberbio
del triunfo sobre el enemigo, ni
humillara a quienes la mentalidad
del mundo considera perdedores y
material de desecho.

La misericordia puede ayudar a
mitigar las adversidades de la vida y
a ofrecer calor a quienes han
conocido sólo la frialdad del juicio.



Que el estilo de nuestra
comunicación sea tal, que supere la
lógica que separa netamente los
pecadores de los justos. Nosotros
podemos y debemos juzgar
situaciones de pecado –violencia,
corrupción, explotación, etc.–, pero
no podemos juzgar a las personas,
porque sólo Dios puede leer en
profundidad sus corazones.

Nuestra tarea es amonestar a quien
se equivoca, denunciando la maldad
y la injusticia de ciertos
comportamientos, con el fin de
liberar a las víctimas y de levantar al
caído. El evangelio de Juan nos
recuerda que «la verdad os hará
libres» (Jn 8,32). Esta verdad es, en
definitiva, Cristo mismo, cuya dulce
misericordia es el modelo para
nuestro modo de anunciar la verdad
y condenar la injusticia. Nuestra
primordial tarea es afirmar la
verdad con amor (cf. Ef 4,15). Sólo
palabras pronunciadas con amor y



acompañadas de mansedumbre y
misericordia tocan los corazones de
quienes somos pecadores. Palabras y
gestos duros y moralistas corren el
riesgo hundir más a quienes
querríamos conducir a la conversión
y a la libertad, reforzando su sentido
de negación y de defensa.

Algunos piensan que una visión de la
sociedad enraizada en la
misericordia es injustificadamente
idealista o excesivamente indulgente.
Pero probemos a reflexionar sobre
nuestras primeras experiencias de
relación en el seno de la familia. Los
padres nos han amado y apreciado
más por lo que somos que por
nuestras capacidades y nuestros
éxitos. Los padres quieren
naturalmente lo mejor para sus
propios hijos, pero su amor nunca
está condicionado por el alcance de
los objetivos. La casa paterna es el
lugar donde siempre eres acogido (cf.
Lc 15,11-32). Quisiera alentar a todos



a pensar en la sociedad humana, no
como un espacio en el que los
extraños compiten y buscan
prevalecer, sino más bien como una
casa o una familia, donde la puerta
está siempre abierta y en la que sus
miembros se acogen mutuamente.

Para esto es fundamental escuchar.
Comunicar significa compartir, y
para compartir se necesita escuchar,
acoger. Escuchar es mucho más que
oír. Oír hace referencia al ámbito de
la información; escuchar, sin
embargo, evoca la comunicación, y
necesita cercanía. La escucha nos
permite asumir la actitud justa,
dejando atrás la tranquila condición
de espectadores, usuarios,
consumidores. Escuchar significa
también ser capaces de compartir
preguntas y dudas, de recorrer un
camino al lado del otro, de liberarse
de cualquier presunción de
omnipotencia y de poner
humildemente las propias



capacidades y los propios dones al
servicio del bien común.

Escuchar nunca es fácil. A veces es
más cómodo fingir ser sordos.
Escuchar significa prestar atención,
tener deseo de comprender, de
valorar, respetar, custodiar la
palabra del otro. En la escucha se
origina una especie de martirio, un
sacrificio de sí mismo en el que se
renueva el gesto realizado por
Moisés ante la zarza ardiente:
quitarse las sandalias en el «terreno
sagrado» del encuentro con el otro
que me habla (cf. Ex 3,5). Saber
escuchar es una gracia inmensa, es
un don que se ha de pedir para poder
después ejercitarse practicándolo.

También los correos electrónicos, los
mensajes de texto, las redes sociales,
los foros pueden ser formas de
comunicación plenamente humanas.
No es la tecnología la que determina
si la comunicación es auténtica o no,



sino el corazón del hombre y su
capacidad para usar bien los medios
a su disposición. Las redes sociales
son capaces de favorecer las
relaciones y de promover el bien de
la sociedad, pero también pueden
conducir a una ulterior polarización
y división entre las personas y los
grupos. El entorno digital es una
plaza, un lugar de encuentro, donde
se puede acariciar o herir, tener una
provechosa discusión o un
linchamiento moral.

Pido que el Año Jubilar vivido en la
misericordia «nos haga más abiertos
al diálogo para conocernos y
comprendernos mejor; elimine toda
forma de cerrazón y desprecio, y
aleje cualquier forma de violencia y
de discriminación» (Misericordiae
vultus, 23). También en red se
construye una verdadera ciudadanía.
El acceso a las redes digitales lleva
consigo una responsabilidad por el
otro, que no vemos pero que es real,

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html


tiene una dignidad que debe ser
respetada. La red puede ser bien
utilizada para hacer crecer una
sociedad sana y abierta a la puesta
en común.

La comunicación, sus lugares y sus
instrumentos han traído consigo un
alargamiento de los horizontes para
muchas personas. Esto es un don de
Dios, y es también una gran
responsabilidad. Me gusta definir
este poder de la comunicación como
«proximidad».

El encuentro entre la comunicación y
la misericordia es fecundo en la
medida en que genera una
proximidad que se hace cargo,
consuela, cura, acompaña y celebra.
En un mundo dividido, fragmentado,
polarizado, comunicar con
misericordia significa contribuir a la
buena, libre y solidaria cercanía
entre los hijos de Dios y los
hermanos en humanidad.



Vaticano, 24 de enero de 2016

Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/comunicacion-y-
misericordia-un-encuentro-fecundo/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/comunicacion-y-misericordia-un-encuentro-fecundo/
https://opusdei.org/es/article/comunicacion-y-misericordia-un-encuentro-fecundo/
https://opusdei.org/es/article/comunicacion-y-misericordia-un-encuentro-fecundo/

	Comunicación y Misericordia: un encuentro fecundo

