
opusdei.org

Como en una
película: Un viaje a
la voluntad del
Padre

Nos adentramos en el viaje de
la Sagrada Familia a Jerusalén y
en los días en que Jesús
permaneció solo en la Ciudad
Santa

18/11/2021

Viajar para un niño es sinónimo de
aventura. Los días anteriores a la
salida están marcados por la
emoción de descubrir territorios



inexplorados, o bien por las ganas de
volver a ver un lugar asociado a
gratos recuerdos. El trayecto de ida
suele hacerse más bien largo. Los
minutos pasan lentamente, al ritmo
de continuos “¿cuánto falta?”
dirigidos a sus padres. Apenas logra
dormirse un rato, hasta que
finalmente oye un “¡ya estamos
llegando!” que le despierta y le hace
estar bien atento a todo lo que ve
pasar. Después, las jornadas pasan
más rápido de lo que uno desea, y
casi sin darse cuenta se halla otra vez
haciendo las maletas y
emprendiendo el viaje de regreso a
casa.

La emoción de Jesús

Se puede suponer que el Niño Jesús
también experimentó esta misma
sensación que tantos hemos tenido.
La Ley del pueblo judío establecía
que todo varón del pueblo de Israel
acudiese a Jerusalén tres veces al



año, pero la interpretación común de
los doctores permitía reducir a una
las visitas anuales para quienes
residiesen fuera de Judea. El
precepto no obligaba a las mujeres ni
a los niños menores de trece años,
pero sabemos que la Sagrada Familia
iba «todos los años a Jerusalén para
la fiesta de la Pascua» (Lc 2,41).

Ese viaje era un acontecimiento que
rompía la rutina de la vida en
Nazaret. Aquellos eran días muy
especiales: el viaje en caravana hacia
Judea, el paso por los pueblos, el
encuentro con parientes, la vista de
las murallas de la Ciudad Santa a lo
lejos... La Virgen y san José quizá
entretenían al Niño Jesús explicando
las tradiciones de su pueblo y
contando historias de sus
antepasados. Al divisar la Ciudad de
David los peregrinos se llenaban de
emoción y surgía espontáneo el
canto del salmo: «¡Qué alegría
cuando me dijeron: “Vamos a la casa



del Señor”! Ya están pisando
nuestros pies tus umbrales
Jerusalén» (Sal 122,1-2). Podemos
pensar que el Niño Jesús no solo
participaba de esa emoción, sino que
la viviría de un modo especialmente
intenso.

Así fue también cuando Jesús había
cumplido ya doce años. Aunque
había crecido mucho y estaba
llegando al final de la etapa de la
infancia, todavía era un niño. En
cualquier caso, por el curso que
tomará el relato, es fácil pensar que
Jesús había esperado con gran
ilusión ese momento. Intentaría
combatir la monotonía de la
caravana yendo de grupo en grupo,
como cualquier chico de su edad,
inventándose algunos juegos con sus
amigos. Al final del día se reuniría
con sus padres para descansar en un
ambiente de mayor intimidad. Y así
hasta que finalmente llegaron a



Jerusalén, que despertaría en él el
deseo de descubrir nuevos rincones.

Como de costumbre, los días pasaron
increíblemente rápido: llegaba el
momento de volver a casa. Mientras
se ultiman los preparativos se
suceden las despedidas –“¡buen
viaje!”, “¡hasta el año que viene!”– y
los peregrinos emprenden el trayecto
de retorno. En alguna ocasión todos
habremos vivido de primera mano el
caos que puede rodear el comienzo
de un viaje: prisas por salir cuanto
antes, problemas para meter todo el
equipaje, opiniones sobre cuál es la
ruta más rápida, imprevistos de
última hora… Pues un ambiente
similar debía de reinar en aquellos
instantes en muchas callejuelas de la
ciudad santa. Podemos imaginarnos
que Jesús, en medio de ese ambiente,
se aleja tranquilamente sin que nadie
lo note: desea cumplir la voluntad de
su Padre.



Sufrimiento de María y José

El nerviosismo inicial de la partida
da paso a la serenidad, una vez que
la caravana consigue salir de
Jerusalén. José y María pueden
finalmente descansar un rato
después de tanto ajetreo. José piensa
que Jesús se encuentra con su madre,
pues todavía tiene esa edad que le
permite ir con ella; María, por su
parte, supone que se encuentra
yendo de arriba para abajo con sus
amigos, como quizá siempre había
hecho. Pero al llegar la tarde ven que
Jesús no aparece. Comienzan
entonces a preguntar a los distintos
grupos: «¿Habéis visto a Jesús?
¿Sabéis dónde puede estar?».
Después de dirigirse a sus amigos
comienzan a intuir la tragedia: nadie
le ha visto en todo el día. Todo parece
indicar que se ha quedado en
Jerusalén.



Para unos padres perder a un niño es
algo terrible. «¿Qué le habrá pasado?
¿Con quién estará?». En las almas
santas de María y José entra de lleno
la angustia[1]. En ese momento quizá
se sintieron negligentes en la misión
recibida de Dios. La armonía que hay
en ese matrimonio se manifiesta
también en esta hora tan dura y
quizá cada uno intenta consolar y
disculpar al otro. «Llora María. (…)
José, tras hacer inútiles esfuerzos por
no llorar, llora también»[2]. Tienen el
alma partida de dolor, pero no se
detienen en inútiles pensamientos de
tristeza paralizante: toman sus cosas
y deciden sobre la marcha regresar a
Jerusalén para buscar a Jesús.

Dios permite la prueba y al mismo
tiempo ofrece siempre su gracia. En
ocasiones, de una manera o de otra,
las personas pasan por momentos de
dificultad en los que les parece que
se están alejando de Dios. Son
tiempos duros, en los que se sufre. La



sospecha de no agradar a Dios hace
que se padezca terriblemente. El
sufrimiento de la Virgen y de san
José por la pérdida de Jesús es
superior al que hayan podido pasar
otros santos, porque… ¿quién puede
medir el amor de María y de José por
Jesús? ¿Puede haber en la historia
padres que hayan amado a sus hijos
como ellos querían a Jesús? A los dos,
concretamente, les pesa además la
responsabilidad recibida de Dios de
ser los custodios del Salvador de la
humanidad. Y tienen que pasar dos
largas noches, en las que no
consiguen descansar, y un día entero
con esta angustia, sin saber cuáles
serán los planes de Dios. Quizá
María, y también José, se acuerda de
la profecía de Simeón: «Una espada
traspasará tu alma» (Lc 2,35).

«Si un día nos ocurriera una cosa de
este estilo, perder a Jesucristo, que
tengamos la humildad de reconocer
que nos hemos equivocado, y



queramos volver a andar por la
senda que él nos ha marcado. Eso no
sucederá; pero, si alguna vez
sucediere, todos te pedimos,
unánimemente, el sentido de
responsabilidad; y la alegría de la
vuelta, de la entrega, de la lucha, de
la victoria; porque Dios no pierde
batallas y, si nos unimos a Dios
Nuestro Señor, podemos volver al
buen sendero, y seguir adelante,
triunfadores»[3].

Sufrimiento de Jesús

Mientras tanto… ¿qué ha pasado con
Jesús? El Niño ha tomado la
resolución de quedarse en el Templo.
Durante el día pregunta y habla con
los maestros de Israel, hasta que se
hace tarde. El Evangelio no nos dice
dónde ni cómo pasó aquellas noches
en las que José y María le buscaban.
Quizá fue a alojarse al mismo sitio
donde había estado los días
precedentes, o tal vez fue invitado



por algún rabí a permanecer con su
familia. Muy probablemente era la
primera vez que pasaba una noche
fuera de la compañía de sus padres.
Solo esto para un niño de doce años
es ya algo relevante. Pero en este
caso Jesús sabía además que sus
padres empezarían a buscarlo sin
encontrarlo.

El Niño es Dios… y es también
perfecto hombre. El corazón de Jesús
es el corazón humano de un Dios que
es Amor. Jesús, como hombre, tiene
una sensibilidad humana perfecta: la
sensibilidad de un niño de doce años
que sabe que sus padres están
angustiados buscándole. Más tarde
demostrará tener un corazón que
hace suyo el dolor ajeno: resucita a
un muerto al ver llorar a aquella
viuda que acaba de perder su hijo
único (cfr. Lc 7,11-16); se compadece
de las gentes porque las ve como
ovejas sin pastor (cfr. Mt 9,36); se
conmueve ante la generosidad de



una mujer pobre que echa en el
gazofilacio todo lo que tiene (cfr. Mt
12,41-44); llora ante la muerte de su
amigo Lázaro y el sufrimiento de sus
hermanas (cfr. Jn 11,35).

Quien años más tarde llorará por
Jerusalén y por su amigo Lázaro, ¿no
habría sufrido de algún modo
también con la separación que
experimentaron sus padres? No ha
habido ni habrá ningún niño que
haya querido más a sus padres de lo
que Jesús amaba a su Santísima
Madre y a san José. Podemos pensar
que le dolería saber que sus padres
estaban apenados y llorando. Con
todo, no era la primera vez que el
claroscuro de los planes de Dios se
hacía presente en las vidas de José y
de María.

Esa ocasión tampoco sería la última
vez que Jesús sufriría por cumplir la
voluntad de su Padre. Durante los
cuarenta días en el desierto rechazó



los caminos que el diablo le iba
poniendo por delante, porque se
alejaban de lo que el Padre había
pensado para él (cfr. Mt 4,1-11). Más
adelante volvería a experimentar la
soledad cuando los discípulos le
abandonaron, al no entender en qué
consistía esa voluntad (cfr. Jn
6,60-66). Y antes de la Pasión lo
vemos en agonía con el rostro en
tierra suplicando a su Padre que
aparte de él el cáliz, pero rezando:
«No se haga mi voluntad sino la
tuya» (Lc 22,42).

«Es el alimento de Jesús, y es también
el camino del cristiano. Él abrió
camino para nuestra vida; y no es
fácil hacer la voluntad de Dios,
porque cada día se nos presentan en
una bandeja muchas opciones: haz
esto que está bien, no es malo»[4].
Por eso, podríamos preguntarnos:
«¿Es la voluntad de Dios? ¿Cómo
hago para cumplir la voluntad de
Dios? He aquí, por lo tanto, una



sugerencia práctica: ante todo, rezar
y pedir la gracia de querer hacer la
voluntad de Dios»[5].

¿Por qué?

Al fin, al tercer día de búsqueda, «lo
encontraron en el templo, sentado en
medio de los maestros,
escuchándolos y haciéndoles
preguntas» (Lc 2,46). Se
sorprendieron al verle ahí sentado,
causando la admiración de todos.
Pero por encima del asombro estaba
la inmensa alegría del reencuentro.
También Jesús sentiría esa misma
sensación de alivio, al mismo tiempo
que daría gracias internamente a su
Padre, pues de algún modo cesaba el
sufrimiento de la prueba para José y
María.

Es fácil imaginar la emoción de ese
instante, como quizá hemos vivido
nosotros escenas de reencuentro
familiar. La Sagrada Familia se
uniría en un fuerte abrazo, y



probablemente habría más de alguna
lágrima. Sin embargo, el evangelista
pasa rápidamente a recoger el
diálogo entre María y el Niño:

–«Hijo, ¿por qué nos has tratado así?
Tu padre y yo te buscábamos
angustiados».

La respuesta de Jesús –las primeras
palabras suyas que la Escritura
recogen de él– nos resulta
desconcertante:

–«¿Por qué me buscabais? ¿No
sabíais que yo debía estar en las
cosas de mi Padre?» (Lc 2,49).

Entendemos bien que Jesús se
dedicara a los asuntos de su Padre.
María y José estaban en condiciones
de comprender eso y, por supuesto,
de secundarlo. Lo que puede que no
se entienda igual de bien es por qué
lo hizo de este modo. ¿Por qué
quedarse sin decir nada? ¿No se
podría haber obtenido el mismo



resultado sin causar la pena de la
pérdida? ¿No podía haberles
advertido de algún modo? La falta de
respuesta a estos interrogantes nos
muestra que los planes divinos
responden a una lógica más amplia
que la de los hombres. Acoger con fe
este modo de obrar del Señor
significa adentramos en la
experiencia que han recorrido los
santos, que son aquellos que han
permanecido más cerca de Dios,
quienes se han asociado más
íntimamente a su voluntad. «Fijaos:
si Dios ha querido ensalzar a su
Madre, es igualmente cierto que
durante su vida terrena no fueron
ahorrados a María ni la experiencia
del dolor, ni el cansancio del trabajo,
ni el claroscuro de la fe. (…)
Entendemos un poco más la lógica de
Dios; nos damos cuenta de que el
valor sobrenatural de nuestra vida
no depende de que sean realidad las
grandes hazañas que a veces
forjamos con la imaginación, sino de



la aceptación fiel de la voluntad
divina, de la disposición generosa en
el menudo sacrificio diario»[6].

San Lucas aclara que «ellos no
comprendieron lo que les dijo» (Lc,
2,50). A la vez, también dice que
María ponderaba esas cosas en su
corazón (cfr. Lc 2,51), y es fácil
imaginar que las seguiría meditando
durante su vida. Con Jesús a su lado,
María y José irían comprendiendo
progresivamente tantos aspectos del
alcance de la misión y de los
movimientos de su Hijo. En
cualquier caso, la escena que hemos
contemplado de algún modo nos da
cierto consuelo para cuando, en
momentos determinados, nosotros
no alcanzamos a vislumbrar del todo
el sentido de un suceso o de una
circunstancia. El modo habitual de
reaccionar de la Virgen nos da la
clave para poder afrontar estas
situaciones cuando lleguen:
«Conservaba todo esto en su



corazón» (Lc 2,51). Y más adelante
esta actitud se llevaría el elogio de su
Hijo: «Estos son mi madre y mis
hermanos: quien hace la voluntad de
Dios, ese es mi hermano y mi
hermana y mi madre» (Mc 8,34-35).

[1] Cfr. Santo Rosario, V misterio
gozoso.

[2] Ibíd..

[3] De nuestro Padre, Meditación, 2-
X-1956.

[4] Francisco, Homilía, 27-I-2015.

[5] Ibíd.

[6] Es Cristo que pasa, n.172.

Eduardo Baura / Photo:
Wolfgang Kuhnle - Unsplash



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/como-en-una-
pelicula-un-viaje-a-la-voluntad-del-

Padre/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-un-viaje-a-la-voluntad-del-Padre/
https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-un-viaje-a-la-voluntad-del-Padre/
https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-un-viaje-a-la-voluntad-del-Padre/
https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-un-viaje-a-la-voluntad-del-Padre/

	Como en una película: Un viaje a la voluntad del Padre

