
opusdei.org

Como en una
película: «Mi Hijo
amado»

Con su bautismo en el Jordán,
Jesús sale al encuentro de todos
los hombres y les abre el
camino hacia su Padre. En su
primer día de ministerio el
Señor desvela el estilo con que
viene a redimirnos: tomando
nuestros pecados y
compartiendo el amor de Dios
por cada uno.

27/06/2022



El pueblo de Israel se agita: hay un
nuevo profeta. Siglos llevaba sin
resonar la voz de Dios en la tierra de
Judá con esa fuerza. Por eso la gente
se estremece y se acerca a Juan, el
Bautista: «Acudía a él toda la gente
de Jerusalén, de Judea y de la
comarca del Jordán» (Mt 3,5).
Podemos representar ante nosotros
la escena a vista de pájaro. Vemos a
lo lejos la ciudad de Jericó, rodeada
de palmeras. Y una cinta plateada, el
río Jordán, que cruza por medio de
un desierto seco y rocoso. Es fácil
suponer que la gente se agolparía en
su ribera, porque lejos del frescor del
agua el calor se volvería
insoportable. Allí aquella multitud
escucha el sencillo mensaje de Juan:
«Convertíos, porque está cerca el
reino de los cielos» (Mt 3,2). Sobre los
corazones de aquella gente no pesa el
cansancio del camino ni el ardor del
sol: lo que les pesan son sus pecados.

Lágrimas amargas



La palabra de Juan atraviesa el
espíritu de esas gentes que repasan
en su conciencia todas aquellas faltas
contra Dios. En la mente de algunos
de ellos, judíos piadosos que
conocían a fondo la Escritura, la voz
de Juan les recordaría a las de los
antiguos profetas. Como Jonás
anunció en términos muy duros a los
ninivitas la necesidad de
arrepentirse y volverse a Dios, Juan
Bautista reclamaba del mismo modo
una genuina conversión. Los judíos
arremolinados a la vera del Jordán
pensarían, tal vez, como los antiguos
habitantes de Nínive: «¿Quién sabe si
Dios se dolerá y se retraerá, y
retornará del ardor de su ira, y no
pereceremos nosotros?» (Jon 3,9).

Esos hombres, que se saben
pecadores, no se contentan con un
arrepentimiento interno, por sincero
que sea. Les quema dentro el dolor
de sus pecados, y por ello se acercan
uno a uno al profeta y «confesaban



sus pecados» (Mt 3,6). Lo que nunca
habrían dicho a otras personas, se lo
confiaban a aquel desconocido,
porque en él veían a un hombre de
Dios. Muchos de ellos, al confesarse,
llorarían con lágrimas tan ardientes
y amargas como aquel desierto.
Lágrimas que se mezclarían con el
agua del río, en la que el profeta los
sumergía por entero bautizándoles.

Juan predicaba «un bautismo de
conversión para el perdón de los
pecados» (Mc 1,4), pero bien sabía él
que esa agua no podía llegar hasta el
alma para limpiarla. Ellos solos no
podían hacer más, confiaban en la
promesa de Dios que decía: «Volveos
a mí y yo me volveré a
vosotros» (Mal 3,7). Se volvían tanto
como podían, ¡y ojalá Dios se
estuviera fijando en su aflicción y les
trajese la salvación! Así lo deseaban
ellos, y así también se lo prometía
Juan, llenándoles de consuelo: «El
que viene detrás de mí es más fuerte



que yo y no merezco ni llevarle las
sandalias. Él os bautizará con
Espíritu Santo y fuego» (Mt 3,11). Un
Espíritu y un fuego que les
permitieran empezar de nuevo. El
pueblo se arrepentía, lloraba sus
pecados y los confesaba, y se
sumergían en el agua suplicando al
Señor que hiciese el milagro de sanar
sus corazones. ¿Estaría Dios
escuchando su lamento?

Cumplir toda justicia

Lejos del centro de la escena se
encuentra un hombre que escucha
las palabras de Juan. Podemos
imaginárnoslo sentado sobre una
piedra, con el manto sobre la cabeza
para defenderse de la fuerza del sol.
Su atención se dirige también a la
gente que le rodea. Se fija en sus
rostros llenos de dolor y de
esperanza. Y va más allá. Con su
espíritu penetra también sus
corazones y conoce lo que hay en



ellos. Ese hombre es el Verbo eterno
«por medio del cual se hizo todo, y
sin el cual no se hizo nada de cuanto
se ha hecho» (Jn 1,3). El Verbo que en
la plenitud de los tiempos «se hizo
carne y habitó entre nosotros» (Jn
1,14). Revestido de nuestra
condición, igual en todo a nosotros
menos en el pecado, atiende al
clamor silencioso de esos espíritus
penitentes.

Jesús se levanta de la piedra y se
acerca a la fila que espera su turno
para hacerse bautizar. Aunque no
tiene pecado, se sitúa entre los
pecadores, como uno más. Se
muestra así «solidario con nosotros,
con nuestra dificultad para
convertirnos, para dejar nuestros
egoísmos, para desprendernos de
nuestros pecados, para decirnos que
si le aceptamos en nuestra vida, él es
capaz de levantarnos de nuevo y
conducirnos a la altura de Dios
Padre»[1]. Y una vez llegado a la orilla



del río, se quita el manto y avanza
hasta Juan, que espera en medio del
agua.

Probablemente el Bautista habría
soñado con el momento en que se
encontraría a Jesús. Cierto es que de
niños los dos primos –el hijo de
Isabel y el hijo de María– se habrían
visto en varias ocasiones, pero de eso
ha pasado ya mucho tiempo. Ahora
bien, lo que seguramente no se
esperaba Juan era reencontrarlo en
esta situación, de ahí que se
sobresaltara, como ya hizo en el
vientre de su madre: «Soy yo el que
necesito que tú me bautices, ¿y tú
acudes a mí?» (Mt 3,14). Juan ha
orientado toda su vida para preparar
el camino a Cristo: su oración en el
desierto, su rigurosa penitencia, su
ardiente predicación… ¡Es él, Juan, el
que necesita recibir el bautismo de
Cristo, y no al revés! Pero el Señor,
mirándole a los ojos, contesta seguro:
«Déjalo ahora. Conviene que así



cumplamos toda justicia» (Mt 3,15).
Esta frase pertenece al género de
esas enigmáticas expresiones que
usa Nuestro Señor y que nos dejan
perplejos. ¿A qué se refiere con
cumplir toda justicia?

Con frecuencia relacionamos la
justicia con la severidad. Es verdad
que la justicia puede ser severa
cuando es necesario, pero en Dios
justicia y misericordia son lo mismo.
Para el Señor es de justicia atender la
demanda de esos corazones afligidos
que buscan el perdón de Dios.
Cumplir toda justicia significa
realizar la justificación de los
pecadores. Que Dios es justo significa
que es leal, que cumple con su
palabra y que concede el perdón al
que se arrepiente: «Apartad de
vosotros los delitos que habéis
cometido, renovad vuestro corazón y
vuestro espíritu. ¿Por qué habríais
de morir, casa de Israel? Yo no me
complazco en la muerte de nadie –



oráculo del Señor Dios–. Convertíos y
viviréis» (Ez 18, 31-32). Ha llegado el
momento de cumplir las antiguas
profecías. Con el bautismo de Cristo
acaba el tiempo de las promesas,
porque comienza el tiempo de
hacerlas realidad.

Juan, obediente, bautiza al Señor
como a uno más. Le sumerge en las
aguas, y al hacerlo «se abrieron los
cielos» (Mt 3,16). El agua en la que los
judíos habían dejado sus pecados
tiene un profundo significado: Cristo
baja a lo más hondo de la miseria
humana –representada en el agua–
para abrir a todos el camino al
Padre. Desde ese momento el agua
en la que se sumerge se mezcla con
el cielo que se abre y comunicará la
gracia divina. Se ha inaugurado el
Bautismo cristiano, el que da la vida
eterna y perdona los pecados. Toda
la justicia se ha cumplido: ahora los
penitentes pueden ser bautizados en



Cristo y quedar libres de las culpas
que les pesaban.

Una voz imperceptible

En el primer día de su ministerio,
después de treinta años de vida
oculta, Jesús desvela el estilo con el
que ha venido a redimirnos. «Nos
dice que él no nos salva desde lo alto,
con una decisión soberana o un acto
de fuerza, un decreto, no: él nos
salva viniendo a nuestro encuentro y
tomando consigo nuestros pecados.
Es así como Dios vence el mal del
mundo: bajando, haciéndose cargo.
Es también la forma en la que
nosotros podemos levantar a los
otros: no juzgando, no insinuando
qué hacer, sino haciéndonos
cercanos, com-padeciendo,
compartiendo el amor de Dios. La
cercanía es el estilo de Dios con
nosotros»[2].

Por el cielo que se ha abierto, como
por una fisura, Dios entra en nuestro



mundo: «El Espíritu de Dios bajaba
como una paloma y se posaba sobre
él. Y vino una voz de los cielos que
decía: “Este es mi Hijo amado, en
quien me complazco” (Mt 3,16-17)».
Dios se revela en este instante con
claridad como Trinidad Santa: Padre
–en la voz–, Hijo –en la carne
asumida– y Espíritu –en la figura de
la paloma–. Un único Dios en una
trinidad de personas.

No parece que, salvo Juan, los judíos
allí presentes percibieran esta
manifestación de Dios, pero el
milagro estaba hecho y ya actuaba
entre ellos. Muy probablemente
aquellos hombres penitentes no
aspiraran a tanto. Ellos solo
esperaban el perdón de sus pecados,
pero se les brindó mucho más: Dios
no solo quería perdonarlos, quería
tenerlos junto sí, introducirlos en el
misterio de su Trinidad de personas,
que fueran sus íntimos. «Dios Padre,
llegada la plenitud de los tiempos,



envió al mundo a su Hijo Unigénito,
para que restableciera la paz; para
que, redimiendo al hombre del
pecado, adoptionem filiorum
reciperemus, fuéramos constituidos
hijos de Dios, liberados del yugo del
pecado, hechos capaces de participar
en la intimidad divina de la
Trinidad»[3].

A veces puede parecer que el
misterio de la Trinidad es algo
alejado de la vida de un cristiano.
Pero volviendo a la escena del Jordán
y viendo a Jesús salir de las aguas,
recordamos que también nosotros
salimos un día de las aguas del
bautismo, hechos uno con Cristo –
hijos en el Hijo–. También en ese
momento descendió el Espíritu, con
la promesa de la liberación
definitiva, como la paloma
representó para Noé la promesa de
una nueva tierra. Y ese día resonó la
voz del Padre sobre nosotros. Una
voz que no oyeron los que asistían a



nuestro bautismo, como tampoco la
oyeron los judíos entonces. Pero una
voz verdadera que dijo de nosotros,
que ya estábamos unidos a Cristo,
«este es mi Hijo amado, en quien me
complazco». «Esta voz paterna,
imperceptible al oído pero bien
audible para quien cree, nos
acompaña para toda la vida, sin
abandonarnos nunca. Durante toda
la vida el Padre nos dice: “Tú eres mi
hijo amado, tú eres mi hija
amada”»[4].

Este milagro permanece en el alma
de cada cristiano en gracia. En todo
lo que hacemos, allá donde nos
encontremos y con quien estemos,
vamos con Cristo, nos inunda su
Espíritu y el Padre nos guarda. Toda
la vida de piedad del cristiano está
orientada a que cobremos conciencia
de esto, a adquirir esa contemplación
en medio de todas nuestras
actividades. «El corazón necesita,
entonces, distinguir y adorar a cada



una de las Personas divinas. […]
Queremos beber en ese manantial de
agua viva. Sin rarezas, a lo largo del
día nos movemos en ese abundante y
claro venero de frescas linfas que
saltan hasta la vida eterna. Sobran
las palabras, porque la lengua no
logra expresarse; ya el
entendimiento se aquieta. No se
discurre, ¡se mira! Y el alma rompe
otra vez a cantar con cantar nuevo,
porque se siente y se sabe también
mirada amorosamente por Dios, a
todas horas»[5].

[1] Benedicto XVI, Homilía, 13-I-2013.

[2] Francisco, Ángelus, 10-I-2021.

[3] Es Cristo que pasa, n. 65.

[4] Francisco, Audiencia, 9-V-2018.

[5] Amigos de Dios, n. 306.



Miguel Forcada

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/como-en-una-
pelicula-mi-hijo-amado/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-mi-hijo-amado/
https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-mi-hijo-amado/
https://opusdei.org/es/article/como-en-una-pelicula-mi-hijo-amado/

	Como en una película: «Mi Hijo amado»

