
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (8). «Se os
alegrará el corazón»:
El sentido cristiano
del sacrificio (II)

Para los cristianos el valor del
sacrificio se esconde en el
deseo, manso y humilde, de
asociarse al sufrimiento de
Jesús en su pasión, y de liberar
el corazón de todo lo que lo
encadena: en la aspiración a
una vida más ligera, más
luminosa, más libre.



12/11/2024

Con inmensa delicadeza, pero
profundamente desconcertados, José
de Arimatea y Nicodemo bajan al
Señor de la cruz y lo dejan entre los
brazos de su madre. Santa María
acaricia a su Hijo con la ternura de
aquella noche lejana en Belén; le
cierra los ojos, lo besa en la frente.
Llora, cree, espera… Y sostiene así, a
través de esa prueba tan dura, a una
Iglesia aún minúscula: al «pueblo
que ha de nacer» (Sal 22,32), que está
naciendo ya.

La mañana del domingo de Pascua
disipará todas las tinieblas. Sin la
resurrección, no solo la pasión y la
muerte de Jesús, sino también todo el
sufrimiento y el dolor de la historia,
se habrían convertido en una broma
cruel. Pero la victoria de Jesús sobre
la muerte ha cambiado las



coordenadas para siempre. Desde
entonces es posible sufrir y
entregarse por amor, con la
confianza de Jesús: «Doy mi vida
para tomarla de nuevo» (Jn 10,18);
«os volveré a ver y se os alegrará el
corazón» (Jn 16,22). Esa alegría a la
hora de acoger y escoger la cruz, en
lo pequeño y en lo grande, es una
gracia especial de Jesús resucitado[1].

Fuente de vida

San Pablo explica que la muerte de
Jesús crucifica al «hombre viejo» (Rm
6,6; Ef 4,22). Es una muerte que tiene
solo sentido desde el punto de vista
de la vida a la que va a dar lugar: la
vida de la gracia, del Espíritu, el
«hombre nuevo» (Ef 4,24). Del mismo
modo, el sacrificio y la mortificación
cristiana no tienen sentido por sí
solos, como si renunciar a la propia
vida fuera, sin más, algo bueno. La
mortificación tiene sentido en la
medida en que es vivificadora, fuente



de nueva vida. El cristiano reconoce
zonas de sí mismo que le quitan vida,
que lo alienan, que crean división en
su interior y a su alrededor… porque
están todavía bajo el dominio del
pecado: tendencias enfermas,
torcidas o heridas que deben ser
salvadas, resucitadas por Cristo. Por
eso, advierte san Pablo: «si vivís
según la carne, moriréis; pero, si con
el Espíritu hacéis morir las obras del
cuerpo, viviréis» (Rm 8,13).

Es importante entender bien lo que
el apóstol está diciendo aquí: frente a
la llamada a vivir según el Espíritu,
con mayúscula, está la tentación de
vivir según la carne, es decir, según
todo lo que en nosotros —alma y
cuerpo— se opone a Dios[2]. Por eso,
la vida «según la carne» no es quizá
tanto la de un cuerpo salvaje que
pisotea a un alma inocente como la
de un alma frívola que corrompe y
desfigura toda la persona, en su
unidad de cuerpo y espíritu[3]. Como



dice Jesús, el mal viene de muy
adentro: «Lo que sale del hombre es
lo que hace impuro al hombre.
Porque del interior del corazón de
los hombres proceden los malos
pensamientos, las fornicaciones, los
robos, los homicidios, los adulterios,
los deseos avariciosos (…). Todas
estas cosas malas proceden del
interior y hacen impuro al
hombre» (Mc 7,20-23).

Se entiende así que para los
cristianos el valor del sacrificio no
está en el sufrimiento considerado en
sí mismo, o en un ascético
sometimiento del cuerpo, sino en el
deseo de liberar el corazón de todo lo
que lo encadena; en la aspiración a
una vida más ligera, más luminosa,
más entera: una vida que irradie
sencillez y alegría. El cristiano no
busca el dolor por el dolor; no es un
masoquista. Sin embargo, descubre
tantas veces, en sí mismo y en los
demás, bajos fondos de egoísmo, de



sensualidad, de codicia. Liberarse y
ayudar a otros a liberarse de todo
eso, sobre todo cuando ha echado
raíces profundas, no es posible sin
renuncia. Sí, abrir el corazón puede
doler, como sucede cuando se
recupera el flujo sanguíneo en un
miembro entumecido por el frío:
puede costar mucho, pero es
necesario.

«Entonces ya ayunarán»

«¿Acaso pueden estar de duelo los
amigos del esposo mientras el esposo
está con ellos? Ya vendrá el día en
que les será arrebatado el esposo;
entonces, ya ayunarán» (Mt 9,15).
Estas palabras un tanto misteriosas
de Jesús anuncian detalles
importantes sobre el estilo de vida de
sus discípulos. Por un lado, Él ha
venido al mundo para quedarse, y ha
venido a traer la alegría, la vida «en
abundancia» (Jn 10,10): no solo no le
molesta que disfrutemos de la vida,



sino que se alegra de vernos sanos y
felices[4]. Por otro, mientras dure la
historia se notará la ausencia de Dios
allí donde los hombres prefieren las
tinieblas de su egoísmo a la luz de su
amor (cfr. Jn 3,19-21). Y ese lugar es
siempre, de entrada, el corazón de
cada uno. En nuestro corazón, en
nuestras relaciones, en nuestras
casas, es necesario hacer espacio a
Dios, porque nuestro yo tiende a
ocuparlo todo. Y donde reina el yo,
falta la paz y la alegría.

El ayuno es una de las formas que ha
tomado desde el principio el combate
de los cristianos para hacer espacio a
Dios en sus vidas, porque el Señor
mismo ayunaba (cfr. Mt 4,2) y nos
exhortó a hacerlo, poniendo buena
cara (Mt 6,16-18). El ayuno significa
renunciar de una manera muy
concreta, muy palpable, a nuestra
tendencia a dominar y a disponer
sobre las cosas. Por esta práctica, que
nos alcanza en algo tan fundamental



como la alimentación para la
subsistencia, nos movemos «desde la
tentación de “devorar” todo para
saciar nuestra codicia hacia la
capacidad de sufrir por amor, que
puede llenar el vacío de nuestro
corazón»[5]. San Josemaría decía que
el ayuno es una «penitencia
gratísima a Dios»; aunque, añadía,
«entre unos y otros, hemos abierto la
mano»[6]. En efecto, si uno se limitara
estrictamente a las disposiciones
mínimas en esta materia, podría
acabar por ayunar muy poco. De ahí
que la Iglesia, como una buena
madre, deje gran margen para la
generosidad y para el crecimiento
espiritual de cada uno, atendiendo
también a la salud del cuerpo.

La lógica del ayuno, marcada por
este deseo de que Dios crezca y que
yo —con mi egoísmo, con mi afán de
imponerme— disminuya (cfr. Jn
3,30), permite entender el sentido de
tantas otras privaciones voluntarias:



sacrificios que, aunque parecen
empequeñecer la vida, de hecho la
ensanchan; la hacen más libre. Al
renunciar voluntariamente a ciertas
cosas buenas, vamos grabando en
nuestro corazón la convicción de que
«solo Dios basta»[7]. Nos protegemos
así de la idolatría, que «no presenta
un camino, sino una multitud de
senderos que no llevan a ninguna
parte y forman más bien un
laberinto»[8]. Quien no sabe
renunciar a nada acaba por verse
sujeto a todo, «obligado a escuchar
las voces de tantos ídolos que le
gritan: “Fíate de mí”»[9]; quien se
atreve a hacerlo, en cambio, «se libra
de muchas esclavitudes y logra, en lo
íntimo de su corazón, saborear todo
el amor de Dios»[10].

Desde ese punto de vista, existen
muchas formas posibles de «ayuno»
o de renuncia. Con tal de que las
escojamos de corazón, y no por un
frío sentido del deber, todas ellas nos



pueden hacer más libres, «libres para
amar»[11]. Un ayuno digital
intermitente, por ejemplo, por el que
dejamos de lado el móvil en algunos
momentos del día, nos permite
mejorar nuestras relaciones
interpersonales y sostener
conversaciones más auténticas, a
salvo de distracciones que intoxican.
El hecho de renunciar a disponer
inmediatamente de todo con unos
pocos movimientos del dedo —
informaciones, productos,
experiencias— nos libera de una
tendencia a poseer o consumir que
acaba por dejarnos vacíos. Prescindir
de un servicio o escoger a veces algo
menos cómodo o agradable nos
ayuda a disfrutar de lo sencillo y nos
fortalece frente a las contrariedades,
que no faltan en la vida de nadie.
Evitar que nuestra atención se
disperse durante el trabajo nos
permite hacer de él un verdadero
servicio, y gozar con los resultados.
Renunciar a ratos libres para



ocuparnos de un enfermo o de
alguien que necesita ayuda nos
ensancha el corazón e impide que se
endurezca; nos enseña incluso a
convivir con nuestra propia
imperfección y fragilidad.

También en esta lógica de libertad
del corazón —libertad de los hijos de
Dios (cfr. Rm 8,21)— se inscriben
distintas costumbres de
mortificación del cuerpo y de la
sensibilidad, que han ido adoptando
formas varias entre los cristianos a lo
largo de la historia. Como el ayuno,
estas prácticas responden a la
convicción de que es necesario rezar
también con el cuerpo, y de que se
hace inevitable una cierta lucha por
reintegrar las distintas esferas de
nuestra persona. Así, cuando un
cristiano trata su cuerpo o sus
sentidos con más exigencia, no lo
hace porque vea en ellos algo malo o
sospechoso, sino porque percibe la
tendencia de su corazón a



dispersarse en mil direcciones, y
sobre todo el coste real de esa
dispersión: la incapacidad de amar.
O más aún, porque siente el deseo,
manso y humilde, de asociarse al
sufrimiento de Jesús en su pasión.
San Pablo habla de llevar la muerte
del Señor en nuestro cuerpo, para
resucitar con él (cfr. 2Cor 4,10); y a
ese recorrido, a esa pascua, obedecen
también este tipo de sacrificios. Es
verdad que a veces se pueden haber
prestado a excesos, y también a la
incomprensión de quienes no
conciben que se pueda sufrir para
que Jesús viva en nosotros. Sin
embargo, entre quienes por un lado
exageran y quienes por otro se
escandalizan, se alza la serenidad, la
sencillez y la libertad de espíritu con
la que muchos cristianos expresan,
también de este modo, su amor a
Jesús: «corazón, ¡corazón en la Cruz!,
¡corazón en la Cruz!»[12].



Dar la vida por sus amigos

«Misericordia quiero, y no
sacrificio», dice Dios a través del
profeta Oseas (Os 6,6). Jesús retoma
esas palabras en el Evangelio (cfr. Mt
9,13), no para invalidar la práctica
del ayuno y de la mortificación, sino
para subrayar que todo sacrificio
debe ordenarse al amor. San
Josemaría lo explicaba así: «Prefiero
las virtudes a las austeridades, dice
con otras palabras Yahvé al pueblo
escogido, que se engaña con ciertas
formalidades externas. —Por eso,
hemos de cultivar la penitencia y la
mortificación, como muestras
verdaderas de amor a Dios y al
prójimo»[13]. En ese sentido, solía
decir que las mortificaciones
preferidas de Dios eran las que
hacían la vida más agradable a los
demás[14]. También en esto, se hacía
eco de las palabras del Señor: «Nadie
tiene amor más grande que el de dar



uno la vida por sus amigos» (Jn
15,13).

La disposición a dar la vida por los
demás, si es sincera, no necesita ni
puede esperar a situaciones
extraordinarias, porque encuentra
multitud de ocasiones en la vida
misma. San Josemaría enumeraba
algunas: «Esa palabra acertada, el
chiste que no salió de tu boca; la
sonrisa amable para quien te
molesta; aquel silencio ante la
acusación injusta; tu bondadosa
conversación con los cargantes y los
inoportunos; el pasar por alto cada
día, a las personas que conviven
contigo, un detalle y otro fastidiosos
e impertinentes...»[15].

En esas, y en muchas otras
situaciones, la mirada del cristiano,
como la de Jesús, no está centrada en
el propio sufrimiento, sino en el bien
que hace de la cruz una realidad
amable. «¡Sacrificio, sacrificio! —Es



verdad que seguir a Jesucristo —lo
ha dicho Él— es llevar la cruz. Pero
no me gusta oír a las almas que
aman al Señor hablar tanto de cruces
y de renuncias: porque, cuando hay
Amor, el sacrificio es gustoso —
aunque cueste— y la cruz es la Santa
Cruz.—El alma que sabe amar y
entregarse así, se colma de alegría y
de paz. Entonces, ¿por qué insistir en
“sacrificio”, como buscando
consuelo, si la cruz de Cristo —que es
tu vida— te hace feliz?»[16].

San Josemaría enfatiza el valor
positivo del sacrificio que se hace por
amor, señalándolo incluso como
fuente de paz y de alegría. Y, por eso
mismo, rechaza con firmeza los
modos «doloristas» o «victimistas» de
entender el sacrificio[17]. A veces hay
quien parece insistir en el
componente de renuncia que supone
seguir al Señor, como buscando una
mirada de consuelo, y olvidando que
la renuncia es solo fuente de vida por



su unión con la cruz de Jesús. En esos
casos, la atención se pone en el dolor
experimentado, en el propio esfuerzo
espiritual. Pero el sacrificio cristiano
no se propone probar una heroica
capacidad de aguantar el
sufrimiento, sino formar en nosotros
un corazón como el de Cristo, un
corazón traspasado, «completamente
abierto»[18].

Jesús no explicó su muerte como una
muestra de coherencia ante unos
principios o como un despliegue de
su resistencia espiritual, sino como
una entrega por personas concretas:
«mi cuerpo se entrega por
vosotros» (Lc 22,19). Toda su
atención está dirigida hacia nosotros,
no hacia sí mismo. Por eso, si
redujéramos el objetivo de nuestra
mortificación a nuestro propio
sufrimiento, no solo
desarrollaríamos una espiritualidad
negativa y triste, que no tiene nada
que ver con el Evangelio, sino sobre



todo una cierta soberbia espiritual
que podría hacer estériles nuestros
sacrificios. Es necesario mirar mucho
más allá: comprender el sacrificio
como un enorme sí a Dios y a los
demás, como un gran sí a la Vida.

Hay una gran distancia entre quien
centra el objetivo en sufrir y quien lo
centra en amar, aunque el amor
pueda doler. Por eso, la invitación de
Jesús a tomar su cruz podría
entenderse así: ama aunque duela —
porque a veces va a doler—, y confía
en la resurrección; busca sobre todas
las cosas el reino de Dios y su justicia
(cfr. Mt 6,33), y déjalo todo en manos
del Padre (cfr. Lc 23,46). Esa es la
disposición del corazón de Cristo, y
del corazón de los suyos: iluminar un
mundo a oscuras con una alegría
radicada en la cruz[19]; caminar por la
vida con «la cruz a cuestas, con una
sonrisa en tus labios, con una luz en
tu alma»[20].



[1] El profeta Isaías anticipaba ya, con
unas palabras que impresionan a la
vuelta de los siglos, esa gracia que
surgiría de la Cruz y de la
Resurrección, y que alcanza a todos
los que abrazan ese camino: «Puesto
que dio su vida en expiación, verá
descendencia, alargará los días, y,
por su mano, el designio del Señor
prosperará. Por el esfuerzo de su
alma verá la luz (...). Por eso, le daré
muchedumbres como heredad, y
repartirá el botín con los fuertes;
porque ofreció su vida a la muerte, y
fue contado entre los pecadores,
llevó los pecados de las
muchedumbres e intercede por los
pecadores» (Is 53,10-12).

[2] Cfr. Rm 8,7-9: «[L]a tendencia de la
carne es enemiga de Dios, ya que no
se somete —y ni siquiera puede— a
la Ley de Dios. Los que viven según
la carne no pueden agradar a Dios.



Ahora bien, vosotros no vivís según
la carne, sino según el Espíritu, si es
que el Espíritu de Dios habita en
vosotros».

[3] En ese sentido, san Pablo habla del
respeto que se debe al cuerpo,
aduciendo que es «miembro de
Cristo» y «templo del Espíritu
Santo» (1Co 6,15-19); «[N]adie
aborrece nunca su propia carne, sino
que la alimenta y la cuida, como
Cristo a la Iglesia» (Ef 5,29).

[4] Cfr. Si 14,11.14: «Hijo, en la medida
en que puedas, procúrate el bien (…).
No te prives de un día feliz, y no se te
escape porción alguna de un buen
deseo».

[5] Francisco, Mensaje para la
cuaresma, 2019.

[6] San Josemaría, Camino, n. 231.



[7] Santa Teresa de Jesús, Poesías, n.
30, en Obras Completas, Biblioteca de
Autores Cristianos, Madrid, 2012.

[8] Francisco, Enc. Lumen Fidei, n. 13.

[9] Ibídem.

[10] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
84.

[11] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9-I-2018,
n. 6.

[12] San Josemaría, Via Crucis, 5a

estación.

[13] San Josemaría, Surco, n. 992.

[14] Cfr. p. ej. Surco, n. 991; Forja, n.
150.

[15] Camino, n. 173.

[16] Surco, n. 249.

[17] Cfr. Camino, edición crítico-
histórica, comentario al n. 175.



[18] J. Ratzinger, Introducción al
cristianismo, Sígueme, Salamanca,
2007, p. 189.

[19] Cfr. San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 43; Forja, n. 28.

[20] Via Crucis, 2.ª estación, n. 3.

Gonzalo de la Morena – Carlos
Ayxelà

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-

cercania-mision-8-doy-mi-vida-para-
tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-

sacrificio-parte-2/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-8-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio-parte-2/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-8-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio-parte-2/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-8-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio-parte-2/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-8-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio-parte-2/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-8-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio-parte-2/

	Combate, cercanía, misión (8). «Se os alegrará el corazón»: El sentido cristiano del sacrificio (II)
	Fuente de vida
	«Entonces ya ayunarán»
	Dar la vida por sus amigos


