opusdei.org

Combate, cercania,
mision (7). «Doy mi
vida para tomarla de
nuevo»: el sentido
cristiano del
sacrificio (I)

Si un cristiano esta dispuesto a
ayunar, a sacrificarse por los
demas, si puede llevar el
sufrimiento con alegria, es
porque no quiere dejar solo al

Sefior con el peso del mal y del
sufrimiento del mundo.

14/10/2024



«Estos hombres perturban nuestra
ciudad (...). Predican costumbres que
a nosotros los romanos no nos es
licito aceptar ni practicar» (Hch
16,20). La catequesis de Pablo y Silas
se ha visto interrumpida por un
rumor creciente que acabara en
alboroto y en flagelacion publica,
seguidos de carcel preventiva. Es
solo uno entre muchos episodios de
los Hechos de los Apostoles que
muestran las hostilidades generadas
desde el principio por la predicacion
del Evangelio. Los apostoles y los
primeros cristianos fueron
repetidamente encarcelados,
humillados y agredidos. Pero lo que
mas llama la atencion es la serenidad
con la que reaccionaban.

En esta escena, los cuerpos azotados
de Pablo y Silas, encerrados en un
calabozo, aun estan entumecidos y
sus mentes siguen aturdidas por la
humillacion publica cuando «a eso
de la medianoche (...) se pusieron a



orar y a entonar alabanzas a Dios,
mientras los presos los
escuchaban» (Hch 16,25). La
respuesta es similar a la de los
apostoles en Jerusalén, tras una
flagelacion totalmente arbitraria:
«ellos salian gozosos de la presencia
del Sanedrin, porque habian sido
dignos de ser ultrajados a causa del
Nombre» (Hch 5,41).

La historia del cristianismo estd llena
de hombres y mujeres, jovenes y
ancianos, que viven el sufrimiento
con una alegria espiritual
humanamente desconcertante. Es
una actitud que puede resultar
asombrosa en cualquier época, pero
especialmente en sociedades que no
hayan conocido el cristianismo, o
que lo hayan perdido de vista.

Hoy se reproduce a veces el estupor
que reflejaba la carta a Diogneto en
el siglo II: «dan muestras de un tenor
de vida admirable y, a juicio de todos,



increible». Si habia muchos aspectos
de la vida de los primeros cristianos
que chocaban con su entorno, uno de
ellos era sin duda su relaciéon con el
placer y con el dolor, su reacciéon
ante el sufrimiento y su disposicion
al sacrificio: «Se les da muerte, y con
ello reciben la vida. (...) Son
maldecidos, y bendicen; son tratados
con ignominia, y ellos, a cambio,
devuelven honor. Hacen el bien, y
son castigados como malhechores;y,
al ser castigados a muerte, se alegran
como si se les diera la vida»'". Que
esta gente encontrara vida en el
dolor desbordaba todas sus
categorias. Como la cruz de Cristo,
este modo de ver y de vivir les
parecia una locura: «escandalo para
los judios, necedad para los gentiles;
pero para los llamados —judios o
griegos—, un Cristo que es fuerza de
Dios y sabiduria de Dios (1Co
1,23-24)».



Desafio y oportunidad

Quiza hoy aun mas que en las
grandes ciudades del Imperio
romano, el aire que se respira en
muchos lugares del mundo esta
impregnado de hedonismo: el bien se
tiende a identificar con lo que
produce placer y el mal con el dolor.
También hay quien adopta una
actitud estoica, con vistas a tener un
mayor dominio de siy a volverse
mas resiliente ante las
contrariedades; pero, a fin de
cuentas, el planteamiento de fondo
sigue girando en torno al placer y al
dolor, y apenas se ve mas alla de esta
demarcacion del territorio. Esto se
debe a toda una serie de factores: en
una gran parte del mundo, las
posibilidades de llevar una vida
comoda se han multiplicado, las
fuentes de placer y de
entretenimiento han pasado a estar
mas a la mano que nunca, y se ha
llegado a aliviar el dolor con una



eficacia inédita en la historia. Sin
duda hay ahi progresos que tienen
mucho de positivo; aunque, como
sucede con todo cambio en la
experiencia del mundo, inciden en el
modo de vivir la vida cristiana. En
estas coordenadas, la disposicion a
sufrir por Cristo o la conviccion de
que la alegria tiene sus «raices en
forma de Cruz»™ pueden resultar
chocantes o, por lo menos, dificiles
de comprender. Todo lo cual supone,
a la vez, un desafio y una
oportunidad.

El desafio tiene que ver con el hecho
de que quien quiere vivir cerca de
Dios en medio del mundo se
encuentra expuesto a los mismos
mensajes que sus iguales. La
corriente podria acabar
empujandole, por ejemplo, a
suavizar el mensaje de Jesus o a
reinterpretarlo hacia una version
mas light. En el fondo, es la tentacion
de un cristianismo bondadoso, sin



cruz. Y, sin embargo, ahi estan las
palabras del Sefior: «si alguno quiere
venir detrds de mi, que tome su cruz
y que me siga; porque el que quiera
salvar su vida la perdera; pero el que
pierda su vida por miy por el
Evangelio la salvara» (Mc 8,34-35); «si
el grano de trigo no muere al caer en
tierra, queda infecundo; pero si
muere, produce mucho fruto» (Jn
12,24). Un cristianismo sin cruz, en
efecto, «es mundano y se vuelve
estéril»™. Para vivir en Cristo y, a su
vez, transmitir esta vida a los demas,
el camino pasa por la cruz. Como en
tantos otros aspectos de nuestra fe,
aqui nos encontramos también con
una paradoja: «para Vivir hay que
morir»™,

Sin embargo, un ambiente hedonista
también trae consigo oportunidades.
La diferencia de la conducta de un
cristiano con su entorno suele
brindarle ocasiones para dar razon
de su esperanza (cfr. 1P 3,15). Asi



avanzo la evangelizacion en los
primeros siglos: es como si la
oscuridad generara un contraste
sobre el que puede brillar con mas
claridad la luz de Cristo. En nuestros
dias, cuando un cristiano vive con
espiritu de sacrificio y abraza
serenamente la cruz, necesariamente
interpela a sus contemporaneos. Por
un lado, esa manera de vivir el dolor
—sin dramatismos, sin hacerlo pesar
sobre los demdas— es atractiva, como
lo son la paciencia y la
mansedumbre de Jesus (cfr. Mt
11,28-30). Por otro lado, tarde o
temprano genera preguntas que
abren frentes sobre la fe: scémo lo
hace para llevar ese sufrimiento con
tanta serenidad? ¢Por qué no se
rebela? ;Y esa alegria? Si disfruta
como yo de las cosas buenas de la
vida, ¢por qué a veces renuncia a
ellas? ¢Qué tiene esto que ver con su
Dios? ¢Y qué cambia en el mundo
con sus sacrificios?



La unica respuesta: Cristo

Todas estas preguntas, que pueden
surgir también alguna vez en el alma
de un cristiano, tienen en el fondo
una sola «respuesta auténtica, una
respuesta que es definitiva: Cristo en
la Cruz»™. Si un cristiano esta
dispuesto a contrariar sus gustos, a
ayunar, a sacrificarse por los demas;
si puede llevar el sufrimiento con
alegria, sin darse demasiada
importancia, es porque sabe que, de
un modo misterioso pero real, la
pasion de Jesus sigue desplegandose
a lo largo de la historia. «En la vida
de la Iglesia, en sus pruebasy
tribulaciones, Cristo continua, segun
la expresion genial de Pascal,
estando en agonia hasta el fin del
mundo»'®,

Jesus «sigue sufriendo en sus
miembros, en la humanidad entera
que puebla la tierra, y de la que él es

cabeza, y primogénito, y redentor»"”".



Cuando un cristiano comprende eso
en profundidad, es 16gico que no
quiera dejar solo al Sefior con el peso
del mal y del sufrimiento del mundo.
Su disposicion a sufrir no responde
entonces a un moralismo puritano
que mira con sospecha al placer;
tampoco se reduce simplemente a
una opcion ascética, o a un
planteamiento estoico... Es, en
sentido literal, com-pasion:
percepcion del sufrimiento que
atraviesa el corazon de Jesus, y deseo
de acompafiarle, de alinear nuestro
corazon con el suyo. Como dice san
Pablo, «me alegro de mis
padecimientos por vosotros, y
completo en mi carne lo que falta a
los sufrimientos de Cristo en
beneficio de su cuerpo, que es la
Iglesia» (Col 1,24).

Este es el deseo con el que san
Ignacio de Antioquia escribia en
torno al afno 110, camino del
martirio: «permitidme imitar la



pasion de mi Dios. Si alguno le tiene
a €l consigo, que entienda lo que
deseo, y que sienta lo mismo que yo».
Este santo ponia del revés lo que el
mundo llama vida y muerte: «<No me
impidais el vivir; no deseéis mi
muerte. No concedais al mundo a
uno que desea ser de Dios, ni le
seduzcais con cosas materiales»™. De
nuevo, es el mismo espiritu que
llevaba a san Pablo a considerar que
«todo es pérdida ante la sublimidad
del conocimiento de Cristo Jesus, mi
Sefior. Por él perdi todas las cosas, y
las considero como basura con tal de
ganar a Cristo y vivir en €él» (Flp
3,8-9). Si estar con Jesus requiere
sufrir y dejar cosas buenas de lado,
las dejaremos; no porque en si
mismas sean basura, sino porque
preferirlas a Jesus seria como
quedarnos rebuscando perlas en un
vertedero.



Gotas de sangre

El sacrificio —escogido, cuando el
Sefior lo pide; o aceptado, cuando lo
permite; pero siempre amado— se
vive en modo auténticamente
cristiano desde el corazon de Cristo,
es decir, «teniendo sus mismos
sentimientos» (Flp 2,5). Para «sentir
con €él», para entrar en esa
compasion, puede sernos de gran
ayuda la contemplacion de la pasion
del Sefior: ¢qué siente Jesus ante su
Cruz? Entre las muchas luces que
puede darnos esta consideracion,
podemos observar que el corazon de
Cristo siente un rechazo natural ante
el dolor, pero que lo acepta
libremente como entrega de amor y
con la esperanza de la resurreccion.
Jesus se entrega con la seguridad de
que nada de lo que sufrira se va a
perder, que ninguno de sus esfuerzos
habra sido en vano; que la Cruz se
convertird en arbol de la vida.



Ante la perspectiva de la pasion,
Jesus sudo sangre, una reaccion
fisiologica que se da muy raramente,
ante situaciones de una tension o
angustia extremas. El corazon
humano de Jesus manifiesta asi en
ese momento su sensibilidad
perfecta; percibe el sufrimiento y el
mal como lo que realmente es: algo
repugnante. Aunque podria parecer
una obviedad, es bueno recordar que
Jesus no eligi6 la pasion y la cruz por
si mismas, sino que las aceptd
voluntariamente como el «precio de
nuestro rescate»”.En el combate de
su oracion, Jesus pide a su Padre
Dios: «si es posible, que pase de mi
este caliz» (Mt 26,39), y nos muestra
asi que es bueno tratar de evitar el
sufrimiento. «Pero no se haga como
yO0 quiero, sino como quieres tu»,
afiade; porque, a la luz del amor de
Dios, no solo es bueno aceptar la
cruz, sino incluso abrazarla.



Sinuestro Sefior sintié angustia en la
vigilia de su pasion (cfr. Mt 26,37-38),
no nos debe extrafiar que nuestro
corazon sienta algo semejante ante el
dolor o ante el sacrificio.
Naturalmente, esta resistencia no es
solo externa: también a veces
podemos experimentar en nuestra
propia piel el escandalo de la cruz. El
pecado es una herida abierta en el
mundo y en nuestra propia
naturaleza; una herida tan real que
genera una auténtica resistencia, no
solo al dolor, sino incluso al bien
mismo, al amor y al reino de Dios
La liberacion del pecado no se
realiza sin un fuerte
estremecimiento doloroso: en este
mundo, en nuestra vida, el bien no se
abre paso de modo espontaneo. Por
eso el amor de Dios, el amor puro
que puede sanar al amor enfermo, se
revela misteriosamente unido al
dolor. Asilo entendi6 santa Teresa de
Calcuta: «El amor exige sacrificio.
Pero si amamos hasta que duela, Dios

[10]



nos dara su paz y su alegria... El
sufrimiento en si mismo no es nada,
pero el sufrimiento compartido con
la pasion de Cristo es un don
maravilloso»"!,

En Getsemani, Jesus sintio en su
carne esa resistencia humana ala
voluntad salvifica del Padre. Sin
embargo, aunque le repugnara
naturalmente, Jesus no sufrio la cruz
contra su voluntad, sino que la
asumio voluntariamente: «nadie me
quita la vida, sino que yo la doy
libremente» (Jn 10,18). La pasion y
cruz era el resultado del libre
rechazo de Cristo por parte de las
autoridades del momento, que
expresa la resistencia del corazon
humano al amor de Dios, tangible
también en la recurrencia de los
martirios a lo largo de la historia de
la Iglesia, hasta el presente. Jesus
convierte en todo caso esa decision
libre de sus contemporaneos en un
acto de amor: «mi cuerpo se entrega



por vosotros» (Lc 22,19). Jesus sabe
que esa entrega es necesaria para
que el amor vuelva a ser posible en
el mundo: es necesario que él nos
ame hasta el fin (cfr. Jn 13,1); que él
abrace todo nuestro odio, toda
nuestra indiferencia, toda nuestra
miseria... Con ese abrazo empezd
una «transformacién amante»"? que
requiere también nuestro abrazo,
nuestro «si» a la cruz. Solo asi
nuestra historia personal y la
historia del mundo pueden entrar
con €l en la resurreccion.

M. Carta a Diogneto, nn. 5-6.

! San Josemaria, Forja, n. 28; Es
Cristo que pasa, n. 43.

Bl Francisco, Homilia, 14-I1X-2021.

I San Josemaria, Camino, n. 187.



Bl Es Cristo que pasa, n. 168.

6] Benedicto XVI, Homilia, 18-
IX-2010. Cfr. Pascal, Pensées, 553, ed.
Brunschvicg. Ya san Agustin lo habia
comprendido, muchos siglos atras:
«Fl ha sido elevado ya a lo mas alto
de los cielos; sin embargo, continua
sufriendo en la tierra a través de las
fatigas que experimentan sus
miembros» (Sermén Mai 98, sobre la
ascension del Sefor, 1-2; PLS 2,
494-495).

"l Es Cristo que pasa, n. 168.

! San Ignacio de Antioquia, Carta a
los romanos, 6.

®l San Agustin, Comentario sobre el
Salmo 21, 11,8. Cfr. 1P 1,18-19; 1Co
6,20; Is 53,5.

191 Cfr. Rm 5,12-17; 8,1-13.

M Santa Teresa de Calcuta, citado en
Brian Kolodiejchuk (ed.), Come, be



my Light, Rider, Nueva York, 2006, p.
146.

12 «“M4s grande que tu corazon”:

Contricion y reconciliacion», en
opusdei.org

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxela

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-
cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-
tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-
sacrificio/ (24/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/

	Combate, cercanía, misión (7). «Doy mi vida para tomarla de nuevo»: el sentido cristiano del sacrificio (I)
	Desafío y oportunidad
	La única respuesta: Cristo
	Gotas de sangre


