
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (7). «Doy mi
vida para tomarla de
nuevo»: el sentido
cristiano del
sacrificio (I)

Si un cristiano está dispuesto a
ayunar, a sacrificarse por los
demás, si puede llevar el
sufrimiento con alegría, es
porque no quiere dejar solo al
Señor con el peso del mal y del
sufrimiento del mundo.

14/10/2024



«Estos hombres perturban nuestra
ciudad (…). Predican costumbres que
a nosotros los romanos no nos es
lícito aceptar ni practicar» (Hch
16,20). La catequesis de Pablo y Silas
se ha visto interrumpida por un
rumor creciente que acabará en
alboroto y en flagelación pública,
seguidos de cárcel preventiva. Es
solo uno entre muchos episodios de
los Hechos de los Apóstoles que
muestran las hostilidades generadas
desde el principio por la predicación
del Evangelio. Los apóstoles y los
primeros cristianos fueron
repetidamente encarcelados,
humillados y agredidos. Pero lo que
más llama la atención es la serenidad
con la que reaccionaban. 

En esta escena, los cuerpos azotados
de Pablo y Silas, encerrados en un
calabozo, aún están entumecidos y
sus mentes siguen aturdidas por la
humillación pública cuando «a eso
de la medianoche (…) se pusieron a



orar y a entonar alabanzas a Dios,
mientras los presos los
escuchaban» (Hch 16,25). La
respuesta es similar a la de los
apóstoles en Jerusalén, tras una
flagelación totalmente arbitraria:
«ellos salían gozosos de la presencia
del Sanedrín, porque habían sido
dignos de ser ultrajados a causa del
Nombre» (Hch 5,41).

La historia del cristianismo está llena
de hombres y mujeres, jóvenes y
ancianos, que viven el sufrimiento
con una alegría espiritual
humanamente desconcertante. Es
una actitud que puede resultar
asombrosa en cualquier época, pero
especialmente en sociedades que no
hayan conocido el cristianismo, o
que lo hayan perdido de vista.

Hoy se reproduce a veces el estupor
que reflejaba la carta a Diogneto en
el siglo II: «dan muestras de un tenor
de vida admirable y, a juicio de todos,



increíble». Si había muchos aspectos
de la vida de los primeros cristianos
que chocaban con su entorno, uno de
ellos era sin duda su relación con el
placer y con el dolor, su reacción
ante el sufrimiento y su disposición
al sacrificio: «Se les da muerte, y con
ello reciben la vida. (…) Son
maldecidos, y bendicen; son tratados
con ignominia, y ellos, a cambio,
devuelven honor. Hacen el bien, y
son castigados como malhechores; y,
al ser castigados a muerte, se alegran
como si se les diera la vida»[1]. Que
esta gente encontrara vida en el
dolor desbordaba todas sus
categorías. Como la cruz de Cristo,
este modo de ver y de vivir les
parecía una locura: «escándalo para
los judíos, necedad para los gentiles;
pero para los llamados —judíos o
griegos—, un Cristo que es fuerza de
Dios y sabiduría de Dios (1Co
1,23-24)».



Desafío y oportunidad

Quizá hoy aún más que en las
grandes ciudades del Imperio
romano, el aire que se respira en
muchos lugares del mundo está
impregnado de hedonismo: el bien se
tiende a identificar con lo que
produce placer y el mal con el dolor.
También hay quien adopta una
actitud estoica, con vistas a tener un
mayor dominio de sí y a volverse
más resiliente ante las
contrariedades; pero, a fin de
cuentas, el planteamiento de fondo
sigue girando en torno al placer y al
dolor, y apenas se ve más allá de esta
demarcación del territorio. Esto se
debe a toda una serie de factores: en
una gran parte del mundo, las
posibilidades de llevar una vida
cómoda se han multiplicado, las
fuentes de placer y de
entretenimiento han pasado a estar
más a la mano que nunca, y se ha
llegado a aliviar el dolor con una



eficacia inédita en la historia. Sin
duda hay ahí progresos que tienen
mucho de positivo; aunque, como
sucede con todo cambio en la
experiencia del mundo, inciden en el
modo de vivir la vida cristiana. En
estas coordenadas, la disposición a
sufrir por Cristo o la convicción de
que la alegría tiene sus «raíces en
forma de Cruz»[2] pueden resultar
chocantes o, por lo menos, difíciles
de comprender. Todo lo cual supone,
a la vez, un desafío y una
oportunidad.

El desafío tiene que ver con el hecho
de que quien quiere vivir cerca de
Dios en medio del mundo se
encuentra expuesto a los mismos
mensajes que sus iguales. La
corriente podría acabar
empujándole, por ejemplo, a
suavizar el mensaje de Jesús o a
reinterpretarlo hacia una versión
más light. En el fondo, es la tentación
de un cristianismo bondadoso, sin



cruz. Y, sin embargo, ahí están las
palabras del Señor: «si alguno quiere
venir detrás de mí, que tome su cruz
y que me siga; porque el que quiera
salvar su vida la perderá; pero el que
pierda su vida por mí y por el
Evangelio la salvará» (Mc 8,34-35); «si
el grano de trigo no muere al caer en
tierra, queda infecundo; pero si
muere, produce mucho fruto» (Jn
12,24). Un cristianismo sin cruz, en
efecto, «es mundano y se vuelve
estéril»[3]. Para vivir en Cristo y, a su
vez, transmitir esta vida a los demás,
el camino pasa por la cruz. Como en
tantos otros aspectos de nuestra fe,
aquí nos encontramos también con
una paradoja: «para Vivir hay que
morir»[4].

Sin embargo, un ambiente hedonista
también trae consigo oportunidades.
La diferencia de la conducta de un
cristiano con su entorno suele
brindarle ocasiones para dar razón
de su esperanza (cfr. 1P 3,15). Así



avanzó la evangelización en los
primeros siglos: es como si la
oscuridad generara un contraste
sobre el que puede brillar con más
claridad la luz de Cristo. En nuestros
días, cuando un cristiano vive con
espíritu de sacrificio y abraza
serenamente la cruz, necesariamente
interpela a sus contemporáneos. Por
un lado, esa manera de vivir el dolor
—sin dramatismos, sin hacerlo pesar
sobre los demás— es atractiva, como
lo son la paciencia y la
mansedumbre de Jesús (cfr. Mt
11,28-30). Por otro lado, tarde o
temprano genera preguntas que
abren frentes sobre la fe: ¿cómo lo
hace para llevar ese sufrimiento con
tanta serenidad? ¿Por qué no se
rebela? ¿Y esa alegría? Si disfruta
como yo de las cosas buenas de la
vida, ¿por qué a veces renuncia a
ellas? ¿Qué tiene esto que ver con su
Dios? ¿Y qué cambia en el mundo
con sus sacrificios?



La única respuesta: Cristo

Todas estas preguntas, que pueden
surgir también alguna vez en el alma
de un cristiano, tienen en el fondo
una sola «respuesta auténtica, una
respuesta que es definitiva: Cristo en
la Cruz»[5]. Si un cristiano está
dispuesto a contrariar sus gustos, a
ayunar, a sacrificarse por los demás;
si puede llevar el sufrimiento con
alegría, sin darse demasiada
importancia, es porque sabe que, de
un modo misterioso pero real, la
pasión de Jesús sigue desplegándose
a lo largo de la historia. «En la vida
de la Iglesia, en sus pruebas y
tribulaciones, Cristo continúa, según
la expresión genial de Pascal,
estando en agonía hasta el fin del
mundo»[6].

Jesús «sigue sufriendo en sus
miembros, en la humanidad entera
que puebla la tierra, y de la que él es
cabeza, y primogénito, y redentor»[7].



Cuando un cristiano comprende eso
en profundidad, es lógico que no
quiera dejar solo al Señor con el peso
del mal y del sufrimiento del mundo.
Su disposición a sufrir no responde
entonces a un moralismo puritano
que mira con sospecha al placer;
tampoco se reduce simplemente a
una opción ascética, o a un
planteamiento estoico… Es, en
sentido literal, com-pasión:
percepción del sufrimiento que
atraviesa el corazón de Jesús, y deseo
de acompañarle, de alinear nuestro
corazón con el suyo. Como dice san
Pablo, «me alegro de mis
padecimientos por vosotros, y
completo en mi carne lo que falta a
los sufrimientos de Cristo en
beneficio de su cuerpo, que es la
Iglesia» (Col 1,24).

Este es el deseo con el que san
Ignacio de Antioquía escribía en
torno al año 110, camino del
martirio: «permitidme imitar la



pasión de mi Dios. Si alguno le tiene
a él consigo, que entienda lo que
deseo, y que sienta lo mismo que yo».
Este santo ponía del revés lo que el
mundo llama vida y muerte: «No me
impidáis el vivir; no deseéis mi
muerte. No concedáis al mundo a
uno que desea ser de Dios, ni le
seduzcáis con cosas materiales»[8]. De
nuevo, es el mismo espíritu que
llevaba a san Pablo a considerar que
«todo es pérdida ante la sublimidad
del conocimiento de Cristo Jesús, mi
Señor. Por él perdí todas las cosas, y
las considero como basura con tal de
ganar a Cristo y vivir en él» (Flp
3,8-9). Si estar con Jesús requiere
sufrir y dejar cosas buenas de lado,
las dejaremos; no porque en sí
mismas sean basura, sino porque
preferirlas a Jesús sería como
quedarnos rebuscando perlas en un
vertedero.



Gotas de sangre

El sacrificio —escogido, cuando el
Señor lo pide; o aceptado, cuando lo
permite; pero siempre amado— se
vive en modo auténticamente
cristiano desde el corazón de Cristo,
es decir, «teniendo sus mismos
sentimientos» (Flp 2,5). Para «sentir
con él», para entrar en esa 
compasión, puede sernos de gran
ayuda la contemplación de la pasión
del Señor: ¿qué siente Jesús ante su
Cruz? Entre las muchas luces que
puede darnos esta consideración,
podemos observar que el corazón de
Cristo siente un rechazo natural ante
el dolor, pero que lo acepta
libremente como entrega de amor y
con la esperanza de la resurrección.
Jesús se entrega con la seguridad de
que nada de lo que sufrirá se va a
perder, que ninguno de sus esfuerzos
habrá sido en vano; que la Cruz se
convertirá en árbol de la vida.



Ante la perspectiva de la pasión,
Jesús sudó sangre, una reacción
fisiológica que se da muy raramente,
ante situaciones de una tensión o
angustia extremas. El corazón
humano de Jesús manifiesta así en
ese momento su sensibilidad
perfecta; percibe el sufrimiento y el
mal como lo que realmente es: algo
repugnante. Aunque podría parecer
una obviedad, es bueno recordar que
Jesús no eligió la pasión y la cruz por
sí mismas, sino que las aceptó
voluntariamente como el «precio de
nuestro rescate»[9].En el combate de
su oración, Jesús pide a su Padre
Dios: «si es posible, que pase de mí
este cáliz» (Mt 26,39), y nos muestra
así que es bueno tratar de evitar el
sufrimiento. «Pero no se haga como
yo quiero, sino como quieres tú»,
añade; porque, a la luz del amor de
Dios, no solo es bueno aceptar la
cruz, sino incluso abrazarla.



Si nuestro Señor sintió angustia en la
vigilia de su pasión (cfr. Mt 26,37-38),
no nos debe extrañar que nuestro
corazón sienta algo semejante ante el
dolor o ante el sacrificio.
Naturalmente, esta resistencia no es
solo externa: también a veces
podemos experimentar en nuestra
propia piel el escándalo de la cruz. El
pecado es una herida abierta en el
mundo y en nuestra propia
naturaleza; una herida tan real que
genera una auténtica resistencia, no
solo al dolor, sino incluso al bien
mismo, al amor y al reino de Dios[10].
La liberación del pecado no se
realiza sin un fuerte
estremecimiento doloroso: en este
mundo, en nuestra vida, el bien no se
abre paso de modo espontáneo. Por
eso el amor de Dios, el amor puro
que puede sanar al amor enfermo, se
revela misteriosamente unido al
dolor. Así lo entendió santa Teresa de
Calcuta: «El amor exige sacrificio.
Pero si amamos hasta que duela, Dios



nos dará su paz y su alegría… El
sufrimiento en sí mismo no es nada,
pero el sufrimiento compartido con
la pasión de Cristo es un don
maravilloso»[11].

En Getsemaní, Jesús sintió en su
carne esa resistencia humana a la
voluntad salvífica del Padre. Sin
embargo, aunque le repugnara
naturalmente, Jesús no sufrió la cruz
contra su voluntad, sino que la
asumió voluntariamente: «nadie me
quita la vida, sino que yo la doy
libremente» (Jn 10,18). La pasión y
cruz era el resultado del libre
rechazo de Cristo por parte de las
autoridades del momento, que
expresa la resistencia del corazón
humano al amor de Dios, tangible
también en la recurrencia de los
martirios a lo largo de la historia de
la Iglesia, hasta el presente. Jesús
convierte en todo caso esa decisión
libre de sus contemporáneos en un
acto de amor: «mi cuerpo se entrega



por vosotros» (Lc 22,19). Jesús sabe
que esa entrega es necesaria para
que el amor vuelva a ser posible en
el mundo: es necesario que él nos
ame hasta el fin (cfr. Jn 13,1); que él
abrace todo nuestro odio, toda
nuestra indiferencia, toda nuestra
miseria… Con ese abrazo empezó
una «transformación amante»[12] que
requiere también nuestro abrazo,
nuestro «sí» a la cruz. Solo así
nuestra historia personal y la
historia del mundo pueden entrar
con él en la resurrección.

[1]. Carta a Diogneto, nn. 5-6.

[2]. San Josemaría, Forja, n. 28; Es
Cristo que pasa, n. 43.

[3]. Francisco, Homilía, 14-IX-2021.

[4]. San Josemaría, Camino, n. 187.



[5]. Es Cristo que pasa, n. 168.

[6]. Benedicto XVI, Homilía, 18-
IX-2010. Cfr. Pascal, Pensées, 553, ed.
Brunschvicg. Ya san Agustín lo había
comprendido, muchos siglos atrás:
«Él ha sido elevado ya a lo más alto
de los cielos; sin embargo, continúa
sufriendo en la tierra a través de las
fatigas que experimentan sus
miembros» (Sermón Mai 98, sobre la
ascensión del Señor, 1-2; PLS 2,
494-495).

[7]. Es Cristo que pasa, n. 168.

[8]. San Ignacio de Antioquía, Carta a
los romanos, 6.

[9]. San Agustín, Comentario sobre el
Salmo 21, 11,8. Cfr. 1P 1,18-19; 1Co
6,20; Is 53,5.

[10]. Cfr. Rm 5,12-17; 8,1-13.

[11]. Santa Teresa de Calcuta, citado en
Brian Kolodiejchuk (ed.), Come, be



my Light, Rider, Nueva York, 2006, p.
146.

[12]. «“Más grande que tu corazón”:
Contrición y reconciliación», en
opusdei.org

Gonzalo de la Morena - Carlos
Ayxelà

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-

cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-
tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-

sacrificio/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-7-doy-mi-vida-para-tomarla-de-nuevo-sentido-cristiano-sacrificio/

	Combate, cercanía, misión (7). «Doy mi vida para tomarla de nuevo»: el sentido cristiano del sacrificio (I)
	Desafío y oportunidad
	La única respuesta: Cristo
	Gotas de sangre


