
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (6). «Más
grande que tu
corazón»: Contrición
y reconciliación

Solo Dios es más grande que
nuestro corazón, y por eso solo
él puede curarlo, reconciliarlo
hasta el fondo. Sexta entrega de
la serie “Combate, cercanía,
misión”.

10/09/2024



Parte de la fascinación que Jesús
generaba en sus contemporáneos se
debía a su capacidad de curar lo
incurable. El Señor atraía también
mucho interés por lo sorprendente
de algunos prodigios, por la fuerza y
originalidad de su predicación, por
su simpatía y buen humor, porque
aparecía como el Mesías prometido
en las Escrituras…, pero muchos se
acercaban a su figura sobre todo por
los milagros que hacía con los
enfermos. Se había corrido la voz de
que leprosos, paralíticos, ciegos,
sordomudos o personas con
problemas de movilidad habían
sanado gracias a sus palabras y sus
gestos.

Pero aquel misterioso médico
devolvía la salud a los cuerpos
también para mostrar un poder más
grande: curar las almas. Jesús
reconcilia como solo lo podría hacer



Dios: viene a sanar el fondo de
nuestro corazón. «¿Qué es más fácil,
decir: “Tus pecados te son
perdonados”, o decir: “Levántate y
anda”? Pues para que sepáis que el
Hijo del Hombre tiene potestad en la
tierra para perdonar los pecados —se
dirigió al paralítico—, a ti te digo:
levántate, toma tu camilla y marcha
a tu casa» (Lc 5, 23-24). Al Señor le
interesa, sobre todo, curar nuestra
ceguera interior: la que nos impide
darnos cuenta de todo lo que
recibimos de él; quiere curar nuestra
mudez, nuestra incapacidad de
poner palabras al mal que hay en
nosotros; la sordera que nos impide
atender a la voz de Dios y a las
necesidades de nuestro prójimo;
nuestra parálisis para movernos
hacia lo que nos puede hacer
verdaderamente libres; o la lepra que
nos hace creernos indignos de un
Dios que nunca se cansa de
buscarnos. Cada momento de la vida
de Cristo, y en especial su pasión y su



resurrección, manifiesta su deseo de
curar. Lo único que necesita es
encontrar en nosotros ese mismo
deseo. La curación solo es posible si
no escondemos nuestra herida ante
quien tiene el poder de sanar.

Dios es más grande que
nuestro corazón

«Todo proviene de Dios, que nos
reconcilió con él por medio de Cristo
y nos confirió el ministerio de la
reconciliación», escribe san Pablo a
los de Corinto. «Porque en Cristo,
Dios estaba reconciliando al mundo
consigo, sin imputarle sus delitos, y
puso en nosotros la palabra de
reconciliación» (2Co 5,18-19). Las
primeras comunidades cristianas,
quizá por el contraste con la dura
lógica social que las rodeaba, fueron
comprendiendo que la reconciliación
con Dios y con los demás era un don
que solo podía venir de lo alto. Se
daban cuenta de que nosotros no



podemos «causar» el perdón de Dios
con nuestra penitencia o con
nuestros actos de reparación, sino
que solamente podemos aceptar con
agradecimiento el regalo gratuito —
la «gracia»— que él nos ofrece.

Es fácil que, sin darnos cuenta, nos
encontremos aplicando al perdón de
Dios la lógica de un perdón 
demasiado humano. Para una
mentalidad estrictamente legal, lo
importante es el pago de una
sanción, la cantidad que se tiene que
reparar, el esfuerzo por regresar a
un equilibrio anterior al daño. Pero
precisamente esa lógica, con la
desesperación silenciosa que puede
generar en quien no tiene cómo
reparar, es lo que Jesús vino a
superar. «¡Mira qué entrañas de
misericordia tiene la justicia de Dios!
—Porque en los juicios humanos, se
castiga al que confiesa su culpa: y, en
el divino, se perdona»[1].



La primera carta de san Juan
también da cuenta de esta noticia
consoladora, con unas palabras que
nos pueden llenar de paz: «En su
presencia tranquilizaremos nuestro
corazón, aunque el corazón nos
reproche algo, porque Dios es más
grande que nuestro corazón y conoce
todo» (1Jn 3,19-20). Jesús repite una y
otra vez que ha venido a salvarnos y
no a condenarnos[2], pero aun así
pueden surgir fácilmente en nuestro
interior voces que traten de
inquietarnos: la de una esperanza
débil, que invita a tirar la toalla,
porque no acaba de creerse que Dios
puede perdonarlo todo; o la de la
soberbia, que no soporta constatar
una vez más la propia debilidad.

El Papa nos alienta a salir al paso de
esas voces: «Tú, hermana, hermano,
si tus pecados te asustan, si tu pasado
te inquieta, si tus heridas no
cicatrizan, si tus continuas caídas te
desmoralizan y parece que has



perdido la esperanza, por favor, no
temas. Dios conoce tus debilidades y
es más grande que tus errores. Dios
es más grande que nuestros pecados,
es mucho más grande. Te pide una
sola cosa: que tus fragilidades, tus
miserias, no las guardes dentro de ti;
sino que las lleves a él, las coloques
ante él, y de motivos de desolación se
convertirán en oportunidades de
resurrección»[3].

En ese mismo sentido, san Josemaría
nos invitaba a fijarnos en los
personajes que se acercan a Jesús,
conscientes de que no tienen
ninguna posibilidad de pagar la
factura de su curación, ni física ni
espiritual. Pero esa convicción les
abre las puertas de la verdadera vida
espiritual, el espacio de la gratuidad,
en donde esa «gracia» es lo más
importante: «¿Piensas que tus
pecados son muchos, que el Señor no
podrá oírte? No es así, porque tiene
entrañas de misericordia (…).



Observad lo que nos cuenta san
Mateo, cuando a Jesús le ponen
delante a un paralítico. Aquel
enfermo no comenta nada: solo está
allí, en la presencia de Dios. Y Cristo,
removido por esa contrición, por ese
dolor del que sabe que nada merece,
no tarda en reaccionar con su
misericordia habitual: ten confianza,
que perdonados te son tus
pecados»[4].

Cúrame, Señor, de lo que se
me oculta

La convicción de que Dios siempre
nos perdona vibra también en el
corazón del salmista: «Te declaré mi
pecado, no te oculté mi delito. Dije:
“Confesaré mis culpas al Señor”. Y Tú
perdonaste mi culpa y mi
pecado» (Sal 32,5). Así nos acercamos
nosotros al misterio de la santa Misa:
para poder unirnos a la cruz de
Jesús, para entrar en su
transformación amante de todo el



mal de la historia, empezamos por
reconocer con humildad nuestra
culpa; y nos golpeamos el pecho al
hacerlo, como para que el corazón
despierte[5].

En esta insistencia por reconocer
nuestros pecados, conscientes o
inconscientes, algunos han querido
ver un posible desequilibrio
psicológico o un afán por cargar
pesos innecesarios en el alma. En
realidad, aunque hay tendencias
escrupulosas que bloquean el
crecimiento de la vida interior, existe
también un sano sentimiento de
culpa, indispensable para desplegar
las alas del corazón. Solamente hay
libertad allí donde hay
responsabilidad, donde nuestras
acciones son tomadas en serio. Todo
proceso de crecimiento espiritual
pasa por mirar de frente, con
realismo, a nuestras propias
acciones; también a aquellas en las
que experimentamos inquietud o



remordimiento. Necesitamos ver,
junto a Dios, nuestros pensamientos,
palabras, obras y omisiones[6]:
comprender en qué hemos podido
herir —o, casi peor, tratar con
indiferencia— a Dios y a los demás;
en qué nos hemos hecho daño a
nosotros mismos, dejando que crezca
en nuestra alma la cizaña. Porque
solo la verdad nos libera (cfr. Jn
8,32), especialmente la verdad sobre
nuestra propia vida.

En esta tarea habremos de evitar tres
tentaciones: primero, la de
minimizar nuestra culpa, por un
examen de conciencia superficial, o
por rehuir al silencio interior en el
que nos espera el Espíritu Santo para
mostrarnos nuestra propia verdad;
segundo, la de transferir la culpa a
los demás o a las circunstancias, de
manera que aparezcamos
habitualmente como víctimas, o
como si nunca hiciéramos daño a
nadie; y, en último lugar, una



tentación que parece contraria a la
anterior, pero que acaba por llevar a
la misma complacencia estéril: la que
desvía nuestro arrepentimiento de
Dios y de los demás para centrarlo en
nuestro orgullo herido, en el hecho
de habernos fallado de nuevo a
nosotros mismos.

«¿Quién conoce sus faltas?
Purifícame de lo que se me oculta.
Preserva a tu siervo de la arrogancia,
para que no me domine: así quedaré
limpio e inocente del gran
pecado» (Sal 19,13-14). En el fondo de
un sano sentimiento de culpa no se
encuentra la actitud de «un maníaco
coleccionista de una hoja de servicios
inmaculada»[7], sino la humildad de
quien quiere descubrir qué es lo que
le aleja de Dios, qué es lo que crea
división en su alma y a su alrededor,
qué es lo que le impide dar y recibir
amor. No confesamos nuestra
«imperfección» sino nuestra
indiferencia o nuestro poco cariño,



manifestados en detalles concretos:
«¿Ha habido algo en mí que te pueda
a ti, Señor, amor mío, doler?»[8]. De
esa actitud puede salir la luz que nos
lleve a descubrir serenamente
nuestra propia verdad: a mirar en lo
más profundo de nuestro corazón,
donde ya se encuentra, queriendo
abrirse camino en nosotros, el reino
de Dios (cfr. Lc 17,21). Un saludable
sentido de culpa es un aliado en
nuestro afán por ser más de Dios; un
catalizador de nuestras «sucesivas
conversiones»[9], siempre que
recordemos que sin él no podemos
hacer nada.

Un sacramento que devuelve
la belleza al mundo

San Agustín decía que «la Iglesia es el
mundo reconciliado»[10]. De ahí que
la familia de Dios se desarrolle
«reconciliando el mundo con Dios.
Esa es la gran misión apostólica de
todos»[11]. Y el sacramento de la



Reconciliación es uno de los centros
neurálgicos de ese gran movimiento
de reconstrucción, de pacificación,
de perdón. Es el mejor lugar desde el
que podemos tomar distancia de
nuestra culpa; ahí nos damos cuenta
de que, aunque somos pecadores, no
somos nuestro pecado; y de que, ante
un Padre que nos ama sin
condiciones, no necesitamos ocultar
nada. El sacramento de la
Reconciliación nos ayuda a
enfrentarnos con nuestra fragilidad,
nuestras contradicciones, nuestras
heridas; y a mostrarlas al único
médico que puede curarlas. San
Pablo lo hacía con una seguridad sin
límites: «Por eso, con sumo gusto me
gloriaré más todavía en mis
flaquezas, para que habite en mí la
fuerza de Cristo» (2Co 12,9).

Esa confianza, sin embargo, va de la
mano de la contrición, el sufrimiento
del corazón por el mal que encuentra
dentro de sí: «Lávame por completo



de mi culpa, y purifícame de mi
pecado. Pues yo reconozco mi delito,
y mi pecado está de continuo ante
mí» (Sal 51,4-5). La tradición católica
suele diferenciar dos tipos de
contrición: la que surge del amor a
Dios —el arrepentimiento por haber
rechazado el amor de la Trinidad, es
decir, de las personas más
importantes de mi vida—; o la que
surge, de manera indirecta, ya sea
por comprender el daño ocasionado
con el pecado, sus consecuencias
espirituales, o la confianza en la
sabiduría de la Iglesia[12]. La primera
es llamada «contrición perfecta»: por
ella, Dios nos perdona los pecados,
incluso graves, con tal de que nos
propongamos acudir al sacramento
de la Reconciliación cuando sea
posible. La segunda es la llamada
«contrición imperfecta»; también es
un don de Dios que inicia un camino
espiritual, porque nos dispone a
recibir el perdón de los pecados en el
sacramento. Los actos de contrición,



que pueden ser breves oraciones
improvisadas a lo largo del día —
¡Perdón, Jesús!— despiertan ese
dolor del corazón; nos preparan para
recibir y para compartir más
abundantemente la misericordia de
Dios.

El catecismo de la Iglesia nos
recuerda también que, junto al
sacramento de la Penitencia, único
lugar en el que Jesús nos libera de los
pecados graves, también podemos
recibir de otras maneras la
reconciliación de los demás pecados.
La Sagrada Escritura y los Padres
citan, entre ellos, «los esfuerzos
realizados para reconciliarse con el
prójimo, las lágrimas de penitencia,
la preocupación por la salvación del
prójimo (cfr. St 5,20), la intercesión
de los santos y la práctica de la
caridad “que cubre multitud de
pecados” (1P 4,8)»[13]. Sin embargo, la
Iglesia no deja de recomendar la
Confesión sacramental también para



esas faltas menos graves. San Pablo
VI recordaba que «la Confesión
frecuente sigue siendo una fuente
privilegiada de santidad, de paz y de
alegría»[14]. Y san Josemaría: «Acudid
semanalmente —y siempre que lo
necesitéis, sin dar cabida a los
escrúpulos— al santo sacramento de
la Penitencia, al sacramento del
divino perdón, (…) y
redescubriremos el mundo con una
perspectiva gozosa, porque ha salido
hermoso y limpio de las manos de
Dios, y así de bello lo restituiremos a
él, si aprendemos a
arrepentirnos»[15].

La Confesión frecuente nos permite
afinar el corazón, y evita que nos
acostumbremos a nuestra frialdad, a
nuestras resistencias al amor de
Dios. Benedicto XVI comentaba una
vez: «Es verdad que nuestros
pecados son casi siempre los mismos,
pero limpiamos nuestras casas,
nuestras habitaciones, al menos una



vez por semana, aunque la suciedad
sea siempre la misma, para vivir en
un lugar limpio, para recomenzar; de
lo contrario, tal vez la suciedad no se
vea, pero se acumula. Algo semejante
vale también para el alma, para mí
mismo; si no me confieso nunca, el
alma se descuida y, al final, estoy
siempre satisfecho de mí mismo y ya
no comprendo que debo esforzarme
también por ser mejor, que debo
avanzar. Y esta limpieza del alma,
que Jesús nos da en el sacramento de
la Confesión, nos ayuda a tener una
conciencia más despierta, más
abierta, y así también a madurar
espiritualmente y como persona
humana»[16].

«El sacramento de la Reconciliación
necesita volver a encontrar el puesto
central en la vida cristiana»[17], ha
escrito el Papa Francisco. Más allá de
la curación de las grandes heridas, es
un necesario aliado en la vida
cristiana diaria: nos ayuda a



conocernos cada vez mejor, y a
familiarizarnos con el corazón
misericordioso de Dios. Difícilmente
superaremos de manera inmediata
todas las rutinas o disposiciones que
nos llevan al mal: la gracia cuenta
con la historia, y tiene que hacerse
una cosa con la nuestra[18]. Por eso,
sin expectativas irreales que nos
pueden hacer desesperar de nuestra
debilidad, o incluso de la gracia,
tengamos siempre la mirada puesta
en Jesús; no dejemos de acudir a
quien quiere y puede curarnos.
Porque la vida espiritual es «un
continuo comenzar y recomenzar. —
¿Recomenzar? ¡Sí!: cada vez que
haces un acto de contrición»[19].

[1] San Josemaría, Camino, n. 309.

[2] Cfr. por ejemplo Jn 3,17; 12,47.

[3] Francisco, Homilía, 25-III-2022.



[4] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
253.

[5] Cfr. Misal romano, ritos iniciales.

[6] Ibíd.

[7] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 75.

[8] San Josemaría, Forja, n. 494.

[9] Es Cristo que pasa, n. 57.

[10] San Agustín, Sermón 96, n. 8.

[11] F. Ocáriz, Mensaje pastoral, 21-
X-2023.

[12] Cfr. Catecismo de la Iglesia, nn.
1452-1453.

[13] Ibid., n. 1434.

[14] San Pablo VI, Ex. ap. Gaudete in
Domino, n. 52.

[15] Amigos de Dios, n. 219.



[16] Benedicto XVI, Catequesis, 15-
X-2005.

[17] Francisco, Misericordia et misera,
n. 11.

[18] Cfr. Francisco, Gaudete et
exsultate, n. 50.

[19] Forja, n. 384.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-

cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-
corazon-contricion-y-reconciliacion/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-6-mas-grande-que-tu-corazon-contricion-y-reconciliacion/

	Combate, cercanía, misión (6). «Más grande que tu corazón»: Contrición y reconciliación
	Dios es más grande que nuestro corazón
	Cúrame, Señor, de lo que se me oculta
	Un sacramento que devuelve la belleza al mundo


