
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (2): «Se hace
camino al andar»

Para un cristiano, el cielo está
siempre a la vuelta de la
esquina: la vida es, a la vez,
viaje y destino.

07/05/2024

«La vida es un viaje, no un destino»:
así reza una de las citas más
populares que corren por la red[1].
Basta una simple búsqueda de estas
palabras para dar con infinidad de
imágenes y posters para todos los



gustos: paisajes idílicos con un
camino o una carretera
serpenteando, una niña que se
balancea en su columpio,
composiciones gráficas con estilo 
vintage... Pero ¿qué significa
realmente que la vida es un viaje, y
no un destino? ¿Quizá estamos
simplemente ante un tópico, una
frase que triunfa porque permite
relativizar los propios errores, o
porque parece decir que lo de más es
vivir y lo de menos cómo vivas o
para qué? ¿Viaje y destino se oponen,
después de todo? El destino,
concretamente el destino de la vida,
¿no se juega en cada instante del
viaje?

Estas preguntas requieren desde
luego una aproximación serena.
Veamos de entrada cómo el lema en
cuestión inspira la vida de la gente
corriente. En el mundo del running,
por ejemplo, la idea de privilegiar el
viaje sobre el destino tiene gran



popularidad. Sucede que los
corredores, sobre todo los
principiantes, empiezan con
objetivos ambiciosos, en términos de
distancias que recorrer, forma física
que adquirir o peso que perder. Y no
resulta difícil imaginarse que la
mayoría de las veces no logran
cumplir esas metas tan fácilmente
como esperaban. Así describía su
vivencia un corredor:

«Día tras día fracasaba en mi
objetivo. Día tras día se me hacía más
evidente que no estaba hecho para
correr. Cada carrera me ponía
brutalmente frente a los hechos:
seguía sin llegar al nivel. Sin
embargo, lo que no había entendido
sobre este deporte era lo mismo que
ya tenía bien asumido en mis viajes:
la clave es disfrutar del trayecto. [...]
Me di cuenta de que cada carrera es
un regalo. Cada carrera es una
oportunidad de estar donde quieres
estar. Con esta revelación, mi forma



de correr cambió. Dejé de negar la
alegría que sentía. Dejé de acumular
días de fracaso. Empecé a vivir más
“en el momento”, viendo cada
carrera como una oportunidad para
apreciar lo que tenía frente a mí»[2].

Este corredor estaba empezando a
aprender una lección importante que
cualquiera de nosotros puede aplicar
al viaje de la vida. Por la fe, sabemos
que nuestro destino se juega a lo
largo de todos los momentos del
viaje, porque la vocación cristiana es
llamada a vivir enteramente de Dios
y para Dios, ya en nuestro camino
por la historia, y después en el cielo,
cuando finalmente Él sea «todo en
todos» (1 Co 15,28). San Josemaría
decía por eso que «la felicidad del
Cielo es para los que saben ser felices
en la tierra»[3].

Sin embargo, esa unión pacífica
entre recorrido y destino no es fácil
de lograr. Podría decirse que, de



hecho, es la obra de toda una vida. Y
la vida es breve y larga a la vez.
Como a aquel corredor, a veces nos
puede suceder que, al proyectar la
mirada hacia la meta y volver
después con ella hacia donde
estamos ahora, nos desanimemos: la
vista de la distancia que nos queda
por recorrer podría entonces incluso
bloquearnos o hacernos desesperar
del viaje. Pero Jesús nos ha
prevenido ya ante esta tentación:
«Buscad primero el Reino de Dios y
su justicia, y todas estas cosas se os
añadirán. Por tanto, no os agobiéis
por el mañana, porque el mañana
traerá su propia preocupación. A
cada día le basta su
contrariedad» (Mt 6,33-34). Cuando el
Reino de Dios —es decir, la vocación
a la santidad— se convierte en lo
primero, cada paso es una
oportunidad de estar donde quieres
estar y con quien quieres estar. Desde
este punto de vista, el cielo está
siempre a la vuelta de la esquina: la



vida va siendo, a la vez, viaje y
destino.

Vamos a considerar, pues, algunos
aspectos de nuestro viaje hacia el
cielo. En primer lugar, la certeza de
que no viajamos solos: tenemos a
Dios como amigo y compañero de
viaje. En segundo lugar, la necesidad
de salir al paso del desánimo,
aprendiendo a dar la vuelta a
nuestros límites y a nuestros
pecados. Finalmente, la convicción
de que vivir en el presente es la
mejor manera de encontrar la
felicidad en esta tierra y también en
el cielo.

Camina humildemente con tu Dios

En el Antiguo Testamento, el breve
libro de Miqueas está lleno de
profecías de castigo. A través de su
profeta, Dios reprende a los
samaritanos por su idolatría;
reprocha a su pueblo un culto
externo, hueco; y también predice,



por primera vez, la caída de
Jerusalén. Pero eso no es todo: su
mensaje es también anuncio de
esperanza y de salvación. La misión
de Miqueas no consiste solo en
condenar el mal, sino también en
recordar al pueblo que Dios está muy
cerca: «Hombre, se te ha hecho saber
lo que es bueno, lo que el Señor
quiere de ti: tan solo practicar el
derecho, amar la bondad, y caminar
humildemente con tu Dios» (Mi 6,8).

El Espíritu Santo —porque es él
quien habla a través de los profetas
— no nos dice que caminemos hacia
Dios, como si él estuviera lejos,
esperándonos al final de un largo
camino. Nos dice que caminemos con
él. Él nos acompaña en todo y se
interesa por todo: lo que pensamos,
lo que miramos, lo que decimos, lo
que deseamos: «Jesucristo, que es
Dios, que es Hombre, me entiende y
me atiende porque es mi Hermano y
mi Amigo»[4].



Caminar con Dios significa recorrer
con él todos los episodios, grandes y
pequeños, de mi vida; hablarlo todo
con él, escucharle en todo momento;
exponerme a que me pueda pedir
cosas que no me espero, o a que me
lleve por caminos que no imaginaba.
Quien camina con un amigo está en
la disposición de hablar y de
escuchar. Así caminaban los
discípulos de Emaús, aunque no
sabían hasta qué punto aquel
desconocido que los escuchaba con
tanta atención y les hablaba con
tanta fuerza era su Hermano y su
Amigo. No lo sabían, pero estaban
caminando con Dios, y Dios les
estaba abriendo horizontes
insospechados (Lc 24,13-35). «¡Señor,
qué grande eres siempre! Pero me
conmueves cuando te allanas a
seguirnos, a buscarnos, en nuestro
ajetreo diario. Señor, concédenos la
ingenuidad de espíritu, la mirada
limpia, la cabeza clara, que permiten



entenderte cuando vienes sin ningún
signo exterior de tu gloria»[5].

Dios quiere, además, que caminemos
con él humildemente. ¿Qué significa
esto? Nos lo sugiere Él mismo en una
de las oraciones más breves del
salterio: «Señor, mi corazón no se ha
engreído, ni mis ojos se han alzado
altivos. No he marchado en pos de
grandezas, ni de portentos que me
exceden. He moderado y acallado mi
alma como un niño en el regazo de
su madre. Como niño satisfecho está
mi alma» (Sal 131,1-2). Caminar
humildemente con Dios significa
trabajar sin aspirar a unos resultados
o éxitos que no dependen de mí, y
que quizá no me corresponden; estar
contento con lo que tengo, con lo que
Dios me da, con lo que la vida me
presenta. Y vivir eso… intensamente.
La paradoja es que, si caminamos
humildemente con Dios, de hecho
haremos cosas mucho más grandes
de lo que creíamos. «¿No has visto las



lumbres de la mirada de Jesús
cuando la pobre viuda deja en el
templo su pequeña limosna? —Dale
tú lo que puedas dar»[6].

Dale la vuelta a tus defectos

«La gracia, precisamente porque
supone nuestra naturaleza, no nos
hace superhombres de golpe»,
escribe el Papa. «Pretenderlo sería
confiar demasiado en nosotros
mismos»[7]. La fragilidad, las
dificultades, las equivocaciones,
forman sencillamente parte del
camino de la vida. Admitir esta
realidad no significa rendirse o
resignarse a pecar; es simplemente
aceptar nuestros límites y nuestros
tiempos, y también los de la realidad.

Pero nuestro orgullo no acaba de
aceptarlo. El diablo también lo sabe,
y no se limita a tentarnos para
alejarnos de Dios: una vez nos ha
logrado seducir, intenta aún «hacer
leña del árbol caído»; se sirve de



nuestros pecados o de nuestra
fragilidad para desalentarnos,
porque sabe que ese es un método
eficaz para hacernos a abandonar el
viaje. De ahí que necesitemos
aprender a dar la vuelta a nuestras
caídas y miserias; es decir, a sacar
provecho y experiencia de ellos. Esto
puede sonar extraño, pero es uno de
los principios más importantes y
fundamentales del crecimiento en la
vida interior. Así lo han entendido
desde hace siglos los maestros de
espiritualidad.

Hay personas, escribe uno de ellos, a
las que les «ocurre habitualmente
que se asombran de sus faltas, que se
inquietan, que se avergüenzan; se
enfadan consigo mismos y acaban
por desanimarse. Son otros tantos
efectos del amor propio, efectos
mucho más perjudiciales que las
propias faltas»[8]. La última línea es
sorprendente. La vergüenza, la
inquietud y el desánimo en los que



nos podemos dejar caer al ver
nuestros límites hace mucho daño.
Nos empuja lejos de Dios, y nos
predispone hacia el pecado, que
irónicamente es lo que nos había
desanimado en primer lugar. Se
trata, en fin, de un círculo vicioso
que nos impide reconciliarnos con
Dios, mirarle a la cara y decirle que
estamos arrepentidos y que
queremos su perdón.

A veces lo que nos puede pasar es
que no nos perdonemos a nosotros
mismos. Nos enamoramos quizá más
de nuestra idea de perfección que de
Dios, y entonces nos falta la
humildad para recomenzar. «Nunca
debes desanimarte, por muchas
veces que caigas; debes decirte a ti
mismo: “Aunque me caiga veinte
veces, cien veces al día, me levantaré
de nuevo cada vez, y seguiré mi
camino”. ¿Qué importará, después de
todo, que te hayas caído en el
camino, con tal de que llegues al



final? Dios no te lo va a reprochar»[9].
Lo más importante, pues, es retomar
el camino volviendo a Dios todas las
veces que sea necesario. La
contrición ante nuestros pecados
puede convertirse en un trampolín
que nos impulse de nuevo hacia Dios:
«Que los tropiezos y derrotas no nos
aparten ya más de Él. Como el niño
débil se arroja compungido en los
brazos recios de su padre, tú y yo nos
asiremos al yugo de Jesús. Solo esa
contrición y esa humildad
transformarán nuestra flaqueza
humana en fortaleza divina»[10].

Vive el presente

La única manera de recorrer nuestro
camino es hacerlo paso a paso. Nadie
sube una montaña de un salto, y
menos aún si se trata de una cima a
gran altura: a veces será necesaria
una buena temporada de
entrenamiento y de aclimatación; y
necesitaremos hacer etapas,



acampar, retomar fuerzas con el
confort de un equipaje bien escogido,
al tiempo que disfrutamos de la
conversación y del paisaje,
cambiante en cada etapa. En
definitiva, necesitamos
concentrarnos en nuestra realidad
más inmediata o, dicho de otro
modo, vivir en el presente.

Vivir en el presente significa
reconocer el momento actual como el
único en el que puedo recibir la
gracia de Dios y cumplir su voluntad.
El enemigo también sabe esto
demasiado bien, de modo que va a
intentar alejarnos todo lo posible de
nuestro aquí y ahora, angustiándonos
con un pasado que nos decepciona o
con un futuro que nos inquieta; o
haciendo que nos perdamos en
imaginaciones de lo que podía haber
sido, o de lo que podría ser. Y si logra
algo de todo esto, entonces ya está
logrando enfriar nuestro amor,



porque el amor solo se conjuga en el
presente[11].

Vivir en el presente no quiere decir
ignorar el pasado y el futuro, sino
ponerlos en su lugar. Estar en paz
con el pasado, reconciliados con Dios
y con los demás... y también con
nosotros mismos, por la aceptación
de quienes somos y de quienes
hemos llegado a ser. Y estar en paz
con el futuro, porque, aunque Dios
cuenta y vibra con nuestros planes y
proyectos, nos quiere serenos. In
manibus tuis tempora mea, dice otro
salmo. En tus manos está mi tiempo,
mis cosas (cfr. Sal 31,15). «En tus
manos abandono lo pasado y lo
presente y lo futuro…»[12], podemos
rezar con san Josemaría. La
aceptación y el abandono crean el
clima necesario para vivir el
presente con serenidad y con
intensidad.



La confianza en nuestro Padre Dios
nos lleva «a movernos por la vida
con soltura de hijos de Dios, a
razonar y decidir con libertad de
hijos de Dios, a enfrentar el dolor y el
sufrimiento con serenidad de hijos
de Dios, a apreciar las cosas bellas
como lo hace un hijo de Dios»[13].
Tener la soltura de un hijo de Dios es
vivir centrado en el aquí y en el
ahora, atento a hacer lo que él quiere
de mí: trabajar, descansar, rezar,
consolar, reírme... Hay «un tiempo
para cada cosa» (Qo 3,1), y el mejor
modo de acertar es vivir cada
momento con el Señor: todo cuanto
hagáis de palabra o de obra, hacedlo
todo en nombre del Señor Jesús,
dando gracias a Dios Padre por
medio de él» (Col 3,17). Si cultivamos
este diálogo constante con Dios,
identificaremos más fácilmente lo
que nos distrae y nos desvía del
camino: momentos de evasión en el
teléfono o en nuestra imaginación,
pensamientos oscuros,



atolondramiento, «mística
ojalatera»[14]… Así podremos volver
más fácilmente a ese camino
probado y verdadero hacia la
santidad, que consiste en hacer lo
que debo y estar en lo que hago[15].

Vivir el presente nos permite
agradecer lo que tenemos y, por eso
mismo, disfrutar de la vida. De
nuevo, «la felicidad en el Cielo es
para los que saben ser felices en la
tierra»[16]. La felicidad viene de la
conciencia de que soy amado aquí y
ahora por mi Padre Dios y de que él
me colma de regalos cada día. Estar
demasiado preocupados por nuestros
fracasos en el pasado o por los
peligros del futuro nos incapacita
para percibir las cosas buenas que se
nos ofrecen en el momento presente.
Por eso es muy bueno que
dediquemos tiempo cada día, en
nuestra oración, quizá en nuestro
examen de conciencia, a la gratitud.



¿Cómo me ha amado Dios hoy? ¿Qué
cosas concretas puedo agradecerle?

Persevera hasta el final

«Con vuestra perseverancia salvaréis
vuestras almas», nos dice Jesús (Lc
21,19). Llegar al final del camino es
vital. Todos soñamos con llegar a
decir, como san Pablo: «He peleado el
noble combate, he alcanzado la meta,
he guardado la fe» (2 Tim 4, 7). Lo
conseguiremos conservando la fe
hoy, ahora mismo. Uno podría
sentirse fácilmente abrumado frente
a la perspectiva de ser fiel durante
diez, veinte, cuarenta, ochenta años.
¿Cómo puedo estar seguro de mi
fidelidad en un camino tan largo? En
realidad, no se trata de estar seguro
de que no me apartaré de Dios
durante las próximas décadas; se
trata de ser fiel a nuestro Señor hoy,
con la gracia que él nos da en este
momento. Viviendo así es como



recorreremos el camino de la vida
hasta su término.

Los cristianos reconocemos que «la
vida es un viaje, no un destino» como
algo obvio. Sabemos que nuestra
vida no termina aquí y que, por
tanto, estos años en la tierra no son
el destino. Y, a la vez, sabemos que
nuestra verdadera vida, nuestro
destino, ya está aquí, en cada
instante: nuestra vida está
«escondida con Cristo en Dios» (Col
3,3). Por eso, necesitamos que «la
cabeza toque el cielo, pero que las
plantas pisen bien seguras en la
tierra»[17]; necesitamos que se haga su
voluntad «en la tierra como en el
cielo». Y entonces, sí, haremos
«camino al andar»[18]: cada paso que
demos hará nuestro camino y hará
nuestro destino.



[1] La cita se suele atribuir a Ralph
Waldo Emerson, aunque no existe
una referencia escrita que lo
atestigüe.

[2] John Bingham, «Enjoy Your
Journey» www.runnersworld.com.

[3] San Josemaría, Forja, n. 1005.

[4] Forja, n. 182.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
313.

[6] San Josemaría, Camino, n. 829.

[7] Papa Francisco, Gaudete et
exsultate, n. 50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Lieja, 1851, p. 159. «Lo
peor del caso es que, como observa
San Francisco de Sales, a veces uno
se desanima y se enfada por haberse
enfadado, se impacienta de haberse
impacientado. ¡Qué desastre! ¿No



tendríamos que ver en eso orgullo en
estado puro?» (p. 160).

[9] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, pp. 160s.

[10] San Josemaría, Via Crucis, 7ª
estación.

[11] Cfr. C.S. Lewis, Cartas del diablo a
su sobrino, cap. 15.

[12] Via Crucis, 7ª estación, n. 3.

[13] F. Ocáriz, Carta pastoral, 28-
X-2020, n. 3.

[14] Cfr. San Josemaría, 
Conversaciones, nn. 88, 116.

[15] Cfr. Camino, n. 815.

[16] Forja, n. 1005.

[17] Amigos de Dios, n. 75.

[18] «Caminante, no hay camino; se
hace camino al andar» (A. Machado, 



Campos de Castilla, «Proverbios y
cantares», XXIX. San Josemaría cita
este verso en Carta 6, n. 75).

John Paul Mitchell

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-

cercania-mision-2-se-hace-camino-al-
andar/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-2-se-hace-camino-al-andar/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-2-se-hace-camino-al-andar/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-2-se-hace-camino-al-andar/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-2-se-hace-camino-al-andar/

	Combate, cercanía, misión (2): «Se hace camino al andar»

